Poesie in einer von Prosa gepragten Welt (Finally Comes the Poet)

VVon Walter Brueggemann

Eine stark reduzierte Wahrheit

Der Prediger in der US-amerikanischen Kultur vertritt eine Behauptung, die von den Zuhorern
allgemein als Wahrheit akzeptiert wird.* Das heift, wir predigen hauptséchlich fiir Glaubige.
Selbst in unserer zunehmend sékularisierten Gesellschaft gibt es eine beildufige, gleichgiltige
Bereitschaft, den Hauptaussagen des Evangeliums zuzustimmen — nicht, um ihnen Bedeutung
zu verleihen, sondern um sie als VVoraussetzungen des religiésen Lebens zu akzeptieren. In der
Tat ist es gerade das Problem fur die Verkiindigung des Evangeliums, dass die grolRen An-
spruche des Evangeliums nicht problematisch oder in Frage gestellt zu sein scheinen.

Das Evangelium wird zu leicht gehdrt und als selbstverstandlich hingenommen, als ob es
keine beunruhigende Nachricht und keine unwillkommene Bedrohung enthielte. Was im
Evangelium als Neuigkeit begann, wird leicht angenommen, eingeordnet und bequem abge-
tan. Wir gehen weg, nachdem wir gehort haben, ohne den Drang zur Veranderung zu bemer-
ken, der sich nicht ohne weiteres mit unserem bequemen Glauben vereinbaren Iasst, der wenig
verlangt und weniger empfangt.

Das Evangelium ist also eine weit verbreitete Wahrheit, aber eine stark reduzierte Wahrheit.
Es ist eine Wahrheit, die abgeflacht, trivialisiert und uninteressant geworden ist. Teilweise ist
das Evangelium bei uns einfach eine alte Gewohnheit, die weder geschatzt noch hinterfragt
wird. Aber mehr noch, unsere technische Denkweise reduziert das Geheimnis auf Probleme,
verwandelt Gewissheit in Gewissheit, verkehrt Qualitdt in Quantitat und nimmt so die Kate-
gorien des biblischen Glaubens und stellt sie in handhabbaren Formen dar.?

Oder, wenn unsere technische Vernunft die Wahrheit des Evangeliums nicht in relativer Nai-
vitat verdreht, dann verzerrt unsere unbewusste Umarmung der sozialen Ideologie die Nach-
richt so, dass sie einer Vielzahl von sozialen Ideologien, von rechts und von links, angepasst
werden kann.® Ich neige zwar dazu, linke Ideologien héher zu bewerten, aber jede Ideologie —
und damit meine ich eine geschlossene, verwaltete, nitzliche Wahrheit — zerstort die Kraft
und den Anspruch des Evangeliums. Wenn wir eine Ideologie unkritisch tibernehmen, wird
angenommen, dass die Bibel problemlos mit der kapitalistischen Ideologie, der narzisstischen
Psychologie, der revolutionaren Politik, der konformistischen Moral oder dem romantischen
Liberalismus tbereinstimmt.* Dann gibt es keine Gefahr, keine Energie, keine Maglichkeit,

! Diese Pramisse ist eine Parallele zu der Argumentation von Fred Craddock, Overhearing the Gospel (Nashville:
Abingdon Press, 1978), und wird von ihr beeinflusst.

2 Zum Problem des Skeptizismus als einer Weltanschauung, die das Geheimnis ausschlieRt, siehe Daniel W.
Hardy und David F. Ford, Praising and Knowing God (Philadelphia: Westminster Press, 1985), 108-22.

3 Zur Macht der Ideologie, das Evangelium zu verzerren, siehe Walter Briiggemann, Israel’s Praise: Doxology
against Idolatry and Ideology (Philadelphia: Fortress Press, 1988), insbesondere Kap. 4.

4 Andrew Greeley, The New York Times Book Review (XCI 12, 1986), 3, hat die Realitét einer solchen Verzer-
rung sehr schon formuliert: ,,Der einzig wahre Jesus ist einer, der groRer als das Leben ist, der sich unseren Kate-
gorien entzieht, der sich unseren Versuchen entzieht, ihn fir unsere Zwecke zu reduzieren. Jeder Jesus, der in
eine Formel gepresst wird, verliert seine Anziehungskraft, gerade weil er nicht mehr wundersam, geheimnisvoll
und Uberraschend ist. Wir kénnen ihn auf einen rechtsgerichteten republikanischen Konservativen oder einen
bewaffneten marxistischen Revolutiondr reduzieren und so unsere eigene politische Ideologie rationalisieren und
rechtfertigen. Aber wenn wir das getan haben, stellen wir mit Bestlrzung fest, dass derjenige, den wir als Ver-

blindeten gewonnen haben, nicht Jesus ist. Wenn man Jesus kategorisiert, ist er nicht mehr Jesus.«
Brueggemann - Poesie in einer von Prosa gepragten Welt (Finally Comes the Poet)
1 31.12.2023



keine Offnung fiir Neues!

Das Predigen unter uns geschieht in diesem Kontext, in dem die Wahrheit stark reduziert ist.
Das bedeutet, dass das Evangelium moglicherweise verdreht, gepresst, zugeschnitten und zu-
rechtgebogen wurde, bis es sich mit der technologischen Vernunft, die uns unbehelligt lasst,
und mit der Ideologie, die uns mit unkritischen Absolutheiten zurlcklasst, vertragt. Wenn die
Wahrheit so positivistisch, ideologisch und damit parteiisch vermittelt wird, gerat die
Menschlichkeit ins Wanken, ist die Aussicht auf Menschlichkeit in Gefahr, und unkontrol-
lierte Brutalitat tritt in Erscheinung.® Wir werden nicht die Gemeinschaft sein, die wir zu sein
hoffen, wenn unsere primare Kommunikation in Formen utilitaristischer Technologie und ver-
walteter, angepasster Werte stattfindet.® Die Fragen, vor denen die Kirche und ihre Prediger
stehen, lassen sich so formulieren: Gibt es eine andere Art zu sprechen? Gibt es eine andere
Stimme, die man erheben kann? Gibt es ein alternatives Universum des Diskurses, das mit der
Wahrheit auf eine nicht reduzierte Weise ringt?’ Ich schlage vor, dass wir in der Predigt — und
ganz allgemein im Leben der Kirche — eine andere Art der Kommunikation praktizieren, die
eine andere Gestaltung des Lebens ermdglicht; ohne Verlegenheit Gber eine andere Rationali-
tat, ohne Angst, sich der Vernunft dieses Zeitalters anzupassen.®

Aufgabe und Mdoglichkeit der Verkiindigung ist es, die frohe Botschaft des Evangeliums mit
alternativen Formen des Sprechens zu eréffnen — ein Sprechen, das dramatisch und kiinstle-
risch ist, das fahig ist, Menschen zu einem anderen Gespréch einzuladen, frei von der Ver-
nunft der Technik, unbelastet von Ontologien, die abstrakt werden, frei von Verlegenheit tiber
Konkretheit. Solches Sprechen, wenn es in Freiheit gehort wird, greift die VVorstellungskraft
an und verdrangt die vermeintliche Welt, in der die meisten von uns gefangen sind. Redu-
zierte Sprache fihrt zu reduziertem Leben. Der Sonntagmorgen ist die Praxis eines Gegenle-
bens durch Gegenrede. Die Kirche am Sonntagmorgen oder wann immer sie ihre seltsame
Rede halt, ist vielleicht der letzte Ort in unserer Gesellschaft, an dem eine phantasievolle Rede
maoglich ist, die es den Menschen erlaubt, in neue Welten des Glaubens einzutreten und an ei-
nem freudigen, gehorsamen Leben teilzunehmen.

Eine subversive Fiktion
Das Thema einer stark reduzierten Wahrheit anzusprechen, erfordert, dass wir Dichter sind,

die gegen eine Welt der Prosa sprechen. Der Begriff ,,Prosa“ wird leicht missverstanden. Mit
Prosa meine ich eine Welt, die in festen Formeln organisiert ist, so dass selbst pastorale

® Robert Lifton, Living and Dying (New York: Praeger, 1974), 137, hat von einer ,,Symbolliicke* geschrieben,
wenn es keine religidsen Symbole gibt, die geeignet sind, die Erfahrung zu vermitteln. In einer solchen Liicke
werden wir gefuhllos, und wenn wir gefiihllos sind, sind wir zu Brutalitét fahig. Die positivistische, technische
Vernunft dréngt und verkorpert die Verbannung der befreiten, befreienden Symbole.

6 Zu solchen destruktiven Kommunikationsformen siehe Jacques Ellul, Propaganda: The Formulation of Men's
Attitudes (New York: Knopf, 1965); idem, The Humiliation of the Word (Grand Rapids: Eerdmans Publishing
Co., 1985); und Wendell Berry, Standing by Words (San Francisco: North Point Press, 1983), insb. 24-63.

7 Zu einem offenen Universum des Diskurses und seiner Reduktion und SchlieRung siehe Herbert Marcuse, One
Dimensional Man (Boston: Beacon Press, 1964), insbesondere Kap. 4. 4. Carol Gilligan, In a Different VVoice
(Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1982), hat ein wichtiges Argument fir mehr als eine Stimme im
sozialen Gespréch vorgebracht. Wenn ich recht verstehe, besteht das Argument von George A. Lindbeck (The
Nature of Doctrine [Philadelphia: Westminster Press, 1984]) darin, auf der unverwechselbaren Sprache der Kir-
che als der Stimme zu bestehen, in der die Kirche sprechen muss, wenn sie treu sein will.

8 Jurgen Habermas, Legitimation Crisis (Boston: Beacon Press, 1974), 105, 121, hat am deutlichsten gesehen,
wie die Praxis der Kommunikation ernsthafte Gemeinschaft entweder bilden oder ausschlielen kann. Seine ,,ide-
ale Sprechsituation* ist ein wichtiges Modell fur die Kirche, das sie in ihrem eigenen Leben beriicksichtigen

sollte.
Brueggemann - Poesie in einer von Prosa gepragten Welt (Finally Comes the Poet)
2 31.12.2023



Gebete und Liebesbriefe wie Memos klingen. Mit Poesie meine ich nicht Reim, Rhythmus
oder Metrum, sondern eine Sprache, die sich bewegt wie Bob Gibsons schneller Ball, die im
richtigen Moment springt, die alte Welten mit Uberraschung, Abrieb und Tempo aufbricht.
Ich behaupte, dass poetische Sprache die einzige Verkiindigung ist, die den Namen Predigt
verdient. Eine solche Predigt ist keine moralische Belehrung, keine Problemlésung und keine
lehrmaRige Klarung. Sie ist weder ein guter Ratschlag noch eine romantische Umarmung oder
eine beruhigende gute Laune.

Es ist vielmehr der bereitwillige, besténdige, tiberraschende Vorschlag, dass die wirkliche
Welt, in der Gott uns zum Leben einladt, nicht diejenige ist, die von den Machthabern dieses
Zeitalters bereitgestellt wird. Der Prediger hat die groRartige Gelegenheit, eine evangelische
Welt anzubieten: eine Existenz, die von der Nachricht des Evangeliums gepragt ist.® Dieses
Angebot erfordert einen besonderen Umgang mit den Worten, denn die getaufte Gemeinschaft
erwartet die Rede, um ein treues Volk zu sein. Was flr eine Art, Gber einen poetischen Anlass
nachzudenken, der die Prosaverkiirzungen um uns herum als falsch entlarvt!

Die angespannte Schnittstelle zwischen einer reduzierten Welt der Prosa und einer poetischen
Sprache der Lebendigkeit erfordert es, die besondere Rolle der dramatischen, poetischen
Kommunikation zu bedenken, wie sie uns im Text der Bibel gegeben ist. Eine solche Sprache
mag uns in unserer technologisch gepragten Welt seltsam und uberflussig erscheinen. Es gibt
jedoch viele Stimmen, die dafr pladieren, dass eine solche Rede, die kiihn, befreit und unan-
gepasst ist, von entscheidender Bedeutung ist, wenn wir uns die Mdglichkeit echter Mensch-
lichkeit erhalten wollen.

Weil wir so nah am biblischen Text leben, Ubersehen wir oft seine generative Kraft, neues Le-
ben zu beschworen und hervorzurufen. Im weitesten Sinne ist die Sprache des biblischen Tex-
tes prophetisch: Sie antizipiert und beschwort Realitaten, die jenseits der Konventionen unse-
rer alltaglichen, selbstverstandlichen Welt liegen. Die Bibel ist unsere feste Garantie dafur,
dass in einer Welt der technologischen Naivitat und des ideologischen Reduktionismus pro-
phetische Konstruktionen einer anderen Welt immer noch maéglich sind, dass es sich lohnt, sie
zu tun, und dass sie von denen, die am Rande der Verzweiflung, der Resignation und der
Konformitét leben, sehnsiichtig erwartet werden. Wir bevorzugen die Bezeichnung ,,prophe-
tisch, aber wir kénnten sie auch ,,poetisch“ nennen.*° Diejenigen, die die alten Israeliten Pro-
pheten nannten, nannten die ebenso alten Griechen Dichter. Der Dichter/Prophet ist eine
Stimme, die die festgefligte Realitat erschittert und in der zuhérenden Versammlung neue
Maoglichkeiten hervorruft. Die Predigt setzt diese gefahrliche, unverzichtbare Gewohnheit des
Sprechens fort. Die poetische Sprache des Textes und der Predigt ist eine prophetische Kon-
struktion einer Welt jenseits der Selbstverstandlichkeit.

Hans Urs von Balthasar, der bedeutendste rémisch-katholische Gelehrte, hat Giber diese er-
schutternde, aufrittelnde Rede geschrieben:

,,Gott braucht Propheten, um sich bekannt zu machen, und alle Propheten sind notwen-
digerweise Kiinstler. Was ein Prophet zu sagen hat, kann niemals in Prosa gesagt wer-
den .«

® Siehe Walter Brueggemann, ,,The Third World of Evangelistic Imagination*, Horizons in Biblical Theology,
8.2 (1986); 61-84.

10 George Anastapto, Der Kiinstler als Denker (Chicago: Swallow Press, 1983), 11. Amos Wilder, Theopoetic

(Philadelphia: Fortress Press, 1976), hat die poetische Dimension der religiésen Vorstellungskraft erldutert.

11 Hans Urs von Balthasar, ,,The Glory of the Lord*, A Theological Aesthetics | (New York: Crossroad, 1982),

43, teilweise zitiert nach F. Medicus.
Brueggemann - Poesie in einer von Prosa gepragten Welt (Finally Comes the Poet)
3 31.12.2023



Diese poetisch-prophetische AuRerung birgt ein groRes Risiko. Sie lauft Gefahr, als Phantasie
und Unwahrheit gehort zu werden.

Gemessen an der festen, technischen Gewissheit unserer Zeit oder an der unkritischen ldeolo-
gie der Welt, die wir fur selbstverstandlich halten, hat die Welt, die in der biblischen Tradition
der poetischen AuRerung angeboten wird, kaum einen Anspruch auf Realitat. Sie passt so we-
nig zu der vermeintlichen Welt um uns herum, dass die evangelische Welt der Tradition wie
eine Fiktion klingt. Der Begriff der Fiktion ist jedoch nicht so prekér oder leicht zu verwerfen,
wie wir vielleicht meinen. Es ist gerade das kiihne Werk der Fiktion, tUber die feststehende
Wabhrheit hinauszugehen und an den Rand von Alternativen zu gelangen, die uns noch nicht
zur Verfugung stehen. Es ist dieses Ausloten hinter unseren Festlegungen, das das Neue mdg-
lich macht. Je fester wir an der feststehenden Realitét festhalten, desto eher wird die alterna-
tive Konstruktion des Dichters als ,,blolRe Fiktion* abgetan. Der Dichter/Prophet schreckt je-
doch nicht vor der ,,Fiktion* zurlick, denn die Alternative, die in einer solchen Rede ins Auge
gefasst wird, ist ein Vorschlag, der all unsere feststehenden ,,Tatsachen* destabilisiert und den
Weg fir die Transformation und das Geschenk des Neuen 6ffnet.

In seiner Meditation Uber die Kiihnheit der poetischen Sprache, sich Uber die feststehende Re-
alitat hinaus zu bewegen, schreckt Wallace Stevens nicht davor zuriick, die Kategorie der Fik-
tion zu verwenden. Unmdglich kithne Visionen des Mdglichen sind die VVoraussetzung, um
uber die Wahrheit hinauszugehen, die so lange galt, dass sie todlich war. Stevens schreibt,

,,ES ist méglich, moglich, moglich. Es muss méglich sein. Es muss sein, dass mit der
Zeit Das Wirkliche aus seinen rohen Zusammensetzungen kommen wird,

Zunachst scheint es, als ob ein Tier ausgespuckt wird, das anders ist, erwarmt von ei-
ner verzweifelten Milch. Das Reale zu finden, von jeder Fiktion befreit zu werden, au-
Rer einer,

Die Fiktion eines absoluten. ...«

Garrett Green schlief3t seinen Essay zu Ehren von Hans Frei mit diesen suggestiven Worten:

,Vor allem fr Theologen ist es wichtig zu betonen, dass diese Geschichte, so ratsel-
haft sie auch sein mag, die wahre Geschichte ist, die einzige Geschichte, die Christen
zu erzéhlen haben, und dass sie keine unoriginelle Form hat. Wenn sie manchmal so
unglaublich erscheint, dass sie die Vorstellungskraft strapaziert und die Vernunft be-
leidigt, werden weise Theologen nicht versuchen, sie zu verteidigen, sondern lediglich
daran erinnern (in Anlehnung an 1. Korinther 1,25), dass die Fiktionen Gottes wahrer
sind als die Fakten der Menschen.«!3

Die Unterhaltung mit einer ,,Fiktion* treibt uns tber die bekannte Wahrheit hinaus. VVon den
grolRen Erzahlungen Israels tber die prophetischen Gedichte bis hin zum Zeugnis der friihen
Christen sprachen die S&nger und Geschichtenerzéhler auf gefahrliche Weise uber geféhrliche
Dinge, tber neue Mdoglichkeiten. Die Sesshaften, Eingesessenen und Gewissenhaften horten
nur Fiktion, aber es war eine ,,Fiktion*, die méchtiger war als Fakten.

In diesem Buch mdchte ich also die Predigt als poetische Konstruktion einer alternativen Welt

12 Wallace Stevens, ,,Notes Toward a Supreme Fiction®, siehe Mary Gerhart und Allen Russell, Metaphoric Pro-
cess: The Creation of Scientific and Religious Understanding (Fort Worth, Tex.: Texas Christian University
Press, 1984), 161, und David Daiches, God and the Poets (Oxford: Oxford University Press, 1983), 72.

13 Garrett Green, ,,‘The Bible As ...’: Fictional Narrative and Scriptural Truth,* in Scriptural Authority and Nar-

rative Interpretation, ed. Garrett Green (Philadelphia: Fortress Press, 1987), 94.
Brueggemann - Poesie in einer von Prosa gepragten Welt (Finally Comes the Poet)
4 31.12.2023



betrachten. Der Zweck einer solchen Predigt ist es, die Wahrheit zu schétzen, die Wahrheit
von ihrem allgegenwaértigen Reduktionismus in unserer Gesellschaft zu befreien und die
angstliche Rationalitat zu durchbrechen, die verhindert, dass die Nachrichten neu sind. Um
dieses Thema zu umreiRen, habe ich einen Satz von Walt Whitman entlehnt, der das Wesentli-
che der Poesie feiert. Sicherlich beabsichtigt Whitman etwas anderes, als ich beabsichtige.
Nichtsdestotrotz driicken seine Worte gut aus, womit wir meiner Meinung nach kdmpfen
mussen:

»Nachdem die Meere alle Uberquert sind, (wie es scheint, sind sie schon tberquert)
Nachdem die grof3en Kapiténe und Ingenieure ihr Werk vollbracht haben,

Nach den edlen Erfindern, nach den Wissenschaftlern, den Chemikern, den Geologen,
den Ethnologen,

Endlich wird der Dichter kommen, der diesen Namen verdient,

Der wahre Sohn Gottes wird kommen und seine Lieder singen.**

Nach den Ingenieuren, Erfindern und Wissenschaftlern, nach all dieser Kontrolle durch Wis-
sen, ,,kommt schliel3lich der Dichter. Der Dichter kommt erst dann zu Wort, wenn die
menschliche Gemeinschaft ihr bestes Management betrieben hat. Dann kommt vielleicht die
Macht der Poesie — die erschiitternde, evokative Sprache, die festgelegte Schlussfolgerungen
aufbricht und uns immer zu neuen, gefahrlichen, phantasievollen Moglichkeiten drangt.*®

Ich werde argumentieren, dass die fortgesetzte Praxis dieser kinstlerischen Rede, die in der
prophetischen Auslegung der Bibel zum Ausdruck kommt, das Hauptvertrauen der Kirche
und ihrer Verkundigung ist. Dieses Sprechen verhindert, dass unsere reduzierte Welt brutal
und Kkalt wird und sich uns verschlief3t. Diese Rede, die der Kirche anvertraut ist und von ihr
praktiziert wird, ist ein Akt unermddlicher Hoffnung; ein Argument gegen die ideologische
SchlieRung des Lebens, die wir unwissentlich in Kauf nehmen.

Eine neue Welt mit Stimme

Die Versammlung der Glaubensgemeinschaft ist eine Sprechversammlung. Wir versammeln
uns, um zu sprechen und zuzuhoren, auf eine seltsame Art. Dieses Treffen hat das Potenzial,
eine neue Menschheit hervorzubringen. Es gibt vier Partner, die in der Versammlung anwe-
send sein mussen, damit die neue Realitat geboren werden kann.

1. Der erste Partner in der Versammlung ist der Text. Die Gemeinde versammelt sich mit ei-
ner vagen Erinnerung an den Text — einer Erinnerung, die den Text meist reduziert, triviali-
siert und domestiziert hat. Es war notwendig, den Text die ganze Woche Uber zu reduzieren,
weil es weder Zeit noch Freiheit fir Nuancen gibt und weil der Reduktionismus einem

14 Walt Whitman, ,,Passage to India“, 5:101-4 Leaves of Grass (New York: Mentor Books, The New American
Library, 1954), 324.

15 Robert Alter, The Art of Biblical Narrative (New York: Basic Books, 1981), hat tber die Kraft der biblischen
Erzéhlung geschrieben. Ganz allgemein gelten dieselben Feststellungen fiir die schwer fassbare, poetische Spra-
che der biblischen Tradition: ,,Aber in der Zeit des ersten Commonwealth scheint es eine unvergleichlich gluckli-
che Verbindung der verfiigbaren Mdoglichkeiten des erzdhlerischen Ausdrucks mit dem neuen Sinn fir den Men-
schen, Gott und die Geschichte gegeben zu haben, der gerade in einigen wichtigen Bereichen des nationalen Be-
wusstseins Wurzeln schlug. Die monotheistische Revolution war, denke ich, eine notwendige, aber keineswegs
eine hinreichende Bedingung fiir die Revolution in der erzahlenden Kunst ... Es gibt einen wesentlichen Rest des
Unerklarlichen im kunstlerischen Schaffen.*

16 Anastapto, Artist Thinker, 11, kommt zu dem Schluss: ,,So entdeckt die richtige Kunst — das heil3t wiederum
die echte Kunst — den Sinn des Universums und den Platz des Menschen darin, und sei es nur dadurch, dass sie

uns an die bleibenden Fragen und das, was wirklich zu wissen ist, erinnert und sie verfeinert.«
Brueggemann - Poesie in einer von Prosa gepragten Welt (Finally Comes the Poet)
5 31.12.2023



erlauben kann, nur einen Hauch der Aussage des Textes festzuhalten.

Die Gemeinschaft zweifelt nicht an dem Text, aber es war die ganze Woche tber fast unmaog-
lich, sich an den Text zu erinnern, mit seinem kantigen Skandal, seiner Anspannung, seiner
Dichte und seinem Staunen. Die ganze Woche haben wir uns in unserer nervosen Autonomie
gelibt, in der Gott nicht real ist. Die ganze Woche haben wir Dan Rather mit kleinen Nach-
richten zugeschaut und sind abgestumpft gegeniiber den wirklichen Nachrichten, die die Welt
von Dan Rather verhohnen und die Kommentare von Paul Harvey ablehnen. Die ganze Wo-
che uber schien die Ideologie unserer Nation, unserer Klasse, unserer Sekte, unseres Ge-
schlechts geschlossen, gefestigt und zur Verteidigung bereit. Wir vertrauen tberméafiig und
mit Nachdruck auf unsere ideologischen Verpflichtungen, die wir als Wiedergabe des Textes
akzeptieren. In diesem GbermaRigen Vertrauen wagen wir uns nicht tiber die kleinen Ver-
pflichtungen unserer ldeologie hinaus, um uns den unruhigen Geheimnissen des Lebens zu
stellen. In unserem unbehaglichen Vertrauen folgern wir, dass es besser ist, auch nur einen be-
scheidenen Vorsatz zu haben als gar keinen. Ohne unsere kleinen ideologischen Vorsatze sind
die Realitaten um uns herum zu wild und unbestandig. Also klammern wir uns an den bibli-
schen Text, der nun von unserer hartnéckigen Ideologie domestiziert wurde. Der Text lebt in
unserer Mitte weiter, aber er wurde entstellt und verkleinert und seiner gefahrlichen Kraft be-
raubt.

In seiner verzerrten Stimme klingt der Text seltsam nach Adam Smith oder Thomas Hobbes
oder Jacque Rousseau oder Alfred North Whitehead oder Karl Marx oder Carl Jung oder Eric
Berne oder Daniel Moynihan. Wenn wir uns dann am Sonntagmorgen wieder um den Text
versammeln, stellt sich eine wehmutige Verwunderung ein. Was ist das flr ein Text, auf den
ich getauft worden bin? Gibt es ein Leben, das in diesem Text steckt? Gibt es tatséchlich ein
Wort des Herrn, das mich leben lasst? Die Antwort hangt zum Teil davon ab: Gibt es einen
Dichter, der den Text klar wiedergeben kann, ohne Unscharfe, aber auch ohne eine verfuhreri-
sche Gewissheit, die Uberdeckt, wo ich lebe? Gibt es dort ein Wort, das mich aus meiner er-
schopften Bewaltigung retten kann?

2. Der zweite Partner in der Begegnung sind die Getauften. Die Gemeinschaft versammelt
sich, um von einem Text geformt zu werden, der sich an uns wendet, eine Artikulation der
Wirklichkeit, die auBerhalb von uns liegt, die wir nicht beschwdren kénnen und nicht verteidi-
gen missen. Diejenigen, die sich versammeln, sind getauft worden. Sie haben vielleicht nur
ein unbestimmtes Verstandnis, aber sie haben eine vage Entscheidung ber die Bedeutung
dieses Textes getroffen. Sie konnen die Autoritét des Textes nicht klar artikulieren. Oder sie
haben eine klare Formulierung, die so scholastisch geworden ist, dass sie keinen Nutzen mehr
hat. Nichtsdestotrotz sind sie bereit, allgemein zu akzeptieren, dass dieser Text ihr Text ist,
die Stimme des Lebens, die an sie gerichtet ist.!’

Die Getauften haben also mit diesem Text gerungen. Die Versammelten sind diejenigen, die
entweder andere Texte ausprobiert und fiir unzureichend befunden haben, oder die sich gegen
andere Texte gestraubt haben und diesen Text noch einmal héren wollen. So oder so, aus
Kompromiss oder Widerstand, versammelt sich die Gemeinschaft nicht zur Unterhaltung oder
zur privaten Meinung oder gar zur Problemldsung, sondern um den Text noch einmal zu ho-
ren. Sie versammeln sich, um den Text zu horen, der schamlos theologisch, freimitig keryg-
matisch und naiv eschatologisch ist. Die Gemeinschaft wartet auf den Text, der ein Zelt fiir
den Geist sein kann. Sie wartet mit der hoffnungsvollen Sehnsucht, dass das ,,Haus der

17 Es ist diese grundlegende Entscheidung tber die Autoritét des Textes als theologische Stimme, die das
Gegenstiick zum Kanon ist. Die ,,Kanonkritik, wie sie Brevard S. Childs betreibt, geht von einer solchen

religiésen Entscheidung und Uberzeugung aus.
Brueggemann - Poesie in einer von Prosa gepragten Welt (Finally Comes the Poet)
6 31.12.2023



Autoritat noch intakt ist.'® Aber wenn der Text Autoritat beanspruchen soll, bedarf es weder
der engen Argumentation eines Kirchenrechtlers noch der Prazision eines Technikers, sondern
eines Kunstlers, der den Text auf ganz neue Weise wiedergibt, so dass der Text das Leben un-
ter den Getauften aufbricht, wie er es nie zuvor getan hat.

3. Es gibt einen Text in seiner Kiihnheit. Es gibt eine Gemeinde, die vielleicht durch Midig-
keit reduziert und vermindert ist. Drittens gibt es diese besondere Gelegenheit zum Sprechen.
Wenn die Musik aufhort und der Regler heruntergedreht wird, dann gibt es diesen kostbaren,
ehrfurchtgebietenden Moment der Rede. Es ist nicht die Zeit fiir Klugheit oder Neuheit. Es ist
nicht die Zeit fir Ratschlage oder Schimpfwaorter oder Ermahnungen, denn der Text ist keine
problemldsende Antwort oder ein plattes, ideologisches Mittel, das eine Losung bringen kann.
Dieser Moment der Rede ist eine poetische Darstellung in einer Gemeinschaft, die allzu oft
nichts anderes als Prosa erwartet hat. Es ist eine Welt der Prosa fir all jene, die Gehaltsab-
rechnungen erstellen, Arbeiten benoten, Benzin tanken und Flugzeuge fliegen mussen. Wenn
auch der Text auf Prosa reduziert wurde, wird das Leben so prosaisch, dass der menschliche
Geist von einer schrecklichen Dumpfheit befallen wird. Wir werden zu geistlosen Konformis-
ten oder witenden Demonstranten, und es gibt keine Gesundheit in uns. Wir werden so sehr
von der Prosa erschlagen, dass nur die poetische Artikulation eine Chance hat, uns leben zu
lassen.

In dieser Situation, in diesem Moment, muss die Predigerin sprechen. Sie kann nicht einen
neuen Text sprechen. Sie muss einen alten Text sprechen — den, den jeder kennt. VVon der ers-
ten Silbe an ist das Ende bereits bekannt. Aber es ist ein Drehbuch, das neu gespielt werden
muss, so dass die Spieler in diesem Moment des Dramas das Stiick als Uberraschung darstel-
len, um ein neues Horen, eine zweite Meinung zu ermdglichen. Es ist ein kiinstlerischer Mo-
ment, in dem die Worte konkret, aber offen sind, nah an unserem Leben, aber mit neuen
Blickwinkeln auf die Realitat. Am Ende gibt es ein atemloses Warten; fassungslos, nicht si-
cher, ob wir das Ende erreicht haben. Dann hat man das starke Gefiihl, dass eine Welt erschaf
fen wurde, in der ich leben kann, eine Welt, die wirklich mein Zuhause ist, von der ich mich
aber entfremdet habe.® Der Sprecher muss wirklich ein Dichter sein. Nach dem Wissen-
schaftler und dem Ingenieur ,,kommt endlich der Dichter (den Israel als Propheten bezeich-
net) — um eine andere Welt, ein neues Lied, einen neuen Schritt, eine neue ldentitat, einen
Entschluss zur Ethik, ein Zuhause zu beschwdren.

4. Es gibt einen Text, der sich mit unverwistlicher Kraft abzeichnet. Da ist eine wartende Ge-
meinde, die vielleicht nicht mide ist, aber zu selbstsicher, die Auftrieb vorgaukelt, wo es eine
Veréanderung héatte geben kdnnen. Da ist die Stimme, die die alte Schrift aufgreift und sie so
wiedergibt, dass sie eine neue Welt heraufbeschwort, die wir noch nicht erlebt haben (vgl. Je-
saja 43,19). Der vierte und letzte Partner ist diese bessere Welt, die als neue Offenbarung ge-
geben wird. Es wird etwas offenbart, von dem wir nicht wissen, wie; ein Blick hinter die ver-
schlossenen Parameter der Religion, die schon zu lange feststeht, und der Politik, die zu be-
quem ist. Es wird nicht nur die Wahrheit enthiillt, sondern auch das Leben.?° Das Leben wird

18 Edward Farley, Theologia (Philadelphia: Fortress Press, 1983), hat argumentiert, dass das traditionelle ,,Haus
der Autoritat* zusammengebrochen ist, die forschende Gemeinschaft l&sst dieses Urteil nicht gelten. Letty Rus-
sell, Household of Freedom (Philadelphia: Westminster Press, 1987), Kap. 4 und insbesondere S. 64, antwortet
auf Farley, dass das ,,Haus der Autoritat* unter falscher Leitung gestanden hat, d.h. unter patriarchalischer, auto-
ritarer Leitung.

19 Amos Wilder, Jesus' Parables and the War of Myths: Essays on Imagination in the Scriptures (Philadelphia:
Fortress Press, 1982), hat verstanden, dass verschiedene Geschichten und Geschichtenwelten in einem tiefen
Konflikt stehen und miteinander um unsere Zugehdrigkeit konkurrieren.

20 Das Thema wird von Gail R. O'Day, The Word Disclosed (St. Louis: CBP Press, 1987), gut verfolgt. O'Day

sieht scharfsinnig, wie der Weg der Sprache mit dem Weg der neuen Welt zusammenhéngt. Die neue Welt
Brueggemann - Poesie in einer von Prosa gepragten Welt (Finally Comes the Poet)
7 31.12.2023



aufgedeckt, das Leben wird gedffnet, Gewissheiten werden aufgebrochen, damit wir neu ent-
scheiden konnen, Bilder bewegen sich, die Phantasie greift die ldeologie an.?* Wir finden
neue Konfigurationen des Lebens, die noch ungeformt und ungedacht, aber jetzt verfligbar
sind. Die alten Slogans klingen nicht tiberzeugend. Ich dachte, ich sei gekommen, um Gewiss-
heit zu erlangen, aber die poetische Rede gibt keine Gewissheit. Als ich vom Evangelium an-
gesprochen werde, hore ich von neuem, dass die Mdoglichkeit die Notwendigkeit in meinem
Leben uberwiegt. Das einzig verfligbare Absolute, das mir gegeben ist, ist eine ,,Fiktion*, der
ich mich anvertrauen muss — eine gnadige ,,Fiktion*, auf die ich mein Leben setze, verfasst
von Gott, der auch den Text und die Rede verfasst.

Die Gemeinde reist ab. Auf dem Heimweg gibt es im Auto die gleichen Streitereien wie frii-
her. Dieselben alten Spannungen beim Abendessen. Derselbe mude Beginn am Montag. Jetzt
aber wird ein neues Wort, eine neue Hoffnung, ein neues Verb, ein neues Gespréch, ein neues
Risiko, eine neue Mdglichkeit bekannt gegeben. Es handelt sich nicht um eine neue Wahrheit,
sondern um eine seit langem bekannte, die sich stark verringert hatte. Diese altbekannte
Wahrheit hat sich nun in Bezug auf Reichtum, Beschaffenheit, Verfligbarkeit und Nachfrage
stark verbessert. Mein Leben ist in ein Geheimnis gekleidet, und ich akzeptiere dieses neue
Leben; aber es ist auch in Verletzlichkeit gekleidet, und das macht mir Angst. Das Geheimnis
gibt mir konigliche Autoritat und Freiheit im Angesicht einer Steuerpriifung. Die Verwund-
barkeit erlaubt es mir, hinter meinem Schreibtisch, meinem Stethoskop, meiner Uniform, mei-
ner Kompetenz, meinen Referenzen und meinen Angsten hervorzukommen und dem Leben
ein wenig mutiger zu begegnen. Noch einmal, wenn das Wort ein weiteres Mal gesprochen
wird, bewegen wir uns durch die muhsamen, todgeweihten Tage unseres Lebens und kehren
noch einmal zu Ostern zuriick, um verblfft zu sein, und dann tber den Unglauben hinaus, um
zum Leben verblfft zu sein, das jetzt mit Angst und Zittern erfullt ist.

Die Begegnung beinhaltet diesen alten Text, die verbrauchte, glaubige, aber verarmte Ge-
meinde, den Kunstler der neuen Mdglichkeiten, die Offenbarung. Der Furst der Finsternis ver-
sucht krampfhaft, die Welt geschlossen zu halten, damit wir verwaltet werden kdnnen. Der
Furst hat so machtige Verbundete in diesem Zeitalter. Gegen diese enormen Chancen wirkt
jedoch das schwache, undurchschaubare, nicht gefesselte Moment der Predigt. Manchmal
setzt sich der First durch, und es wird nichts Neues gesagt oder gehdrt. Manchmal aber
kommt die Predigt zu Wort, und die Wahrheit ist groiier, als der Text, die Stimme oder das
Volk es erwarten konnten. Wenn das geschieht, wird die Welt zur Heilung befreit. Die Predigt
fur eine solche Zeit beschamt den Fiirsten und wir werden wieder fast menschlich. Der Autor
des Textes lacht vor Vergniigen, so wie er nur bei der Schopfung und zu Ostern gelacht hat,
aber er lacht wieder, wenn die Predigt sich gegen die Prosa des dunklen Fursten durchsetzt,
der keine neue Poesie in der Region will, die er zu beherrschen glaubt.

Wo die Poesie erklingt, weil3 der First, dass ein kleiner Teil des Territoriums an seinen wah-
ren Herrscher verloren gegangen ist. Das neu eroberte Gebiet wird zu einer neuen Heimat der
Freiheit, der Gerechtigkeit, des Friedens und der bleibenden Freude. Dies geschieht, wenn der
Dichter kommt, wenn der Dichter spricht, wenn der Prediger als Dichter kommt.

Quelle: Walter Briiggemann, Finally Comes the Poet: Daring Speech for Proclamation,

entsteht durch die neue Wiedergabe der Worte.

2L Zum Thema der Imagination, die die ldeologie angreift, siehe das gleiche Argument von Stanley Hauerwas,
,,From System to Story: An Alternative Pattern for Rationality in Ethics®. Truthfulness and Tragedy (Notre
Dame, Ind.: University of Notre Dame Press, 1977), 15-30. Der Angriff der Geschichte auf das System ist eine
Variante desselben VVorgangs. Der Anspruch der Literatur und der Praxis des Geschichtenerzahlens beruht auf

der Uberzeugung, dass die Geschichte das System tatséchlich durchdringen kann.
Brueggemann - Poesie in einer von Prosa gepragten Welt (Finally Comes the Poet)
8 31.12.2023



Minneapolis: Augsburg Fortress, 1989, S. 1-11.

Brueggemann - Poesie in einer von Prosa gepragten Welt (Finally Comes the Poet)
9 31.12.2023



