
Brueggemann - Poesie in einer von Prosa geprägten Welt (Finally Comes the Poet)

 1 31.12.2023 

Poesie in einer von Prosa geprägten Welt (Finally Comes the Poet) 

Von Walter Brueggemann 

 

Eine stark reduzierte Wahrheit 

Der Prediger in der US-amerikanischen Kultur vertritt eine Behauptung, die von den Zuhörern 

allgemein als Wahrheit akzeptiert wird.1 Das heißt, wir predigen hauptsächlich für Gläubige. 

Selbst in unserer zunehmend säkularisierten Gesellschaft gibt es eine beiläufige, gleichgültige 

Bereitschaft, den Hauptaussagen des Evangeliums zuzustimmen – nicht, um ihnen Bedeutung 

zu verleihen, sondern um sie als Voraussetzungen des religiösen Lebens zu akzeptieren. In der 

Tat ist es gerade das Problem für die Verkündigung des Evangeliums, dass die großen An-

sprüche des Evangeliums nicht problematisch oder in Frage gestellt zu sein scheinen. 

Das Evangelium wird zu leicht gehört und als selbstverständlich hingenommen, als ob es 

keine beunruhigende Nachricht und keine unwillkommene Bedrohung enthielte. Was im 

Evangelium als Neuigkeit begann, wird leicht angenommen, eingeordnet und bequem abge-

tan. Wir gehen weg, nachdem wir gehört haben, ohne den Drang zur Veränderung zu bemer-

ken, der sich nicht ohne weiteres mit unserem bequemen Glauben vereinbaren lässt, der wenig 

verlangt und weniger empfängt. 

Das Evangelium ist also eine weit verbreitete Wahrheit, aber eine stark reduzierte Wahrheit. 

Es ist eine Wahrheit, die abgeflacht, trivialisiert und uninteressant geworden ist. Teilweise ist 

das Evangelium bei uns einfach eine alte Gewohnheit, die weder geschätzt noch hinterfragt 

wird. Aber mehr noch, unsere technische Denkweise reduziert das Geheimnis auf Probleme, 

verwandelt Gewissheit in Gewissheit, verkehrt Qualität in Quantität und nimmt so die Kate-

gorien des biblischen Glaubens und stellt sie in handhabbaren Formen dar.2 

Oder, wenn unsere technische Vernunft die Wahrheit des Evangeliums nicht in relativer Nai-

vität verdreht, dann verzerrt unsere unbewusste Umarmung der sozialen Ideologie die Nach-

richt so, dass sie einer Vielzahl von sozialen Ideologien, von rechts und von links, angepasst 

werden kann.3 Ich neige zwar dazu, linke Ideologien höher zu bewerten, aber jede Ideologie – 

und damit meine ich eine geschlossene, verwaltete, nützliche Wahrheit – zerstört die Kraft 

und den Anspruch des Evangeliums. Wenn wir eine Ideologie unkritisch übernehmen, wird 

angenommen, dass die Bibel problemlos mit der kapitalistischen Ideologie, der narzisstischen 

Psychologie, der revolutionären Politik, der konformistischen Moral oder dem romantischen 

Liberalismus übereinstimmt.4 Dann gibt es keine Gefahr, keine Energie, keine Möglichkeit, 

 
1 Diese Prämisse ist eine Parallele zu der Argumentation von Fred Craddock, Overhearing the Gospel (Nashville: 

Abingdon Press, 1978), und wird von ihr beeinflusst. 
2 Zum Problem des Skeptizismus als einer Weltanschauung, die das Geheimnis ausschließt, siehe Daniel W. 

Hardy und David F. Ford, Praising and Knowing God (Philadelphia: Westminster Press, 1985), 108-22. 
3 Zur Macht der Ideologie, das Evangelium zu verzerren, siehe Walter Brüggemann, Israel’s Praise: Doxology 

against Idolatry and Ideology (Philadelphia: Fortress Press, 1988), insbesondere Kap. 4. 
4 Andrew Greeley, The New York Times Book Review (XCI 12, 1986), 3, hat die Realität einer solchen Verzer-

rung sehr schön formuliert: „Der einzig wahre Jesus ist einer, der größer als das Leben ist, der sich unseren Kate-

gorien entzieht, der sich unseren Versuchen entzieht, ihn für unsere Zwecke zu reduzieren. Jeder Jesus, der in 

eine Formel gepresst wird, verliert seine Anziehungskraft, gerade weil er nicht mehr wundersam, geheimnisvoll 

und überraschend ist. Wir können ihn auf einen rechtsgerichteten republikanischen Konservativen oder einen 

bewaffneten marxistischen Revolutionär reduzieren und so unsere eigene politische Ideologie rationalisieren und 

rechtfertigen. Aber wenn wir das getan haben, stellen wir mit Bestürzung fest, dass derjenige, den wir als Ver-

bündeten gewonnen haben, nicht Jesus ist. Wenn man Jesus kategorisiert, ist er nicht mehr Jesus.“ 



Brueggemann - Poesie in einer von Prosa geprägten Welt (Finally Comes the Poet)

 2 31.12.2023 

keine Öffnung für Neues! 

Das Predigen unter uns geschieht in diesem Kontext, in dem die Wahrheit stark reduziert ist. 

Das bedeutet, dass das Evangelium möglicherweise verdreht, gepresst, zugeschnitten und zu-

rechtgebogen wurde, bis es sich mit der technologischen Vernunft, die uns unbehelligt lässt, 

und mit der Ideologie, die uns mit unkritischen Absolutheiten zurücklässt, verträgt. Wenn die 

Wahrheit so positivistisch, ideologisch und damit parteiisch vermittelt wird, gerät die 

Menschlichkeit ins Wanken, ist die Aussicht auf Menschlichkeit in Gefahr, und unkontrol-

lierte Brutalität tritt in Erscheinung.5 Wir werden nicht die Gemeinschaft sein, die wir zu sein 

hoffen, wenn unsere primäre Kommunikation in Formen utilitaristischer Technologie und ver-

walteter, angepasster Werte stattfindet.6 Die Fragen, vor denen die Kirche und ihre Prediger 

stehen, lassen sich so formulieren: Gibt es eine andere Art zu sprechen? Gibt es eine andere 

Stimme, die man erheben kann? Gibt es ein alternatives Universum des Diskurses, das mit der 

Wahrheit auf eine nicht reduzierte Weise ringt?7 Ich schlage vor, dass wir in der Predigt – und 

ganz allgemein im Leben der Kirche – eine andere Art der Kommunikation praktizieren, die 

eine andere Gestaltung des Lebens ermöglicht; ohne Verlegenheit über eine andere Rationali-

tät, ohne Angst, sich der Vernunft dieses Zeitalters anzupassen.8 

Aufgabe und Möglichkeit der Verkündigung ist es, die frohe Botschaft des Evangeliums mit 

alternativen Formen des Sprechens zu eröffnen – ein Sprechen, das dramatisch und künstle-

risch ist, das fähig ist, Menschen zu einem anderen Gespräch einzuladen, frei von der Ver-

nunft der Technik, unbelastet von Ontologien, die abstrakt werden, frei von Verlegenheit über 

Konkretheit. Solches Sprechen, wenn es in Freiheit gehört wird, greift die Vorstellungskraft 

an und verdrängt die vermeintliche Welt, in der die meisten von uns gefangen sind. Redu-

zierte Sprache führt zu reduziertem Leben. Der Sonntagmorgen ist die Praxis eines Gegenle-

bens durch Gegenrede. Die Kirche am Sonntagmorgen oder wann immer sie ihre seltsame 

Rede hält, ist vielleicht der letzte Ort in unserer Gesellschaft, an dem eine phantasievolle Rede 

möglich ist, die es den Menschen erlaubt, in neue Welten des Glaubens einzutreten und an ei-

nem freudigen, gehorsamen Leben teilzunehmen. 

Eine subversive Fiktion 

Das Thema einer stark reduzierten Wahrheit anzusprechen, erfordert, dass wir Dichter sind, 

die gegen eine Welt der Prosa sprechen. Der Begriff „Prosa“ wird leicht missverstanden. Mit 

Prosa meine ich eine Welt, die in festen Formeln organisiert ist, so dass selbst pastorale 

 
5 Robert Lifton, Living and Dying (New York: Praeger, 1974), 137, hat von einer „Symbollücke“ geschrieben, 

wenn es keine religiösen Symbole gibt, die geeignet sind, die Erfahrung zu vermitteln. In einer solchen Lücke 

werden wir gefühllos, und wenn wir gefühllos sind, sind wir zu Brutalität fähig. Die positivistische, technische 

Vernunft drängt und verkörpert die Verbannung der befreiten, befreienden Symbole. 
6 Zu solchen destruktiven Kommunikationsformen siehe Jacques Ellul, Propaganda: The Formulation of Men's 

Attitudes (New York: Knopf, 1965); idem, The Humiliation of the Word (Grand Rapids: Eerdmans Publishing 

Co., 1985); und Wendell Berry, Standing by Words (San Francisco: North Point Press, 1983), insb. 24-63. 
7 Zu einem offenen Universum des Diskurses und seiner Reduktion und Schließung siehe Herbert Marcuse, One 

Dimensional Man (Boston: Beacon Press, 1964), insbesondere Kap. 4. 4. Carol Gilligan, In a Different Voice 

(Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1982), hat ein wichtiges Argument für mehr als eine Stimme im 

sozialen Gespräch vorgebracht. Wenn ich recht verstehe, besteht das Argument von George A. Lindbeck (The 

Nature of Doctrine [Philadelphia: Westminster Press, 1984]) darin, auf der unverwechselbaren Sprache der Kir-

che als der Stimme zu bestehen, in der die Kirche sprechen muss, wenn sie treu sein will. 
8 Jurgen Habermas, Legitimation Crisis (Boston: Beacon Press, 1974), 105, 121, hat am deutlichsten gesehen, 

wie die Praxis der Kommunikation ernsthafte Gemeinschaft entweder bilden oder ausschließen kann. Seine „ide-

ale Sprechsituation“ ist ein wichtiges Modell für die Kirche, das sie in ihrem eigenen Leben berücksichtigen 

sollte. 



Brueggemann - Poesie in einer von Prosa geprägten Welt (Finally Comes the Poet)

 3 31.12.2023 

Gebete und Liebesbriefe wie Memos klingen. Mit Poesie meine ich nicht Reim, Rhythmus 

oder Metrum, sondern eine Sprache, die sich bewegt wie Bob Gibsons schneller Ball, die im 

richtigen Moment springt, die alte Welten mit Überraschung, Abrieb und Tempo aufbricht. 

Ich behaupte, dass poetische Sprache die einzige Verkündigung ist, die den Namen Predigt 

verdient. Eine solche Predigt ist keine moralische Belehrung, keine Problemlösung und keine 

lehrmäßige Klärung. Sie ist weder ein guter Ratschlag noch eine romantische Umarmung oder 

eine beruhigende gute Laune. 

Es ist vielmehr der bereitwillige, beständige, überraschende Vorschlag, dass die wirkliche 

Welt, in der Gott uns zum Leben einlädt, nicht diejenige ist, die von den Machthabern dieses 

Zeitalters bereitgestellt wird. Der Prediger hat die großartige Gelegenheit, eine evangelische 

Welt anzubieten: eine Existenz, die von der Nachricht des Evangeliums geprägt ist.9 Dieses 

Angebot erfordert einen besonderen Umgang mit den Worten, denn die getaufte Gemeinschaft 

erwartet die Rede, um ein treues Volk zu sein. Was für eine Art, über einen poetischen Anlass 

nachzudenken, der die Prosaverkürzungen um uns herum als falsch entlarvt! 

Die angespannte Schnittstelle zwischen einer reduzierten Welt der Prosa und einer poetischen 

Sprache der Lebendigkeit erfordert es, die besondere Rolle der dramatischen, poetischen 

Kommunikation zu bedenken, wie sie uns im Text der Bibel gegeben ist. Eine solche Sprache 

mag uns in unserer technologisch geprägten Welt seltsam und überflüssig erscheinen. Es gibt 

jedoch viele Stimmen, die dafür plädieren, dass eine solche Rede, die kühn, befreit und unan-

gepasst ist, von entscheidender Bedeutung ist, wenn wir uns die Möglichkeit echter Mensch-

lichkeit erhalten wollen. 

Weil wir so nah am biblischen Text leben, übersehen wir oft seine generative Kraft, neues Le-

ben zu beschwören und hervorzurufen. Im weitesten Sinne ist die Sprache des biblischen Tex-

tes prophetisch: Sie antizipiert und beschwört Realitäten, die jenseits der Konventionen unse-

rer alltäglichen, selbstverständlichen Welt liegen. Die Bibel ist unsere feste Garantie dafür, 

dass in einer Welt der technologischen Naivität und des ideologischen Reduktionismus pro-

phetische Konstruktionen einer anderen Welt immer noch möglich sind, dass es sich lohnt, sie 

zu tun, und dass sie von denen, die am Rande der Verzweiflung, der Resignation und der 

Konformität leben, sehnsüchtig erwartet werden. Wir bevorzugen die Bezeichnung „prophe-

tisch“, aber wir könnten sie auch „poetisch“ nennen.10 Diejenigen, die die alten Israeliten Pro-

pheten nannten, nannten die ebenso alten Griechen Dichter. Der Dichter/Prophet ist eine 

Stimme, die die festgefügte Realität erschüttert und in der zuhörenden Versammlung neue 

Möglichkeiten hervorruft. Die Predigt setzt diese gefährliche, unverzichtbare Gewohnheit des 

Sprechens fort. Die poetische Sprache des Textes und der Predigt ist eine prophetische Kon-

struktion einer Welt jenseits der Selbstverständlichkeit. 

Hans Urs von Balthasar, der bedeutendste römisch-katholische Gelehrte, hat über diese er-

schütternde, aufrüttelnde Rede geschrieben: 

„Gott braucht Propheten, um sich bekannt zu machen, und alle Propheten sind notwen-

digerweise Künstler. Was ein Prophet zu sagen hat, kann niemals in Prosa gesagt wer-

den.“11 

 
9 Siehe Walter Brueggemann, „The Third World of Evangelistic Imagination“, Horizons in Biblical Theology, 

8.2 (1986); 61-84. 
10 George Anastapto, Der Künstler als Denker (Chicago: Swallow Press, 1983), 11. Amos Wilder, Theopoetic 

(Philadelphia: Fortress Press, 1976), hat die poetische Dimension der religiösen Vorstellungskraft erläutert. 
11 Hans Urs von Balthasar, „The Glory of the Lord“, A Theological Aesthetics I (New York: Crossroad, 1982), 

43, teilweise zitiert nach F. Medicus. 



Brueggemann - Poesie in einer von Prosa geprägten Welt (Finally Comes the Poet)

 4 31.12.2023 

Diese poetisch-prophetische Äußerung birgt ein großes Risiko. Sie läuft Gefahr, als Phantasie 

und Unwahrheit gehört zu werden. 

Gemessen an der festen, technischen Gewissheit unserer Zeit oder an der unkritischen Ideolo-

gie der Welt, die wir für selbstverständlich halten, hat die Welt, die in der biblischen Tradition 

der poetischen Äußerung angeboten wird, kaum einen Anspruch auf Realität. Sie passt so we-

nig zu der vermeintlichen Welt um uns herum, dass die evangelische Welt der Tradition wie 

eine Fiktion klingt. Der Begriff der Fiktion ist jedoch nicht so prekär oder leicht zu verwerfen, 

wie wir vielleicht meinen. Es ist gerade das kühne Werk der Fiktion, über die feststehende 

Wahrheit hinauszugehen und an den Rand von Alternativen zu gelangen, die uns noch nicht 

zur Verfügung stehen. Es ist dieses Ausloten hinter unseren Festlegungen, das das Neue mög-

lich macht. Je fester wir an der feststehenden Realität festhalten, desto eher wird die alterna-

tive Konstruktion des Dichters als „bloße Fiktion“ abgetan. Der Dichter/Prophet schreckt je-

doch nicht vor der „Fiktion“ zurück, denn die Alternative, die in einer solchen Rede ins Auge 

gefasst wird, ist ein Vorschlag, der all unsere feststehenden „Tatsachen“ destabilisiert und den 

Weg für die Transformation und das Geschenk des Neuen öffnet. 

In seiner Meditation über die Kühnheit der poetischen Sprache, sich über die feststehende Re-

alität hinaus zu bewegen, schreckt Wallace Stevens nicht davor zurück, die Kategorie der Fik-

tion zu verwenden. Unmöglich kühne Visionen des Möglichen sind die Voraussetzung, um 

über die Wahrheit hinauszugehen, die so lange galt, dass sie tödlich war. Stevens schreibt, 

„Es ist möglich, möglich, möglich. Es muss möglich sein. Es muss sein, dass mit der 

Zeit Das Wirkliche aus seinen rohen Zusammensetzungen kommen wird, 

Zunächst scheint es, als ob ein Tier ausgespuckt wird, das anders ist, erwärmt von ei-

ner verzweifelten Milch. Das Reale zu finden, von jeder Fiktion befreit zu werden, au-

ßer einer, 

Die Fiktion eines absoluten. …“12 

Garrett Green schließt seinen Essay zu Ehren von Hans Frei mit diesen suggestiven Worten: 

„Vor allem für Theologen ist es wichtig zu betonen, dass diese Geschichte, so rätsel-

haft sie auch sein mag, die wahre Geschichte ist, die einzige Geschichte, die Christen 

zu erzählen haben, und dass sie keine unoriginelle Form hat. Wenn sie manchmal so 

unglaublich erscheint, dass sie die Vorstellungskraft strapaziert und die Vernunft be-

leidigt, werden weise Theologen nicht versuchen, sie zu verteidigen, sondern lediglich 

daran erinnern (in Anlehnung an 1. Korinther 1,25), dass die Fiktionen Gottes wahrer 

sind als die Fakten der Menschen.“13 

Die Unterhaltung mit einer „Fiktion“ treibt uns über die bekannte Wahrheit hinaus. Von den 

großen Erzählungen Israels über die prophetischen Gedichte bis hin zum Zeugnis der frühen 

Christen sprachen die Sänger und Geschichtenerzähler auf gefährliche Weise über gefährliche 

Dinge, über neue Möglichkeiten. Die Sesshaften, Eingesessenen und Gewissenhaften hörten 

nur Fiktion, aber es war eine „Fiktion“, die mächtiger war als Fakten. 

In diesem Buch möchte ich also die Predigt als poetische Konstruktion einer alternativen Welt 

 
12 Wallace Stevens, „Notes Toward a Supreme Fiction“, siehe Mary Gerhart und Allen Russell, Metaphoric Pro-

cess: The Creation of Scientific and Religious Understanding (Fort Worth, Tex.: Texas Christian University 

Press, 1984), 161, und David Daiches, God and the Poets (Oxford: Oxford University Press, 1983), 72. 
13 Garrett Green, „‘The Bible As …’: Fictional Narrative and Scriptural Truth,“ in Scriptural Authority and Nar-

rative Interpretation, ed. Garrett Green (Philadelphia: Fortress Press, 1987), 94. 



Brueggemann - Poesie in einer von Prosa geprägten Welt (Finally Comes the Poet)

 5 31.12.2023 

betrachten. Der Zweck einer solchen Predigt ist es, die Wahrheit zu schätzen, die Wahrheit 

von ihrem allgegenwärtigen Reduktionismus in unserer Gesellschaft zu befreien und die 

ängstliche Rationalität zu durchbrechen, die verhindert, dass die Nachrichten neu sind. Um 

dieses Thema zu umreißen, habe ich einen Satz von Walt Whitman entlehnt, der das Wesentli-

che der Poesie feiert. Sicherlich beabsichtigt Whitman etwas anderes, als ich beabsichtige. 

Nichtsdestotrotz drücken seine Worte gut aus, womit wir meiner Meinung nach kämpfen 

müssen: 

„Nachdem die Meere alle überquert sind, (wie es scheint, sind sie schon überquert) 

Nachdem die großen Kapitäne und Ingenieure ihr Werk vollbracht haben, 

Nach den edlen Erfindern, nach den Wissenschaftlern, den Chemikern, den Geologen, 

den Ethnologen, 

Endlich wird der Dichter kommen, der diesen Namen verdient, 

Der wahre Sohn Gottes wird kommen und seine Lieder singen.“14 

Nach den Ingenieuren, Erfindern und Wissenschaftlern, nach all dieser Kontrolle durch Wis-

sen, „kommt schließlich der Dichter“. Der Dichter kommt erst dann zu Wort, wenn die 

menschliche Gemeinschaft ihr bestes Management betrieben hat. Dann kommt vielleicht die 

Macht der Poesie – die erschütternde, evokative Sprache, die festgelegte Schlussfolgerungen 

aufbricht und uns immer zu neuen, gefährlichen, phantasievollen Möglichkeiten drängt.15 

Ich werde argumentieren, dass die fortgesetzte Praxis dieser künstlerischen Rede, die in der 

prophetischen Auslegung der Bibel zum Ausdruck kommt, das Hauptvertrauen der Kirche 

und ihrer Verkündigung ist. Dieses Sprechen verhindert, dass unsere reduzierte Welt brutal 

und kalt wird und sich uns verschließt. Diese Rede, die der Kirche anvertraut ist und von ihr 

praktiziert wird, ist ein Akt unermüdlicher Hoffnung; ein Argument gegen die ideologische 

Schließung des Lebens, die wir unwissentlich in Kauf nehmen.16 

Eine neue Welt mit Stimme 

Die Versammlung der Glaubensgemeinschaft ist eine Sprechversammlung. Wir versammeln 

uns, um zu sprechen und zuzuhören, auf eine seltsame Art. Dieses Treffen hat das Potenzial, 

eine neue Menschheit hervorzubringen. Es gibt vier Partner, die in der Versammlung anwe-

send sein müssen, damit die neue Realität geboren werden kann. 

1. Der erste Partner in der Versammlung ist der Text. Die Gemeinde versammelt sich mit ei-

ner vagen Erinnerung an den Text – einer Erinnerung, die den Text meist reduziert, triviali-

siert und domestiziert hat. Es war notwendig, den Text die ganze Woche über zu reduzieren, 

weil es weder Zeit noch Freiheit für Nuancen gibt und weil der Reduktionismus einem 

 
14 Walt Whitman, „Passage to India“, 5:101-4 Leaves of Grass (New York: Mentor Books, The New American 

Library, 1954), 324. 
15 Robert Alter, The Art of Biblical Narrative (New York: Basic Books, 1981), hat über die Kraft der biblischen 

Erzählung geschrieben. Ganz allgemein gelten dieselben Feststellungen für die schwer fassbare, poetische Spra-

che der biblischen Tradition: „Aber in der Zeit des ersten Commonwealth scheint es eine unvergleichlich glückli-

che Verbindung der verfügbaren Möglichkeiten des erzählerischen Ausdrucks mit dem neuen Sinn für den Men-

schen, Gott und die Geschichte gegeben zu haben, der gerade in einigen wichtigen Bereichen des nationalen Be-

wusstseins Wurzeln schlug. Die monotheistische Revolution war, denke ich, eine notwendige, aber keineswegs 

eine hinreichende Bedingung für die Revolution in der erzählenden Kunst ... Es gibt einen wesentlichen Rest des 

Unerklärlichen im künstlerischen Schaffen.“ 
16 Anastapto, Artist Thinker, 11, kommt zu dem Schluss: „So entdeckt die richtige Kunst – das heißt wiederum 

die echte Kunst – den Sinn des Universums und den Platz des Menschen darin, und sei es nur dadurch, dass sie 

uns an die bleibenden Fragen und das, was wirklich zu wissen ist, erinnert und sie verfeinert.“ 



Brueggemann - Poesie in einer von Prosa geprägten Welt (Finally Comes the Poet)

 6 31.12.2023 

erlauben kann, nur einen Hauch der Aussage des Textes festzuhalten. 

Die Gemeinschaft zweifelt nicht an dem Text, aber es war die ganze Woche über fast unmög-

lich, sich an den Text zu erinnern, mit seinem kantigen Skandal, seiner Anspannung, seiner 

Dichte und seinem Staunen. Die ganze Woche haben wir uns in unserer nervösen Autonomie 

geübt, in der Gott nicht real ist. Die ganze Woche haben wir Dan Rather mit kleinen Nach-

richten zugeschaut und sind abgestumpft gegenüber den wirklichen Nachrichten, die die Welt 

von Dan Rather verhöhnen und die Kommentare von Paul Harvey ablehnen. Die ganze Wo-

che über schien die Ideologie unserer Nation, unserer Klasse, unserer Sekte, unseres Ge-

schlechts geschlossen, gefestigt und zur Verteidigung bereit. Wir vertrauen übermäßig und 

mit Nachdruck auf unsere ideologischen Verpflichtungen, die wir als Wiedergabe des Textes 

akzeptieren. In diesem übermäßigen Vertrauen wagen wir uns nicht über die kleinen Ver-

pflichtungen unserer Ideologie hinaus, um uns den unruhigen Geheimnissen des Lebens zu 

stellen. In unserem unbehaglichen Vertrauen folgern wir, dass es besser ist, auch nur einen be-

scheidenen Vorsatz zu haben als gar keinen. Ohne unsere kleinen ideologischen Vorsätze sind 

die Realitäten um uns herum zu wild und unbeständig. Also klammern wir uns an den bibli-

schen Text, der nun von unserer hartnäckigen Ideologie domestiziert wurde. Der Text lebt in 

unserer Mitte weiter, aber er wurde entstellt und verkleinert und seiner gefährlichen Kraft be-

raubt. 

In seiner verzerrten Stimme klingt der Text seltsam nach Adam Smith oder Thomas Hobbes 

oder Jacque Rousseau oder Alfred North Whitehead oder Karl Marx oder Carl Jung oder Eric 

Berne oder Daniel Moynihan. Wenn wir uns dann am Sonntagmorgen wieder um den Text 

versammeln, stellt sich eine wehmütige Verwunderung ein. Was ist das für ein Text, auf den 

ich getauft worden bin? Gibt es ein Leben, das in diesem Text steckt? Gibt es tatsächlich ein 

Wort des Herrn, das mich leben lässt? Die Antwort hängt zum Teil davon ab: Gibt es einen 

Dichter, der den Text klar wiedergeben kann, ohne Unschärfe, aber auch ohne eine verführeri-

sche Gewissheit, die überdeckt, wo ich lebe? Gibt es dort ein Wort, das mich aus meiner er-

schöpften Bewältigung retten kann? 

2. Der zweite Partner in der Begegnung sind die Getauften. Die Gemeinschaft versammelt 

sich, um von einem Text geformt zu werden, der sich an uns wendet, eine Artikulation der 

Wirklichkeit, die außerhalb von uns liegt, die wir nicht beschwören können und nicht verteidi-

gen müssen. Diejenigen, die sich versammeln, sind getauft worden. Sie haben vielleicht nur 

ein unbestimmtes Verständnis, aber sie haben eine vage Entscheidung über die Bedeutung 

dieses Textes getroffen. Sie können die Autorität des Textes nicht klar artikulieren. Oder sie 

haben eine klare Formulierung, die so scholastisch geworden ist, dass sie keinen Nutzen mehr 

hat. Nichtsdestotrotz sind sie bereit, allgemein zu akzeptieren, dass dieser Text ihr Text ist, 

die Stimme des Lebens, die an sie gerichtet ist.17 

Die Getauften haben also mit diesem Text gerungen. Die Versammelten sind diejenigen, die 

entweder andere Texte ausprobiert und für unzureichend befunden haben, oder die sich gegen 

andere Texte gesträubt haben und diesen Text noch einmal hören wollen. So oder so, aus 

Kompromiss oder Widerstand, versammelt sich die Gemeinschaft nicht zur Unterhaltung oder 

zur privaten Meinung oder gar zur Problemlösung, sondern um den Text noch einmal zu hö-

ren. Sie versammeln sich, um den Text zu hören, der schamlos theologisch, freimütig keryg-

matisch und naiv eschatologisch ist. Die Gemeinschaft wartet auf den Text, der ein Zelt für 

den Geist sein kann. Sie wartet mit der hoffnungsvollen Sehnsucht, dass das „Haus der 

 
17 Es ist diese grundlegende Entscheidung über die Autorität des Textes als theologische Stimme, die das 

Gegenstück zum Kanon ist. Die „Kanonkritik“, wie sie Brevard S. Childs betreibt, geht von einer solchen 

religiösen Entscheidung und Überzeugung aus. 



Brueggemann - Poesie in einer von Prosa geprägten Welt (Finally Comes the Poet)

 7 31.12.2023 

Autorität“ noch intakt ist.18 Aber wenn der Text Autorität beanspruchen soll, bedarf es weder 

der engen Argumentation eines Kirchenrechtlers noch der Präzision eines Technikers, sondern 

eines Künstlers, der den Text auf ganz neue Weise wiedergibt, so dass der Text das Leben un-

ter den Getauften aufbricht, wie er es nie zuvor getan hat. 

3. Es gibt einen Text in seiner Kühnheit. Es gibt eine Gemeinde, die vielleicht durch Müdig-

keit reduziert und vermindert ist. Drittens gibt es diese besondere Gelegenheit zum Sprechen. 

Wenn die Musik aufhört und der Regler heruntergedreht wird, dann gibt es diesen kostbaren, 

ehrfurchtgebietenden Moment der Rede. Es ist nicht die Zeit für Klugheit oder Neuheit. Es ist 

nicht die Zeit für Ratschläge oder Schimpfwörter oder Ermahnungen, denn der Text ist keine 

problemlösende Antwort oder ein plattes, ideologisches Mittel, das eine Lösung bringen kann. 

Dieser Moment der Rede ist eine poetische Darstellung in einer Gemeinschaft, die allzu oft 

nichts anderes als Prosa erwartet hat. Es ist eine Welt der Prosa für all jene, die Gehaltsab-

rechnungen erstellen, Arbeiten benoten, Benzin tanken und Flugzeuge fliegen müssen. Wenn 

auch der Text auf Prosa reduziert wurde, wird das Leben so prosaisch, dass der menschliche 

Geist von einer schrecklichen Dumpfheit befallen wird. Wir werden zu geistlosen Konformis-

ten oder wütenden Demonstranten, und es gibt keine Gesundheit in uns. Wir werden so sehr 

von der Prosa erschlagen, dass nur die poetische Artikulation eine Chance hat, uns leben zu 

lassen. 

In dieser Situation, in diesem Moment, muss die Predigerin sprechen. Sie kann nicht einen 

neuen Text sprechen. Sie muss einen alten Text sprechen – den, den jeder kennt. Von der ers-

ten Silbe an ist das Ende bereits bekannt. Aber es ist ein Drehbuch, das neu gespielt werden 

muss, so dass die Spieler in diesem Moment des Dramas das Stück als Überraschung darstel-

len, um ein neues Hören, eine zweite Meinung zu ermöglichen. Es ist ein künstlerischer Mo-

ment, in dem die Worte konkret, aber offen sind, nah an unserem Leben, aber mit neuen 

Blickwinkeln auf die Realität. Am Ende gibt es ein atemloses Warten; fassungslos, nicht si-

cher, ob wir das Ende erreicht haben. Dann hat man das starke Gefühl, dass eine Welt erschaf-

fen wurde, in der ich leben kann, eine Welt, die wirklich mein Zuhause ist, von der ich mich 

aber entfremdet habe.19 Der Sprecher muss wirklich ein Dichter sein. Nach dem Wissen-

schaftler und dem Ingenieur „kommt endlich der Dichter“ (den Israel als Propheten bezeich-

net) – um eine andere Welt, ein neues Lied, einen neuen Schritt, eine neue Identität, einen 

Entschluss zur Ethik, ein Zuhause zu beschwören. 

4. Es gibt einen Text, der sich mit unverwüstlicher Kraft abzeichnet. Da ist eine wartende Ge-

meinde, die vielleicht nicht müde ist, aber zu selbstsicher, die Auftrieb vorgaukelt, wo es eine 

Veränderung hätte geben können. Da ist die Stimme, die die alte Schrift aufgreift und sie so 

wiedergibt, dass sie eine neue Welt heraufbeschwört, die wir noch nicht erlebt haben (vgl. Je-

saja 43,19). Der vierte und letzte Partner ist diese bessere Welt, die als neue Offenbarung ge-

geben wird. Es wird etwas offenbart, von dem wir nicht wissen, wie; ein Blick hinter die ver-

schlossenen Parameter der Religion, die schon zu lange feststeht, und der Politik, die zu be-

quem ist. Es wird nicht nur die Wahrheit enthüllt, sondern auch das Leben.20 Das Leben wird 

 
18 Edward Farley, Theologia (Philadelphia: Fortress Press, 1983), hat argumentiert, dass das traditionelle „Haus 

der Autorität“ zusammengebrochen ist, die forschende Gemeinschaft lässt dieses Urteil nicht gelten. Letty Rus-

sell, Household of Freedom (Philadelphia: Westminster Press, 1987), Kap. 4 und insbesondere S. 64, antwortet 

auf Farley, dass das „Haus der Autorität“ unter falscher Leitung gestanden hat, d.h. unter patriarchalischer, auto-

ritärer Leitung. 
19 Amos Wilder, Jesus' Parables and the War of Myths: Essays on Imagination in the Scriptures (Philadelphia: 

Fortress Press, 1982), hat verstanden, dass verschiedene Geschichten und Geschichtenwelten in einem tiefen 

Konflikt stehen und miteinander um unsere Zugehörigkeit konkurrieren. 
20 Das Thema wird von Gail R. O'Day, The Word Disclosed (St. Louis: CBP Press, 1987), gut verfolgt. O'Day 

sieht scharfsinnig, wie der Weg der Sprache mit dem Weg der neuen Welt zusammenhängt. Die neue Welt 



Brueggemann - Poesie in einer von Prosa geprägten Welt (Finally Comes the Poet)

 8 31.12.2023 

aufgedeckt, das Leben wird geöffnet, Gewissheiten werden aufgebrochen, damit wir neu ent-

scheiden können, Bilder bewegen sich, die Phantasie greift die Ideologie an.21 Wir finden 

neue Konfigurationen des Lebens, die noch ungeformt und ungedacht, aber jetzt verfügbar 

sind. Die alten Slogans klingen nicht überzeugend. Ich dachte, ich sei gekommen, um Gewiss-

heit zu erlangen, aber die poetische Rede gibt keine Gewissheit. Als ich vom Evangelium an-

gesprochen werde, höre ich von neuem, dass die Möglichkeit die Notwendigkeit in meinem 

Leben überwiegt. Das einzig verfügbare Absolute, das mir gegeben ist, ist eine „Fiktion“, der 

ich mich anvertrauen muss – eine gnädige „Fiktion“, auf die ich mein Leben setze, verfasst 

von Gott, der auch den Text und die Rede verfasst. 

Die Gemeinde reist ab. Auf dem Heimweg gibt es im Auto die gleichen Streitereien wie frü-

her. Dieselben alten Spannungen beim Abendessen. Derselbe müde Beginn am Montag. Jetzt 

aber wird ein neues Wort, eine neue Hoffnung, ein neues Verb, ein neues Gespräch, ein neues 

Risiko, eine neue Möglichkeit bekannt gegeben. Es handelt sich nicht um eine neue Wahrheit, 

sondern um eine seit langem bekannte, die sich stark verringert hatte. Diese altbekannte 

Wahrheit hat sich nun in Bezug auf Reichtum, Beschaffenheit, Verfügbarkeit und Nachfrage 

stark verbessert. Mein Leben ist in ein Geheimnis gekleidet, und ich akzeptiere dieses neue 

Leben; aber es ist auch in Verletzlichkeit gekleidet, und das macht mir Angst. Das Geheimnis 

gibt mir königliche Autorität und Freiheit im Angesicht einer Steuerprüfung. Die Verwund-

barkeit erlaubt es mir, hinter meinem Schreibtisch, meinem Stethoskop, meiner Uniform, mei-

ner Kompetenz, meinen Referenzen und meinen Ängsten hervorzukommen und dem Leben 

ein wenig mutiger zu begegnen. Noch einmal, wenn das Wort ein weiteres Mal gesprochen 

wird, bewegen wir uns durch die mühsamen, todgeweihten Tage unseres Lebens und kehren 

noch einmal zu Ostern zurück, um verblüfft zu sein, und dann über den Unglauben hinaus, um 

zum Leben verblüfft zu sein, das jetzt mit Angst und Zittern erfüllt ist. 

Die Begegnung beinhaltet diesen alten Text, die verbrauchte, gläubige, aber verarmte Ge-

meinde, den Künstler der neuen Möglichkeiten, die Offenbarung. Der Fürst der Finsternis ver-

sucht krampfhaft, die Welt geschlossen zu halten, damit wir verwaltet werden können. Der 

Fürst hat so mächtige Verbündete in diesem Zeitalter. Gegen diese enormen Chancen wirkt 

jedoch das schwache, undurchschaubare, nicht gefesselte Moment der Predigt. Manchmal 

setzt sich der Fürst durch, und es wird nichts Neues gesagt oder gehört. Manchmal aber 

kommt die Predigt zu Wort, und die Wahrheit ist größer, als der Text, die Stimme oder das 

Volk es erwarten konnten. Wenn das geschieht, wird die Welt zur Heilung befreit. Die Predigt 

für eine solche Zeit beschämt den Fürsten und wir werden wieder fast menschlich. Der Autor 

des Textes lacht vor Vergnügen, so wie er nur bei der Schöpfung und zu Ostern gelacht hat, 

aber er lacht wieder, wenn die Predigt sich gegen die Prosa des dunklen Fürsten durchsetzt, 

der keine neue Poesie in der Region will, die er zu beherrschen glaubt. 

Wo die Poesie erklingt, weiß der Fürst, dass ein kleiner Teil des Territoriums an seinen wah-

ren Herrscher verloren gegangen ist. Das neu eroberte Gebiet wird zu einer neuen Heimat der 

Freiheit, der Gerechtigkeit, des Friedens und der bleibenden Freude. Dies geschieht, wenn der 

Dichter kommt, wenn der Dichter spricht, wenn der Prediger als Dichter kommt. 

Quelle: Walter Brüggemann, Finally Comes the Poet: Daring Speech for Proclamation, 

 
entsteht durch die neue Wiedergabe der Worte. 
21 Zum Thema der Imagination, die die Ideologie angreift, siehe das gleiche Argument von Stanley Hauerwas, 

„From System to Story: An Alternative Pattern for Rationality in Ethics“. Truthfulness and Tragedy (Notre 

Dame, Ind.: University of Notre Dame Press, 1977), 15-30. Der Angriff der Geschichte auf das System ist eine 

Variante desselben Vorgangs. Der Anspruch der Literatur und der Praxis des Geschichtenerzählens beruht auf 

der Überzeugung, dass die Geschichte das System tatsächlich durchdringen kann. 



Brueggemann - Poesie in einer von Prosa geprägten Welt (Finally Comes the Poet)

 9 31.12.2023 

Minneapolis: Augsburg Fortress, 1989, S. 1-11. 


