
Löwith - Die Freiheit zum Tode 1 24.11.2023 

Die Freiheit zum Tode (1969) 

Von Karl Löwith 

Der Tod ist nicht nur der Widerspruch zum Leben, sondern konstitutiv für es. Leben und Tod 

gehören zusammen wie Entstehen und Vergehen. Sobald ein Mensch geboren wird, ist er auch 

schon alt genug zu sterben. Als ein durch Zeugung entstandenes Lebewesen untersteht auch 

der Mensch diesem allgemeinen Naturgesetz. Geburt und Tod, Anfang und Ende unseres be-

wußten menschlichen Lebens, geschehen jedoch ohne unser Wissen und Wollen; sie begren-

zen den Spielraum unseres freien Verhaltens und Könnens, das wir zumeist zum Maßstab der 

Beurteilung des spezifisch Menschlichen nehmen, als wäre der Mensch nicht auch eine Her-

vorbringung der einen Natur aller Dinge. 

Und doch lebt und stirbt der Mensch nicht ebenso wie ein Tier. Er hat die spezifische Mög-

lichkeit, sich zu seinem Leben und Ableben als dem seinen verhalten zu können. Er hat die 

Freiheit, das Faktum seines leibhaftigen Daseins nicht bloß hinzunehmen, sondern es eigens 

anzunehmen oder abzulehnen und das Nichtmehrdasein in Gedanken, oder auch in der Tat, 

vorwegzunehmen. Für gewöhnlich bedeutet jedoch eine solche Vorwegnahme des Todes 

keine Freiheit zu ihm, sondern Angst vor ihm. Diese Angst betrifft in den ursprünglichen Kul-

turen nicht so sehr Angst vor dem eigenen Tod, sondern Angst vor den schon gestorbenen An-

deren. Denn man glaubt nicht, daß sie im Tode endgültig zunichte werden; man hält sie für 

noch lebendig; sie geistern weiter wirksam herum, sie können den Lebenden Nutzen und 

Schaden bringen und fordern von ihnen Opferkult. Gräberkult und Ahnenkult gehören zu den 

ältesten Kennzeichen menschlicher Kultur, weil die jeweils Lebenden über dem Reich der To-

ten leben. Ein später Abglanz dieses Empfindens von der lebendigen Macht der Toten ist C. F. 

Meyers Gedicht Chor der Toten: 

Wir Toten, wir Toten sind größere Heere 

Als ihr auf der Erde, als ihr auf dem Meere! 

Wir pflügten das Feld mit geduldigen Taten, 

Ihr schwinget die Sicheln und schneidet die Saaten, 

Und was wir vollendet und was wir begonnen, 

Das füllt noch dort oben die rauschenden Bronnen, 

Und all unser Lieben und Hassen und Hadern, 

Das klopft noch dort oben in sterblichen Adern, 

Und was wir an gültigen Sätzen gefunden, 

Dran bleibt aller irdische Wandel gebunden, 

Und unsere Töne, Gebilde, Gedichte 

Erkämpfen den Lorbeer im strahlenden Lichte, 

Wir suchen noch immer die menschlichen Ziele — 

Drum ehret und opfert! Denn unser sind viele! 

Eine Welt der Gesinnung trennt uns von dieser altertümlichen Ehrfurcht vor den Toten und 

auch schon von der Treue zur geschichtlichen Überlieferung und der ihr eigentümlichen Auto-

rität, weil sich das Festhalten an Herkunft und maßgebender Überlieferung nicht verträgt mit 

dem laufenden Fortschritt der wissenschaftlichen Technik, die unsere heutige Welt beherrscht 

— von der Mondsonde bis zur Geburtenregelung. Wissenschaft und Technik sind ein- und 

dasselbe geworden: eine traditionszerstörende Macht, die täglich Neues hervorbringt und das 

Alte veralten läßt. Der »Chor« der jetzt Lebenden gefällt sich in Entwürfen einer wissen-

schaftlich geplanten Zukunft, und die junge Generation hält sich dazu berufen, die Welt zu 

verändern. Anstelle des Ahnenkults nimmt sie Kredit auf die Zukunft, in welcher der Wille 

zum Fortschritt wirkt. 



Löwith - Die Freiheit zum Tode 2 24.11.2023 

Der letzte Grund aber, weshalb wir uns nicht mehr um die Toten kümmern und schon einen 

Gang auf den Friedhof zu den Gräbern Verstorbener als eine lästig und sinnlos gewordene 

Konvention empfinden und uns auch vor dem eigenen Tod kaum noch fürchten, ist, daß wir 

nicht mehr glauben, eine »Seele« zu haben, die den Zerfall des Leibes überlebt. Wir denken 

psychosomatisch die Seele mit dem Leib zusammen, so daß das leibhaftige Ende auch Seele 

und Geist mit verenden läßt. Alles moderne Denken über den Tod setzt als selbstverständlich 

voraus, daß im Tod mit dem Leib auch die Seele stirbt und daß eine unsterbliche Seele weder 

eine sinnvolle Idee noch ein moralisches Postulat ist, wie sie es in der Geschichte der Philoso-

phie von Platon bis zu Kant gewesen ist. Wer aber nicht an die Unsterblichkeit der Seele 

glaubt und also die Endlichkeit auf den ganzen Menschen bezieht, der wird auch die Freiheit 

zum Tode in dem Sinn behaupten müssen, daß der Mensch ein Recht auf Selbstvernichtung 

hat. Denn was sollte uns moralisch daran hindern können, unter bestimmten Umständen über 

unser Leben zu verfügen, wenn dieses weder eine Gabe Gottes ist noch unsterblich beseelt? 

Nur innerhalb des christlichen Horizonts konnte der Selbstmord von Augustin bis zu 

Rousseau, Kant und Dostojewskij als ein Verbrechen verworfen und nicht als Freiheit zum 

Tode gewürdigt werden. 

Dostojewskij, der wie kein anderer immer wieder die Frage des Mordes und Selbstmordes 

durchdacht hat, beantwortet sie mit dem Hinweis auf die Unsterblichkeit der menschlichen 

Seele. In den Dämonen [Kap. 20/2] beweist sich der Selbstmörder Kirilloff, daß er Gott über-

legen ist, indem er ihm die »Eintrittskarte« zurückgibt und seinen Eigenwillen total und abso-

lut setzt. Denn er erschießt sich nicht, wie die gewöhnlichen Selbstmörder, aus irgendeinem 

bestimmten Anlaß, sondern »aus Überzeugung«, rein aus dem Willen zum Eigenwillen. 

Dostojewskij läßt den modernen Menschen, der ein »Materialist«, d. h. Naturalist ist, fragen: 

Welches Recht hat die Natur gehabt, mich ohne meine Einwilligung in die Welt zu setzen, 

und zwar mit einem Bewußtsein um das eigene Dasein und folglich uneins mit sich selbst an 

der Last des Lebens leidend? Der Gedanke liegt nahe: „Was, wenn man den Menschen nur zu 

einer frechen Probe in die Welt gesetzt hat, um zu sehen, ob ein solches Geschöpf es auf Er-

den aushalten könne oder nicht?“ Die Natur kann mir auf meine Frage nach dem Sinn des Le-

bens keine Antwort geben, und da ich gleichzeitig Ankläger und Beklagter bin, so verurteile 

ich diese blinde Natur, die mich so ungeniert geschaffen hat. Weil ich aber die Natur, derzu-

folge ich da bin, nicht vernichten kann, vernichte ich mich selbst, einfach weil es mir zu lang-

weilig ist, diese Tyrannei, an der kein Mensch schuld ist, zu ertragen. Diese Konsequenz ist 

nach Dostojewskij unvermeidlich, wenn es keine »höchste Idee« gibt, die über alle Natur hin-

ausgeht, nämlich die Idee von der Unsterblichkeit der menschlichen Seele. Ohne sie könne der 

Mensch nicht vernünftig und sinnvoll leben, denn bloß wie ein Tier dahinleben und seines-

gleichen zeugen, sei für den Menschen ungenügend. Auch die Liebe zur Menschheit, die je-

derzeit in Haß umschlagen könne, sei nur möglich, wenn man an die Unsterblichkeit der Seele 

glaubt. 

»Ich behaupte sogar, daß die Liebe zur Menschheit im allgemeinen, als eine Idee ge-

nommen, eine für den menschlichen Verstand unfaßbare Idee ist. Gerade als Idee. Nur 

das Gefühl allein kann sie rechtfertigen. Aber das Gefühl ist nur bei einer gleichzeiti-

gen Überzeugung von der Unsterblichkeit der menschlichen Seele möglich. 

Darum ist es klar, daß der Selbstmord eine unvermeidliche Notwendigkeit für jeden 

Menschen ist, der den Glauben an die Unsterblichkeit verloren und sich auch nur ein 

wenig über das liebe Vieh erhoben hat. Die Unsterblichkeit, die das ewige Leben ver-

heißt, fesselt dagegen den Menschen um so fester an die Erde. 

Darin könnte man einen Widerspruch erblicken. Richtig ist aber gerade das Gegenteil: 

nur durch den Glauben an seine Unsterblichkeit erfaßt der Mensch den vernünftigen 

Zweck seines Seins auf Erden. Ohne die Überzeugung von der Unsterblichkeit werden 

die Bande, die den Menschen an die Erde fesseln, zerrissen; sie werden immer dünner, 



Löwith - Die Freiheit zum Tode 3 24.11.2023 

aber der Verlust des höchsten Sinnes für das Leben führt zweifellos zum Selbstmord. 

Die Idee von der Unsterblichkeit ist das Leben selbst, das lebendige Leben, seine end-

gültige Formel und die Hauptquelle der Wahrheit.« 

Wir fragen nun: wie stellt sich ein zeitgenössischer Denker zur Freiheit zum Tode? Ich meine 

Heidegger, der wie kein anderer in Sein und Zeit das Verhalten zum nichtigen Ende des Le-

bens in den Mittelpunkt der »Analytik des Daseins« gestellt hat, um in einer existenzialen 

Analyse das eigentliche Sein zum Tode vom bloßen Verenden, Ableben und Sterben abzu-

grenzen — mit einer methodischen Ausführlichkeit und einer begrifflichen Eindringlichkeit, 

die noch immer zu denken gibt, wenngleich ›Sein und Zeit‹ vor 40 Jahren erschien und heute 

nicht mehr wie damals das aufsehenerregende philosophische Werk ist. Der große Vorzug 

von Sein und Zeit war und ist, daß es hier wieder einmal um das Eine und Ganze ging, ob-

schon in der Verengung auf das unum necessarium des »je eigenen Ganzseinkönnens«. Sein 

und Zeit ist auch das einzige philosophische Werk, welches das existenzielle Pathos Kierke-

gaards auf verborgene Weise in sich enthält und sich Wesentliches daraus angeeignet hat, vor 

allem den Begriff der Angst, aber auch Die Krankheit zum Tode, deren Frage es ist, wie man, 

statt am Dasein zu verzweifeln, vor Gott ein »Selbst« werden könne. Von Gott ist freilich in 

Sein und Zeit keine Rede, wohl aber vom Selbst. Kierkegaards christlicher Horizont hat sich 

bei Heidegger auf das je eigene ,,In-der-Welt-sein« und das Verfallen an das Besorgen der 

Welt verlegt. Der Tod ist in Heideggers Analyse das in die Existenz hereinzuholende Ende 

des Daseins als eines je eigenen In-der- Welt-seins und das Sein zum Tode eine Möglichkeit 

eigentlicher und eigenster Existenz. Die Frage, was nach dem Tode noch sein könnte und ob 

es Sinn hat, von Unsterblichkeit zu reden, bleibt ausdrücklich außer Betracht (S. 247 f.). Die 

Analyse des Seins zum Tode ist rein diesseitig, indem sie sich auf die Frage konzentriert, wie 

der Tod in diese unsere Existenz hereinstehe. Das Dasein des Menschen wird prinzipiell als 

Existenz bestimmt, d. h. es reduziert sich auf das nackte Faktum, daß ich überhaupt da bin und 

»zu sein habe«, ohne eine Antwort auf die Frage nach dem Woher und Wohin zu geben. Die 

Freiheit zum Tode, von der Heidegger mit doppeltem Sperrdruck (S. 266) im Hinblick auf das 

eigene Ganzseinkönnen spricht, beruht gerade darauf, daß kein menschliches Dasein je frei 

darüber entschieden hat, ob es ins Dasein kommen will oder nicht (S. 228). Der Mensch ist in 

sein Da geworfen und muß sich darum selbst mit seinem nichtigen Ende »übernehmen«, um 

frei existieren zu können und sich auf seine Möglichkeiten zu entwerfen. Die Freiheit zum 

Tode ist in Heideggers Analyse des Daseins die »höchste Instanz« unseres In-der- Welt-seins 

(S. 313). An ihr bemißt sich, wie der Mensch existieren kann: flüchtig vor dem Bevorstand 

des Todes oder mit dem Mut zur Angst vor ihm. Diese letzte und höchste Instanz eines freien 

Existierens, welche das Sein zum Tode ist, will aber keineswegs etwa als Freiheit zur Selbst-

vernichtung verstanden werden. Im Gegenteil: sie wirft den Menschen auf seine augenblickli-

che Existenz zurück, um den Bevorstand des Todes in dieser wirksam werden zu lassen, aber 

so, daß er ganz und entschlossen so ist, wie er sein kann. Dagegen würde die Selbstvernich-

tung dem Dasein den Boden für ein existenziales Sein zum Tode entziehen. 

Daß Heidegger trotz seines existenzialen Begriffs vom Tode als einem eigensten Seinkönnen 

auch die mögliche Wirklichkeit der Selbstvernichtung mit bedenkt, zeigt sein Hinweis (S. 

229) auf den »Skeptiker«, der in der »Verzweiflung des Selbstmords« seinem Leben ein Ende 

macht und damit auch jedes Verhalten zum Bevorstand des Todes auslöscht. Der existenzial 

interpretierte Tod ist und bleibt eine Seinsmöglichkeit, die das Dasein je selbst zu übernehmen 

hat, und zwar ist er – nach Heidegger – die äußerste, eigentlichste und eigenste, auf Andere 

und Anderes unbezügliche und unüberholbare Möglichkeit (S. 250). Der existenzial verstan-

dene Tod ist kein Verenden, Ableben und Sterben. Nicht er stehe wie ein noch ausstehendes 

Ereignis bevor, sondern das Dasein stehe sich selbst als die Möglichkeit des Seins zum Tode 

bevor, und das Sterben gründe existenzial im Sein zum Tode und in der Sorge um das eigene 

Ganzseinkönnen. Die Erfahrung des Todes an Anderen, die vor uns gestorben sind, also die 



Löwith - Die Freiheit zum Tode 4 24.11.2023 

einzige Erfahrung, die wir faktisch vom Tode haben, interessiert von diesem existenzialen Ge-

sichtspunkt aus so wenig, wie der physiologische Vorgang des Sterbens. Was die existenziale 

Analyse des Todes angeht, ist ausschließlich die Möglichkeit eines eigenen Verhaltens zu 

ihm. Man soll sich die Angst vor dem Tode zumuten, um seiner selbst, d. h. seines Daseins als 

solchen und im ganzen mächtig zu werden. 

Die Schwäche dieses existenzialen Entwurfs liegt in seiner scheinbaren Stärke. Er setzt näm-

lich dem Phänomen eine Moral voraus, die Moral des »Sich-selbst-übernehmens« und damit 

der Verantwortung für das Faktum des eigenen Daseins, an dem ich nicht schuld bin. Es ist, 

wie so oft, ein moralisches Vorurteil, das die Erkenntnis leitet. Infolge dieses Vorurteils kann 

es die existenziale Analyse nicht wahrhaben wollen, daß der Tod keine eigenste Möglichkeit 

ist, sondern ein uns allen gemeinsames Schicksal, in dem wir mit jedermann Übereinkommen. 

Der Tod gleicht aus und macht einander gleich. Erst der Tod belehrt uns in unwiderleglicher 

Weise, daß Mensch gleich Mensch ist. Er ist vom allgemeinen Phänomen der Lebendigkeit 

gar nicht zu trennen. Zwar kann man auch in ausgezeichneter Weise existieren wollen und 

eine solche Idee von Existenz existenzial-ontologisch ausdenken; aber das ändert nichts daran, 

daß wir vor jedem eigenen Existieren am Leben sein müssen und ein Lebewesen sind und da-

rum auch sterben müssen, und dieses Müssen antizipieren können. Geburt und Tod, Beginn 

und Ende jeder Existenz sind existenzial nicht faßbar, weil sie nicht auf einem selbstbewußten 

und eigenwilligen Verhalten beruhen. Sie ereignen sich schlechthin, unabhängig von unseren 

Möglichkeiten oder unserem Seinkönnen. Und wie sollte man je auf die Idee kommen, den 

Tod als ein Sein zum Bevorstand des eigenen Todes existenzial zu verstehen, wenn wir nicht 

andere hätten sterben sehen? Am Ende ist die existenziale Analyse noch immer durch die 

christliche Moral bestimmt, eine Art memento mori, und andererseits von der ganz unchristli-

chen Idee der Freiheit zum Tode, die nicht nur eine existenziale Möglichkeit ist, sondern auch 

eine jederzeit mögliche Wirklichkeit, vor deren Rechtfertigung Heidegger jedoch zurück-

weicht, ohne uns zu sagen, weshalb Dasein nicht nur faktisch ist, sondern auch »zu sein« 

habe. Was von seiner Analyse standhält, ist nur die moralische Kritik an der Art und Weise, 

wie »man« gemeinhin dem gewissen Bevorstand des Todes ausweicht. 

In Heideggers Analyse des Daseins, deren zentrales Stück die Analyse des Seins zum Tode 

ist, fehlen zwei Dinge, erstens eine explizite Erklärung ihrer Gottlosigkeit, wie sie in der Defi-

nition des Daseins als In-der-Welt-sein liegt, und zweitens eine positive Berücksichtigung der 

Welt der Natur und des irdischen Lebens, ohne welches der Tod zu etwas ganz Unverhältnis-

mäßigem wird. Zwar wird niemand bestreiten können, daß die Erfahrung des Todes, die wir 

an den vor uns Sterbenden machen, etwas Einschneidendes und Erschütterndes ist, woran wir 

unsere allgemein menschliche Endlichkeit und Nichtigkeit wahrnehmen — aber auch etwas 

tief Befriedigendes, weil der Tote in die vollendete Ruhe und Stille eines wie immer voll-

brachten Lebens eingeht. Requiescat in pace oder einfach pax ist und bleibt die zutreffendste 

Grabinschrift. Mehr läßt sich über den Tod nicht sagen. Ein Schlüssel zum Verständnis unse-

res Daseins ist er nicht. Und was am Tode ängstigen kann, ist nicht der Tod selbst, sondern 

die imaginäre Vorstellung, daß man ihn miterlebe, und der Todeskampf des Sterbenden. »Der 

Tod spricht mit tiefer Stimme zu uns, um nichts zu sagen.«1 

Und weshalb sollte es zum Tode nicht auch ein philosophisches Verhalten geben, welches 

ebenso frei von existenzialem Pathos wie von gedankenloser Indifferenz ist? Die wirkliche 

Freiheit zum Tode kann sich sowohl in der Selbstvernichtung bezeugen wie in dem Gleichmut 

zum bevorstehenden Ende. Beides, der Selbstmord und der stoische Gleichmut gegenüber 

dem Tod, wurde von christlichen Denkern seit jeher als unverträglich mit der Schöpfungslehre 

 
1 Paul Valery, Mauvaises pensees et autres, in: Oeuvres, ed. par Jean Hytier. Paris: Gallimard (Bibl. de la Plei-

ade), Bd. II, 1960, S. 842. 



Löwith - Die Freiheit zum Tode 5 24.11.2023 

und der Unsterblichkeit der Seele verworfen. Es ist das Verdienst von David Hume, daß er 

beide wieder zu Ehren brachte, in den posthum veröffentlichten Essays on Suicide and the Im-

mortality of the Soul. 

Hume hatte keinen Anlaß, von der angeborenen Freiheit, sich selbst das Leben zu nehmen, 

Gebrauch zu machen. Er hatte ein nach menschlichem Ermessen erfülltes Leben hinter sich, 

als er mit 65 Jahren schwer erkrankte. Während dieser tödlichen Krankheit empfing er noch 

seine Freunde und sprach mit ihnen mit großem Freimut über sein herannahendes Ende. Seine 

letzte Lektüre waren Die Totengespräche von Lukian, worin all die Ausreden erwogen wer-

den, mit denen man den Tod meint hinausschieben zu können, weil man dieses oder jenes 

noch in Ordnung zu bringen habe, z. B. daß man Verbesserungen für eine Neuauflage seiner 

Schriften vorgenommen habe und deren Aufnahme beim Publikum noch abwarten müsse2. 

Hume läßt Charon darauf antworten: 

»Wenn du die Wirkung deiner Verbesserungen gesehen haben wirst (nämlich neue 

Mißverständnisse von Seiten der Leser), wirst du wieder andere Veränderungen ma-

chen wollen. Da gibt es kein Ende für solche Ausflüchte. Also, geehrter Freund, steig 

gefälligst in mein Boot.« 

Und wenige Tage vor dem Eintritt des Todes schrieb er an die Comtesse de Bouffiers, die 

kurz zuvor ihren geliebten Prinzen Conti verloren hatte, folgenden Abschiedsbrief: 

»Obschon ich mit Gewißheit innerhalb weniger Wochen und vielleicht schon weniger 

Tage selber sterben werde, konnte ich doch nicht umhin, vom Tode des Prinzen Conti 

sehr betroffen zu sein - welcher Verlust für Sie in jeder Beziehung! Meine Überlegun-

gen führten mich unmittelbar zu Ihrer Situation in diesem schmerzlichen Vorfall. Was 

für ein Unterschied für Sie in Ihrem ganzen Lebensplan. Bitte schreiben Sie mir einige 

Einzelheiten, aber so, daß Sie keine Sorge zu haben brauchen, wenn der Brief bei mei-

nem Ableben in andere Hände fällt. Meine Krankheit, die mich seit 2 Jahren unter-

gräbt, hat in den letzten 6 Monaten rasche Fortschritte gemacht und beschleunigt sicht-

lich mein bevorstehendes Ende. Ich sehe den Tod ohne jede Angst oder Bedauern 

Schritt für Schritt näher kommen. Ich grüße Sie zum letzten Male mit großer Zunei-

gung und Hochschätzung. Ihr David Hume.«3 

Ein solcher Brief bezeugt aufs schönste und beste, was eine freie philosophische Gelassenheit 

zum Tode sein kann. 

Vortrag in der Sendereihe „Was ist der Tod“ aus dem Heidelberger Studio des Süddeutschen 

Rundfunks. 

Quelle: Was ist der Tod? 11 Beiträge und eine Diskussion, hrsg. v. Johannes Schlemmer, 

München: Piper, 1969, S. 167-178. 

 
2 So Humes scherzhafte Ausmalung (Korrektur der Löwithschen Paraphrase auf Grund der Quelle). Dies und das 

Folgende berichtet Adam Smith in einem Brief an William Strahan vom 9. Nov. 1776 (in: S. 451). 
3 Brief vom 20. August 1776, in: Hume, David Hume, The Leiters, ed. by J. Y. T. Greig. Oxford: Clarendon 

Press, 1932, Bd. II, S. 335. 


