Die Freiheit zum Tode (1969)
Von Karl Léwith

Der Tod ist nicht nur der Widerspruch zum Leben, sondern konstitutiv fiir es. Leben und Tod
gehoren zusammen wie Entstehen und Vergehen. Sobald ein Mensch geboren wird, ist er auch
schon alt genug zu sterben. Als ein durch Zeugung entstandenes Lebewesen untersteht auch
der Mensch diesem allgemeinen Naturgesetz. Geburt und Tod, Anfang und Ende unseres be-
wuBten menschlichen Lebens, geschehen jedoch ohne unser Wissen und Wollen; sie begren-
zen den Spielraum unseres freien Verhaltens und Konnens, das wir zumeist zum Mal3stab der
Beurteilung des spezifisch Menschlichen nehmen, als ware der Mensch nicht auch eine Her-
vorbringung der einen Natur aller Dinge.

Und doch lebt und stirbt der Mensch nicht ebenso wie ein Tier. Er hat die spezifische M6g-
lichkeit, sich zu seinem Leben und Ableben als dem seinen verhalten zu kénnen. Er hat die
Freiheit, das Faktum seines leibhaftigen Daseins nicht blo3 hinzunehmen, sondern es eigens
anzunehmen oder abzulehnen und das Nichtmehrdasein in Gedanken, oder auch in der Tat,
vorwegzunehmen. Fur gewohnlich bedeutet jedoch eine solche VVorwegnahme des Todes
keine Freiheit zu ihm, sondern Angst vor ihm. Diese Angst betrifft in den urspringlichen Kul-
turen nicht so sehr Angst vor dem eigenen Tod, sondern Angst vor den schon gestorbenen An-
deren. Denn man glaubt nicht, dal? sie im Tode endgultig zunichte werden; man hélt sie fiir
noch lebendig; sie geistern weiter wirksam herum, sie kénnen den Lebenden Nutzen und
Schaden bringen und fordern von ihnen Opferkult. Graberkult und Ahnenkult gehtren zu den
altesten Kennzeichen menschlicher Kultur, weil die jeweils Lebenden iber dem Reich der To-
ten leben. Ein spater Abglanz dieses Empfindens von der lebendigen Macht der Toten ist C. F.
Meyers Gedicht Chor der Toten:

Wir Toten, wir Toten sind groRere Heere

Als ihr auf der Erde, als ihr auf dem Meere!

Wir pfligten das Feld mit geduldigen Taten,

Ihr schwinget die Sicheln und schneidet die Saaten,
Und was wir vollendet und was wir begonnen,

Das fullt noch dort oben die rauschenden Bronnen,
Und all unser Lieben und Hassen und Hadern,

Das klopft noch dort oben in sterblichen Adern,
Und was wir an giltigen Satzen gefunden,

Dran bleibt aller irdische Wandel gebunden,

Und unsere Tdéne, Gebilde, Gedichte

Erkampfen den Lorbeer im strahlenden Lichte,
Wir suchen noch immer die menschlichen Ziele —
Drum ehret und opfert! Denn unser sind viele!

Eine Welt der Gesinnung trennt uns von dieser altertimlichen Ehrfurcht vor den Toten und
auch schon von der Treue zur geschichtlichen Uberlieferung und der ihr eigentimlichen Auto-
ritat, weil sich das Festhalten an Herkunft und maRgebender Uberlieferung nicht vertragt mit
dem laufenden Fortschritt der wissenschaftlichen Technik, die unsere heutige Welt beherrscht
— von der Mondsonde bis zur Geburtenregelung. Wissenschaft und Technik sind ein- und
dasselbe geworden: eine traditionszerstorende Macht, die taglich Neues hervorbringt und das
Alte veralten lai3t. Der »Chor« der jetzt Lebenden gefallt sich in Entwdirfen einer wissen-
schaftlich geplanten Zukunft, und die junge Generation halt sich dazu berufen, die Welt zu
verandern. Anstelle des Ahnenkults nimmt sie Kredit auf die Zukunft, in welcher der Wille
zum Fortschritt wirkt.

Lowith - Die Freiheit zum Tode 1 24.11.2023



Der letzte Grund aber, weshalb wir uns nicht mehr um die Toten kiimmern und schon einen
Gang auf den Friedhof zu den Grabern Verstorbener als eine lastig und sinnlos gewordene
Konvention empfinden und uns auch vor dem eigenen Tod kaum noch fiirchten, ist, dal wir
nicht mehr glauben, eine »Seele« zu haben, die den Zerfall des Leibes tberlebt. Wir denken
psychosomatisch die Seele mit dem Leib zusammen, so daf3 das leibhaftige Ende auch Seele
und Geist mit verenden lait. Alles moderne Denken tber den Tod setzt als selbstverstandlich
voraus, dal im Tod mit dem Leib auch die Seele stirbt und daf eine unsterbliche Seele weder
eine sinnvolle Idee noch ein moralisches Postulat ist, wie sie es in der Geschichte der Philoso-
phie von Platon bis zu Kant gewesen ist. Wer aber nicht an die Unsterblichkeit der Seele
glaubt und also die Endlichkeit auf den ganzen Menschen bezieht, der wird auch die Freiheit
zum Tode in dem Sinn behaupten missen, dal? der Mensch ein Recht auf Selbstvernichtung
hat. Denn was sollte uns moralisch daran hindern kdnnen, unter bestimmten Umstanden (iber
unser Leben zu verfiigen, wenn dieses weder eine Gabe Gottes ist noch unsterblich beseelt?
Nur innerhalb des christlichen Horizonts konnte der Selbstmord von Augustin bis zu
Rousseau, Kant und Dostojewskij als ein Verbrechen verworfen und nicht als Freiheit zum
Tode gewdrdigt werden.

Dostojewskij, der wie kein anderer immer wieder die Frage des Mordes und Selbstmordes
durchdacht hat, beantwortet sie mit dem Hinweis auf die Unsterblichkeit der menschlichen
Seele. In den Damonen [Kap. 20/2] beweist sich der Selbstmorder Kirilloff, dal’ er Gott tiber-
legen ist, indem er ihm die »Eintrittskarte« zurlickgibt und seinen Eigenwillen total und abso-
lut setzt. Denn er erschiel3t sich nicht, wie die gewdhnlichen Selbstmdrder, aus irgendeinem
bestimmten AnlaR, sondern »aus Uberzeugung, rein aus dem Willen zum Eigenwillen.
Dostojewskij 1aRt den modernen Menschen, der ein »Materialist«, d. h. Naturalist ist, fragen:
Welches Recht hat die Natur gehabt, mich ohne meine Einwilligung in die Welt zu setzen,
und zwar mit einem BewuRtsein um das eigene Dasein und folglich uneins mit sich selbst an
der Last des Lebens leidend? Der Gedanke liegt nahe: ,,Was, wenn man den Menschen nur zu
einer frechen Probe in die Welt gesetzt hat, um zu sehen, ob ein solches Geschopf es auf Er-
den aushalten konne oder nicht?* Die Natur kann mir auf meine Frage nach dem Sinn des Le-
bens keine Antwort geben, und da ich gleichzeitig Anklager und Beklagter bin, so verurteile
ich diese blinde Natur, die mich so ungeniert geschaffen hat. Weil ich aber die Natur, derzu-
folge ich da bin, nicht vernichten kann, vernichte ich mich selbst, einfach weil es mir zu lang-
weilig ist, diese Tyrannei, an der kein Mensch schuld ist, zu ertragen. Diese Konsequenz ist
nach Dostojewskij unvermeidlich, wenn es keine »hdchste Idee« gibt, die Gber alle Natur hin-
ausgeht, namlich die Idee von der Unsterblichkeit der menschlichen Seele. Ohne sie kdnne der
Mensch nicht vernlinftig und sinnvoll leben, denn bloR wie ein Tier dahinleben und seines-
gleichen zeugen, sei fir den Menschen ungentigend. Auch die Liebe zur Menschheit, die je-
derzeit in Hal3 umschlagen kdnne, sei nur moglich, wenn man an die Unsterblichkeit der Seele
glaubt.

»lch behaupte sogar, dal die Liebe zur Menschheit im allgemeinen, als eine Idee ge-
nommen, eine fur den menschlichen Verstand unfal3bare Idee ist. Gerade als Idee. Nur
das Geflhl allein kann sie rechtfertigen. Aber das Gefiihl ist nur bei einer gleichzeiti-
gen Uberzeugung von der Unsterblichkeit der menschlichen Seele moglich.

Darum ist es klar, dal3 der Selbstmord eine unvermeidliche Notwendigkeit fir jeden
Menschen ist, der den Glauben an die Unsterblichkeit verloren und sich auch nur ein
wenig Uber das liebe Vieh erhoben hat. Die Unsterblichkeit, die das ewige Leben ver-
heift, fesselt dagegen den Menschen um so fester an die Erde.

Darin kdnnte man einen Widerspruch erblicken. Richtig ist aber gerade das Gegenteil:
nur durch den Glauben an seine Unsterblichkeit erfalit der Mensch den verninftigen
Zweck seines Seins auf Erden. Ohne die Uberzeugung von der Unsterblichkeit werden
die Bande, die den Menschen an die Erde fesseln, zerrissen; sie werden immer dlinner,

Lowith - Die Freiheit zum Tode 2 24.11.2023



aber der Verlust des hochsten Sinnes fir das Leben flhrt zweifellos zum Selbstmord.
Die Idee von der Unsterblichkeit ist das Leben selbst, das lebendige Leben, seine end-
gultige Formel und die Hauptquelle der Wahrheit.«

Wir fragen nun: wie stellt sich ein zeitgendssischer Denker zur Freiheit zum Tode? Ich meine
Heidegger, der wie kein anderer in Sein und Zeit das Verhalten zum nichtigen Ende des Le-
bens in den Mittelpunkt der »Analytik des Daseins« gestellt hat, um in einer existenzialen
Analyse das eigentliche Sein zum Tode vom bloRen Verenden, Ableben und Sterben abzu-
grenzen — mit einer methodischen Ausfihrlichkeit und einer begrifflichen Eindringlichkeit,
die noch immer zu denken gibt, wenngleich »Sein und Zeit« vor 40 Jahren erschien und heute
nicht mehr wie damals das aufsehenerregende philosophische Werk ist. Der grof3e Vorzug
von Sein und Zeit war und ist, da3 es hier wieder einmal um das Eine und Ganze ging, ob-
schon in der Verengung auf das unum necessarium des »je eigenen Ganzseinkdnnens«. Sein
und Zeit ist auch das einzige philosophische Werk, welches das existenzielle Pathos Kierke-
gaards auf verborgene Weise in sich enthélt und sich Wesentliches daraus angeeignet hat, vor
allem den Begriff der Angst, aber auch Die Krankheit zum Tode, deren Frage es ist, wie man,
statt am Dasein zu verzweifeln, vor Gott ein »Selbst« werden kdnne. Von Gott ist freilich in
Sein und Zeit keine Rede, wohl aber vom Selbst. Kierkegaards christlicher Horizont hat sich
bei Heidegger auf das je eigene ,,In-der-Welt-sein« und das Verfallen an das Besorgen der
Welt verlegt. Der Tod ist in Heideggers Analyse das in die Existenz hereinzuholende Ende
des Daseins als eines je eigenen In-der- Welt-seins und das Sein zum Tode eine Mdglichkeit
eigentlicher und eigenster Existenz. Die Frage, was nach dem Tode noch sein kénnte und ob
es Sinn hat, von Unsterblichkeit zu reden, bleibt ausdricklich auf3er Betracht (S. 247 f.). Die
Analyse des Seins zum Tode ist rein diesseitig, indem sie sich auf die Frage konzentriert, wie
der Tod in diese unsere Existenz hereinstehe. Das Dasein des Menschen wird prinzipiell als
Existenz bestimmt, d. h. es reduziert sich auf das nackte Faktum, daf} ich Uberhaupt da bin und
»zu sein habe«, ohne eine Antwort auf die Frage nach dem Woher und Wohin zu geben. Die
Freiheit zum Tode, von der Heidegger mit doppeltem Sperrdruck (S. 266) im Hinblick auf das
eigene Ganzseinkdnnen spricht, beruht gerade darauf, daf} kein menschliches Dasein je frei
dariiber entschieden hat, ob es ins Dasein kommen will oder nicht (S. 228). Der Mensch ist in
sein Da geworfen und muB sich darum selbst mit seinem nichtigen Ende »iibernehmen«, um
frei existieren zu konnen und sich auf seine Mdéglichkeiten zu entwerfen. Die Freiheit zum
Tode ist in Heideggers Analyse des Daseins die »hdchste Instanz« unseres In-der- Welt-seins
(S. 313). An ihr bemift sich, wie der Mensch existieren kann: fliichtig vor dem Bevorstand
des Todes oder mit dem Mut zur Angst vor ihm. Diese letzte und hochste Instanz eines freien
Existierens, welche das Sein zum Tode ist, will aber keineswegs etwa als Freiheit zur Selbst-
vernichtung verstanden werden. Im Gegenteil: sie wirft den Menschen auf seine augenblickli-
che Existenz zurilick, um den Bevorstand des Todes in dieser wirksam werden zu lassen, aber
so, daB er ganz und entschlossen so ist, wie er sein kann. Dagegen wiirde die Selbstvernich-
tung dem Dasein den Boden fur ein existenziales Sein zum Tode entziehen.

Dal’ Heidegger trotz seines existenzialen Begriffs vom Tode als einem eigensten Seinkdnnen
auch die moégliche Wirklichkeit der Selbstvernichtung mit bedenkt, zeigt sein Hinweis (S.
229) auf den »Skeptiker«, der in der »VVerzweiflung des Selbstmords« seinem Leben ein Ende
macht und damit auch jedes Verhalten zum Bevorstand des Todes ausléscht. Der existenzial
interpretierte Tod ist und bleibt eine Seinsmoglichkeit, die das Dasein je selbst zu ibernehmen
hat, und zwar ist er — nach Heidegger — die &ulerste, eigentlichste und eigenste, auf Andere
und Anderes unbeziigliche und uniberholbare Mdglichkeit (S. 250). Der existenzial verstan-
dene Tod ist kein Verenden, Ableben und Sterben. Nicht er stehe wie ein noch ausstehendes
Ereignis bevor, sondern das Dasein stehe sich selbst als die Mdglichkeit des Seins zum Tode
bevor, und das Sterben grinde existenzial im Sein zum Tode und in der Sorge um das eigene
Ganzseinkodnnen. Die Erfahrung des Todes an Anderen, die vor uns gestorben sind, also die

Lowith - Die Freiheit zum Tode 3 24.11.2023



einzige Erfahrung, die wir faktisch vom Tode haben, interessiert von diesem existenzialen Ge-
sichtspunkt aus so wenig, wie der physiologische VVorgang des Sterbens. Was die existenziale
Analyse des Todes angeht, ist ausschliellich die Mdglichkeit eines eigenen Verhaltens zu
ihm. Man soll sich die Angst vor dem Tode zumuten, um seiner selbst, d. h. seines Daseins als
solchen und im ganzen machtig zu werden.

Die Schwéche dieses existenzialen Entwurfs liegt in seiner scheinbaren Starke. Er setzt nam-
lich dem Phanomen eine Moral voraus, die Moral des »Sich-selbst-libernehmens« und damit
der Verantwortung fiir das Faktum des eigenen Daseins, an dem ich nicht schuld bin. Es ist,
wie so oft, ein moralisches Vorurteil, das die Erkenntnis leitet. Infolge dieses Vorurteils kann
es die existenziale Analyse nicht wahrhaben wollen, daf der Tod keine eigenste Mdglichkeit
ist, sondern ein uns allen gemeinsames Schicksal, in dem wir mit jedermann Ubereinkommen.
Der Tod gleicht aus und macht einander gleich. Erst der Tod belehrt uns in unwiderleglicher
Weise, daR Mensch gleich Mensch ist. Er ist vom allgemeinen Phanomen der Lebendigkeit
gar nicht zu trennen. Zwar kann man auch in ausgezeichneter Weise existieren wollen und
eine solche Idee von Existenz existenzial-ontologisch ausdenken; aber das andert nichts daran,
dal’ wir vor jedem eigenen Existieren am Leben sein missen und ein Lebewesen sind und da-
rum auch sterben missen, und dieses Mussen antizipieren konnen. Geburt und Tod, Beginn
und Ende jeder Existenz sind existenzial nicht falbar, weil sie nicht auf einem selbstbewuf(3ten
und eigenwilligen Verhalten beruhen. Sie ereignen sich schlechthin, unabhangig von unseren
Maglichkeiten oder unserem Seinkénnen. Und wie sollte man je auf die Idee kommen, den
Tod als ein Sein zum Bevorstand des eigenen Todes existenzial zu verstehen, wenn wir nicht
andere héatten sterben sehen? Am Ende ist die existenziale Analyse noch immer durch die
christliche Moral bestimmt, eine Art memento mori, und andererseits von der ganz unchristli-
chen Idee der Freiheit zum Tode, die nicht nur eine existenziale Mdglichkeit ist, sondern auch
eine jederzeit mogliche Wirklichkeit, vor deren Rechtfertigung Heidegger jedoch zurtick-
weicht, ohne uns zu sagen, weshalb Dasein nicht nur faktisch ist, sondern auch »zu sein«
habe. Was von seiner Analyse standhalt, ist nur die moralische Kritik an der Art und Weise,
wie »man« gemeinhin dem gewissen Bevorstand des Todes ausweicht.

In Heideggers Analyse des Daseins, deren zentrales Stiick die Analyse des Seins zum Tode
ist, fehlen zwei Dinge, erstens eine explizite Erklarung ihrer Gottlosigkeit, wie sie in der Defi-
nition des Daseins als In-der-Welt-sein liegt, und zweitens eine positive Berucksichtigung der
Welt der Natur und des irdischen Lebens, ohne welches der Tod zu etwas ganz Unverhaltnis-
maRigem wird. Zwar wird niemand bestreiten konnen, daf die Erfahrung des Todes, die wir
an den vor uns Sterbenden machen, etwas Einschneidendes und Erschitterndes ist, woran wir
unsere allgemein menschliche Endlichkeit und Nichtigkeit wahrnehmen — aber auch etwas
tief Befriedigendes, weil der Tote in die vollendete Ruhe und Stille eines wie immer voll-
brachten Lebens eingeht. Requiescat in pace oder einfach pax ist und bleibt die zutreffendste
Grabinschrift. Mehr 188t sich tiber den Tod nicht sagen. Ein Schliissel zum Verstandnis unse-
res Daseins ist er nicht. Und was am Tode angstigen kann, ist nicht der Tod selbst, sondern
die imaginére Vorstellung, da® man ihn miterlebe, und der Todeskampf des Sterbenden. »Der
Tod spricht mit tiefer Stimme zu uns, um nichts zu sagen.«*

Und weshalb sollte es zum Tode nicht auch ein philosophisches Verhalten geben, welches
ebenso frei von existenzialem Pathos wie von gedankenloser Indifferenz ist? Die wirkliche
Freiheit zum Tode kann sich sowohl in der Selbstvernichtung bezeugen wie in dem Gleichmut
zum bevorstehenden Ende. Beides, der Selbstmord und der stoische Gleichmut gegentber
dem Tod, wurde von christlichen Denkern seit jeher als unvertréglich mit der Schopfungslehre

! Paul Valery, Mauvaises pensees et autres, in: Oeuvres, ed. par Jean Hytier. Paris: Gallimard (Bibl. de la Plei-
ade), Bd. 11, 1960, S. 842.

Lowith - Die Freiheit zum Tode 4 24.11.2023



und der Unsterblichkeit der Seele verworfen. Es ist das Verdienst von David Hume, dal} er
beide wieder zu Ehren brachte, in den posthum veréffentlichten Essays on Suicide and the Im-
mortality of the Soul.

Hume hatte keinen AnlaB3, von der angeborenen Freiheit, sich selbst das Leben zu nehmen,
Gebrauch zu machen. Er hatte ein nach menschlichem Ermessen erfiilltes Leben hinter sich,
als er mit 65 Jahren schwer erkrankte. Wéhrend dieser todlichen Krankheit empfing er noch
seine Freunde und sprach mit ihnen mit groRem Freimut tiber sein herannahendes Ende. Seine
letzte Lektire waren Die Totengesprache von Lukian, worin all die Ausreden erwogen wer-
den, mit denen man den Tod meint hinausschieben zu kénnen, weil man dieses oder jenes
noch in Ordnung zu bringen habe, z. B. dal} man Verbesserungen fir eine Neuauflage seiner
Schriften vorgenommen habe und deren Aufnahme beim Publikum noch abwarten miisse?.
Hume l&Rt Charon darauf antworten:

»Wenn du die Wirkung deiner Verbesserungen gesehen haben wirst (nd&mlich neue
MifRverstandnisse von Seiten der Leser), wirst du wieder andere Veranderungen ma-
chen wollen. Da gibt es kein Ende fiir solche Ausfliichte. Also, geehrter Freund, steig
gefalligst in mein Boot.«

Und wenige Tage vor dem Eintritt des Todes schrieb er an die Comtesse de Bouffiers, die
kurz zuvor ihren geliebten Prinzen Conti verloren hatte, folgenden Abschiedsbrief:

»QObschon ich mit GewiBheit innerhalb weniger Wochen und vielleicht schon weniger
Tage selber sterben werde, konnte ich doch nicht umhin, vom Tode des Prinzen Conti
sehr betroffen zu sein - welcher Verlust firr Sie in jeder Beziehung! Meine Uberlegun-
gen flhrten mich unmittelbar zu lhrer Situation in diesem schmerzlichen Vorfall. Was
flir ein Unterschied fir Sie in IThrem ganzen Lebensplan. Bitte schreiben Sie mir einige
Einzelheiten, aber so, dal} Sie keine Sorge zu haben brauchen, wenn der Brief bei mei-
nem Ableben in andere Hande fallt. Meine Krankheit, die mich seit 2 Jahren unter-
grébt, hat in den letzten 6 Monaten rasche Fortschritte gemacht und beschleunigt sicht-
lich mein bevorstehendes Ende. Ich sehe den Tod ohne jede Angst oder Bedauern
Schritt fur Schritt ndher kommen. Ich grif3e Sie zum letzten Male mit groRer Zunei-
gung und Hochschatzung. Ihr David Hume.«®

Ein solcher Brief bezeugt aufs schonste und beste, was eine freie philosophische Gelassenheit
zum Tode sein kann.

Vortrag in der Sendereihe ,,Was ist der Tod “ aus dem Heidelberger Studio des Stiddeutschen
Rundfunks.

Quelle: Was ist der Tod? 11 Beitrage und eine Diskussion, hrsg. v. Johannes Schlemmer,
Miunchen: Piper, 1969, S. 167-178.

2 S0 Humes scherzhafte Ausmalung (Korrektur der Lowithschen Paraphrase auf Grund der Quelle). Dies und das
Folgende berichtet Adam Smith in einem Brief an William Strahan vom 9. Nov. 1776 (in: S. 451).

3 Brief vom 20. August 1776, in: Hume, David Hume, The Leiters, ed. by J. Y. T. Greig. Oxford: Clarendon
Press, 1932, Bd. I, S. 335.

Lowith - Die Freiheit zum Tode 5 24.11.2023



