Theologischer Kommentar zu Ezechiel 22,23-31 (Nach dem Tag)
\on Robert W. Jenson

Ezechiel 22 versammelt drei Verkiindigungen der Zerstérung Jerusalems. Die letzte, 22,23-
31, setzt den Fall Jerusalems voraus und ist unmittelbar danach zu datieren. Der Bericht be-
ginnt mit einer leicht komprimierten Version der bekannten Formeln: Das Wort kommt zu E-
zechiel, spricht ihn als ,,du Menschensohn* an und gibt ihm das Wort, das er sprechen soll.

Ezechiel spricht das ,,Land in der zweiten Person an und bezeichnet es als ein Land, das
durch den ,, Tag* des Zorns des HERRN verwiistet wurde. Der Text und die richtige Uberset-
zung des ersten Satzes von 22,24 sind unsicher (Zimmerli 1979: 465-67): Ist das Land verun-
reinigt oder ist es metaphorisch gesehen von Dirre heimgesucht? Aber die Bedeutung des
Verses als Ganzes ist klar genug: Der Tag des Falls Jerusalems ist gekommen und gegangen,
und in seinem Gefolge ist Judaa eine Wiiste.

Dann wird Ezechiel eine Aufzahlung der Ubertretungen gegeben, aufgrund derer der HERR
dieses Verhangnis verhangt hat, und sofort wechselt die Rede in die dritte Person: ,,Ihre Frs-
ten sind ...“, und so geht es durch den Katalog. Wir werden uns in Kirze mit dieser Aufzéh-
lung von Einzelheiten befassen, aber schon ein formaler Aspekt der ersten Verse ist theolo-
gisch aufschlussreich: Die zweite und dritte Person scheinen manipuliert worden zu sein. Eze-
chiel beginnt in der zweiten Person, und wenn er in dieser Form spricht, ist der Adressat of-
fensichtlich das Land als solches und nicht seine Bevolkerung, denn es wird ausdrucklich ge-
sagt, dass das Land verwdstet ist. Sobald Ezechiel aber von Menschen und ihren Taten spre-
chen muss, um diese Verwistung zu erklaren, wird er angewiesen, ausschliellich die dritte
Person zu verwenden. Es scheint also, dass die Anrede an die Horer sorgfaltig vermieden wird
— obwohl wir annehmen kdnnen, dass es tatsachlich Horer im Exil gab. Kann das daran lie-
gen, dass es in dem eschatologischen Zeitrahmen, den ein Grof3teil der Rhetorik des Ab-
schnitts evoziert, tatsachlich niemanden mehr gibt, der zuh6rt? Soll die Prophezeiung in so et-
was wie eine menschliche Leere gesprochen werden? Wie an dem Tag, der in 7,10-17 ange-
kiindigt wird, gibt es ein Ende aller menschlichen Aktivitaten.

Eine &hnliche Leere wird durch den zweiten Satz der Ansprache an das Land heraufbeschwo-
ren: der ,,Tag der Empdrung“ ist gekommen und vergangen. Dieser Tag ist sicherlich der
grol3e Tag des endgultigen Sieges des HERRN, der von den Propheten, angefangen bei Amos,
als Triumph des HERRN uber alle Rebellion — einschliel3lich der des ,,rebellischen Hauses*
Israel — verkindet und von Ezechiel mehrfach beschworen wurde. Die prophetischen Reden
Uber diesen Tag (7,10-27) waren stets absolut und gingen Uber jeden einzelnen Tag mit sei-
nem besonderen gottlichen Triumph hinaus. Nun ist dieser Tag gekommen, und der HERR,
Ezechiel und Ezechiels Zuhorer oder Leser blicken auf ihn zuriick. Aber kann dieser Tag
wirklich Vergangenheit sein, auf die man zurtckblicken kann? Wenn ja, welche Realitat be-
wohnen wir dann auf der anderen Seite?

Die Abwesenheit von Zuhérern und die oxymoronische Vergangenheitsform des Begriffs ,,der
Tag“ deuten darauf hin, dass der HERR mit dieser Prophezeiung Ezechiel und seine Zuhorer
und Leser in eine Art eschatologisches Niemandsland versetzt. Dennoch ist dies nicht einfach
ein Zustand des Nichtseins, denn der Prophet ist da und wir sind da, um zu lesen, was er
schreibt. Die Logik und die Rhetorik der Prophezeiung verorten uns also irgendwo zwischen
dem ,,Ende* dieses Zeitalters, dem Tag des Endgerichts dieser Welt, und einer hier nicht na-
her bezeichneten Zukunft, die der Prophet in seiner Rede anruft. Aber welche Zukunft soll das
sein?

Jenson - Theologischer Kommentar zu Ezechiel 22,23-31 (Nach dem Tag)
1 21.11.2023



Andere Propheten wahrend des Exils — darunter der grof3e zweite Jesaja (Jes 40-66) — verkin-
deten eine grof3e neue Erlésung, eine Gbernatdrlich triumphale Rickkehr nach Jerusalem und
die universelle Herrlichkeit der Stadt als Zentrum eines neuen Regimes des universellen Frie-
dens. Doch die tatsachliche Riickkehr aus dem Exil entsprach bei weitem nicht diesen VVorher-
sagen, der Friede kam und kam nicht, und der Zweite Tempel wahrte nur eine Weile.

Wenn wir also zu der groRRen Frage in Ezechiel 37 kommen: ,,Menschensohn, diese Gebeine
sind das ganze Haus Israel. Konnen diese Gebeine leben?*, mdchte ich darauf hinweisen, dass
die Geschichte des alten Israels tatsdchlich mit dieser Frage endet. Israel ist tot, und die Frage
ist, ob es wieder auferstehen kann. Aus dieser Sicht geschieht sogar die Riickkehr aus dem
Exil in einer Art eschatologischer Pause, in einem langen Moment vor — was? Der christliche
Glaube wird sagen, dass die Rhetorik von 22,23-31 uns kurz vor der Kreuzigung und Aufer-
stehung verortet.

Der Hauptteil von 22,23-31 ist dann eine Aufzahlung der Ubertretungen, aufgrund derer Judaa
verwistet wurde (22,25-29). Die Liste ist nach Gesellschaftsschichten geordnet: Konige,
Priester, Staatsbeamte, Landadelige. Es gab eine prophetische Tradition solcher klassendiffe-
renzierten Anklagen, an der Ezechiel teilhatte; moglicherweise besteht sogar eine direkte lite-
rarische Abhangigkeit von Zephanja 3,3-4.

Die stadtischen und landlichen Proletarier erscheinen nur als anonyme Opfer der aufgefiihrten
Klassen, denn die unterste Klasse, die ,,Landbevolkerung*, sind nicht diejenigen, die spater
unter diesem Etikett verachtet werden. Diese Landleute sind in der Lage, die Bedrftigen zu
unterdriicken; sie sind also Grundbesitzer, die Arbeitskréfte einstellen. Wenn Ezechiel gefragt
worden ware: ,,Aber stindigen nicht auch die Armen?*, hatte er zweifellos zugestimmt, dass
sie stindigen; aber er fuhrt ihre Stinden nicht als Ursache fiir das Gericht des HERRN tber das
Volk an. Das liegt zweifellos zum Teil daran, dass die antiken Gesellschaften die Arbeiter
oder die Armen im Allgemeinen nicht als historische Akteure betrachteten, die fir Wohl oder
Wehe verantwortlich waren. Es liegt aber auch daran, dass das Alte Testament das Wohlerge-
hen derer, die nicht selbst handeln kdnnen, zur Hauptpflicht derer macht, die es konnen — eine
Pflicht, der sich die Eliten in Jud&a entzogen haben.

In vielen neueren christlichen Diskussionen tber Politik und Sozialethik ist von der ,,bevor-
zugten Option der Schrift fur die Armen* die Rede. Zunéchst einmal ist festzustellen, dass es
tatséchlich eine solche biblische Option gibt und dass die Kirche und ihre Theologie sie be-
achten mussen. Der HERR ,,schafft Recht fiir die Waisen und die Witwen und ... liebt die
Fremden* (Dtn 10,18).

Dennoch muss die Vorstellung einer Art grundsétzlicher Option zwischen den Wirtschafts-
klassen — wie viele andere solcher verallgemeinernden Maximen — vorsichtig gehandhabt wer-
den. Er darf nicht zu einem ibergeordneten Slogan werden, der die gesamte christliche Sozial-
oder andere Lehre einschrankt. Auch werden nicht alle Bewegungen, die darauf abzielen, eine
tatséchliche oder angebliche Unterdriickung zu bekampfen, einfach dadurch zu Verbundeten
der Kirche. So hat sich die neuere Befreiungstheologie einige marxistische Konzepte auf
fruchtbare Weise angeeignet; aber jene Befreiungstheologen, die den Marxismus zu einem all-
gemeinen Rahmen ihres Denkens machten und marxistische Parteien als natirliche Verbin-
dete ansahen, gerieten oft in eine theologische Katastrophe. Auch das jingste amerikanische
Kulturphdnomen, das von den tatsédchlichen Bedingungen der Armen und Unterdriickten abs-
trahiert, um eine vage allgemeine Klasse von ,,Opfern* zu konstruieren, und dann Gruppen
hervorbringt, die diesen Status und die damit verbundenen Privilegien fir sich beanspruchen,
ist weit entfernt von der biblischen Version einer bevorzugten Option.

Jenson - Theologischer Kommentar zu Ezechiel 22,23-31 (Nach dem Tag)
2 21.11.2023



Der HERR schlieft (22,30-31) mit dem Gericht, das wegen der aufgezahlten Ubertretungen
,,ausgegossen* wird. Der erste der beiden Verse ist eine weitere der schockierenden Uberra-
schungen Ezechiels. In den Prophezeiungen, die Ezechiel gegeben werden — einschlie3lich der
beiden anderen, die in Ezechiel 22 versammelt sind — besteht der HERR regelmaRig darauf,
dass er selbst derjenige ist, der gegen Jerusalem kommt, und dass Nebukadnezar und sein
Heer nur Masken sind (17,22-24). So erscheint er in diesem Vers als derjenige, der die Bre-
sche schlug, durch die die Stadt eingenommen wurde. Aber hier erzahlt er auch, wie er in der
Stadt nach jemandem suchte, der die Mauern ausbessern und die Bresche gegen seinen eige-
nen Angriff verteidigen wirde, um ihn so an der Zerstérung der Stadt zu hindern. Er findet
niemanden und geht deshalb in die Stadt.

Indem er in die Stadt eindringt, zerstort er das ganze Land; der Ubergang von der ummauerten
Stadt zum Land ist notwendig, um das Ende der Prophezeiung mit dem Anfang zu verbinden.
Der Vers sagt nicht, was jemanden als Verteidiger des Bruchs qualifiziert hatte, aber der Kon-
text legt nahe, dass es sich um einen Konig oder Propheten oder einen anderen Magnaten ge-
handelt hatte, der sich nicht an den Ubeln seiner Klasse beteiligte und das Volk zur Riickkehr
zur Gerechtigkeit fuhrte. Die Figur des Josia kann durchaus in Betracht gezogen werden.

Die Verstrickung — ja die emotionale Verstrickung — des HERRN in die Geschichte seines
Volkes konnte kaum drastischer dargestellt werden als hier. Wir finden den HERRN auf bei-
den Seiten der Mauern Jerusalems: Er greift die Stadt wegen ihrer Ubel an und sucht jeman-
den, der seinen eigenen Angriff abwehrt. Wir haben schon friiher gesehen, dass der HERR
seinen Zorn uber Israel ausschiittet und gleichzeitig keine Freude am Tod der Gottlosen hat*
(18,23). Aber wir haben noch nie erlebt, dass er beides gleichzeitig tut; wir haben noch nie
von der inneren Zerrissenheit des HERRN gehdrt, von seiner Hoffnung auf einen Retter vor
seinem eigenen Zorn.

Ist ein solcher Konflikt in Gott denkbar? Nach den blichen Auffassungen von Gottheit
(deity) nicht. Aber viele Schriften legen nahe, dass wir einige dieser Konstruktionen tberden-
ken sollten. Konnten wir die Lehre von der Dreieinigkeit nutzen, um den Kampf des HERRN
auf beiden Seiten der Mauern Jerusalems zu deuten? Druckt Christi ,,Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen? genau einen solchen Konflikt zwischen Gott dem Vater und
Gott dem Sohn aus? Es wirde zu weit gehen, zu sagen, dass es einen tatsachlichen Bruch der
gottlichen Einheit zum Ausdruck bringt. Aber wir sollten die Kreuzigung tatsachlich als einen
Moment im Leben des dreieinigen Gottes betrachten, der nach Verséhnung ruft. Die emotio-
nale Haltung des HERRN auf beiden Seiten des Risses in den Mauern Jerusalems ist eine
Vorwegnahme der Kreuzigung und der Auferstehung.

Quelle: Robert W. Jenson, Ezekiel, Brazos Theological Commentary on the Bible, Grand Ra-
pids, Michigan: Brazos, 2009, S. 185-188.

Jenson - Theologischer Kommentar zu Ezechiel 22,23-31 (Nach dem Tag)
3 21.11.2023



