
Jenson - Theologischer Kommentar zu Ezechiel 22,23-31 (Nach dem Tag)

 1 21.11.2023 

Theologischer Kommentar zu Ezechiel 22,23-31 (Nach dem Tag) 

Von Robert W. Jenson 

Ezechiel 22 versammelt drei Verkündigungen der Zerstörung Jerusalems. Die letzte, 22,23-

31, setzt den Fall Jerusalems voraus und ist unmittelbar danach zu datieren. Der Bericht be-

ginnt mit einer leicht komprimierten Version der bekannten Formeln: Das Wort kommt zu E-

zechiel, spricht ihn als „du Menschensohn“ an und gibt ihm das Wort, das er sprechen soll. 

Ezechiel spricht das „Land“ in der zweiten Person an und bezeichnet es als ein Land, das 

durch den „Tag“ des Zorns des HERRN verwüstet wurde. Der Text und die richtige Überset-

zung des ersten Satzes von 22,24 sind unsicher (Zimmerli 1979: 465-67): Ist das Land verun-

reinigt oder ist es metaphorisch gesehen von Dürre heimgesucht? Aber die Bedeutung des 

Verses als Ganzes ist klar genug: Der Tag des Falls Jerusalems ist gekommen und gegangen, 

und in seinem Gefolge ist Judäa eine Wüste. 

Dann wird Ezechiel eine Aufzählung der Übertretungen gegeben, aufgrund derer der HERR 

dieses Verhängnis verhängt hat, und sofort wechselt die Rede in die dritte Person: „Ihre Fürs-

ten sind ...“, und so geht es durch den Katalog. Wir werden uns in Kürze mit dieser Aufzäh-

lung von Einzelheiten befassen, aber schon ein formaler Aspekt der ersten Verse ist theolo-

gisch aufschlussreich: Die zweite und dritte Person scheinen manipuliert worden zu sein. Eze-

chiel beginnt in der zweiten Person, und wenn er in dieser Form spricht, ist der Adressat of-

fensichtlich das Land als solches und nicht seine Bevölkerung, denn es wird ausdrücklich ge-

sagt, dass das Land verwüstet ist. Sobald Ezechiel aber von Menschen und ihren Taten spre-

chen muss, um diese Verwüstung zu erklären, wird er angewiesen, ausschließlich die dritte 

Person zu verwenden. Es scheint also, dass die Anrede an die Hörer sorgfältig vermieden wird 

– obwohl wir annehmen können, dass es tatsächlich Hörer im Exil gab. Kann das daran lie-

gen, dass es in dem eschatologischen Zeitrahmen, den ein Großteil der Rhetorik des Ab-

schnitts evoziert, tatsächlich niemanden mehr gibt, der zuhört? Soll die Prophezeiung in so et-

was wie eine menschliche Leere gesprochen werden? Wie an dem Tag, der in 7,10-17 ange-

kündigt wird, gibt es ein Ende aller menschlichen Aktivitäten. 

Eine ähnliche Leere wird durch den zweiten Satz der Ansprache an das Land heraufbeschwo-

ren: der „Tag der Empörung“ ist gekommen und vergangen. Dieser Tag ist sicherlich der 

große Tag des endgültigen Sieges des HERRN, der von den Propheten, angefangen bei Amos, 

als Triumph des HERRN über alle Rebellion – einschließlich der des „rebellischen Hauses“ 

Israel – verkündet und von Ezechiel mehrfach beschworen wurde. Die prophetischen Reden 

über diesen Tag (7,10-27) waren stets absolut und gingen über jeden einzelnen Tag mit sei-

nem besonderen göttlichen Triumph hinaus. Nun ist dieser Tag gekommen, und der HERR, 

Ezechiel und Ezechiels Zuhörer oder Leser blicken auf ihn zurück. Aber kann dieser Tag 

wirklich Vergangenheit sein, auf die man zurückblicken kann? Wenn ja, welche Realität be-

wohnen wir dann auf der anderen Seite? 

Die Abwesenheit von Zuhörern und die oxymoronische Vergangenheitsform des Begriffs „der 

Tag“ deuten darauf hin, dass der HERR mit dieser Prophezeiung Ezechiel und seine Zuhörer 

und Leser in eine Art eschatologisches Niemandsland versetzt. Dennoch ist dies nicht einfach 

ein Zustand des Nichtseins, denn der Prophet ist da und wir sind da, um zu lesen, was er 

schreibt. Die Logik und die Rhetorik der Prophezeiung verorten uns also irgendwo zwischen 

dem „Ende“ dieses Zeitalters, dem Tag des Endgerichts dieser Welt, und einer hier nicht nä-

her bezeichneten Zukunft, die der Prophet in seiner Rede anruft. Aber welche Zukunft soll das 

sein? 



Jenson - Theologischer Kommentar zu Ezechiel 22,23-31 (Nach dem Tag)

 2 21.11.2023 

Andere Propheten während des Exils – darunter der große zweite Jesaja (Jes 40-66) – verkün-

deten eine große neue Erlösung, eine übernatürlich triumphale Rückkehr nach Jerusalem und 

die universelle Herrlichkeit der Stadt als Zentrum eines neuen Regimes des universellen Frie-

dens. Doch die tatsächliche Rückkehr aus dem Exil entsprach bei weitem nicht diesen Vorher-

sagen, der Friede kam und kam nicht, und der Zweite Tempel währte nur eine Weile. 

Wenn wir also zu der großen Frage in Ezechiel 37 kommen: „Menschensohn, diese Gebeine 

sind das ganze Haus Israel. Können diese Gebeine leben?“, möchte ich darauf hinweisen, dass 

die Geschichte des alten Israels tatsächlich mit dieser Frage endet. Israel ist tot, und die Frage 

ist, ob es wieder auferstehen kann. Aus dieser Sicht geschieht sogar die Rückkehr aus dem 

Exil in einer Art eschatologischer Pause, in einem langen Moment vor – was? Der christliche 

Glaube wird sagen, dass die Rhetorik von 22,23-31 uns kurz vor der Kreuzigung und Aufer-

stehung verortet. 

Der Hauptteil von 22,23-31 ist dann eine Aufzählung der Übertretungen, aufgrund derer Judäa 

verwüstet wurde (22,25-29). Die Liste ist nach Gesellschaftsschichten geordnet: Könige, 

Priester, Staatsbeamte, Landadelige. Es gab eine prophetische Tradition solcher klassendiffe-

renzierten Anklagen, an der Ezechiel teilhatte; möglicherweise besteht sogar eine direkte lite-

rarische Abhängigkeit von Zephanja 3,3-4. 

Die städtischen und ländlichen Proletarier erscheinen nur als anonyme Opfer der aufgeführten 

Klassen, denn die unterste Klasse, die „Landbevölkerung“, sind nicht diejenigen, die später 

unter diesem Etikett verachtet werden. Diese Landleute sind in der Lage, die Bedürftigen zu 

unterdrücken; sie sind also Grundbesitzer, die Arbeitskräfte einstellen. Wenn Ezechiel gefragt 

worden wäre: „Aber sündigen nicht auch die Armen?“, hätte er zweifellos zugestimmt, dass 

sie sündigen; aber er führt ihre Sünden nicht als Ursache für das Gericht des HERRN über das 

Volk an. Das liegt zweifellos zum Teil daran, dass die antiken Gesellschaften die Arbeiter 

oder die Armen im Allgemeinen nicht als historische Akteure betrachteten, die für Wohl oder 

Wehe verantwortlich waren. Es liegt aber auch daran, dass das Alte Testament das Wohlerge-

hen derer, die nicht selbst handeln können, zur Hauptpflicht derer macht, die es können – eine 

Pflicht, der sich die Eliten in Judäa entzogen haben. 

In vielen neueren christlichen Diskussionen über Politik und Sozialethik ist von der „bevor-

zugten Option der Schrift für die Armen“ die Rede. Zunächst einmal ist festzustellen, dass es 

tatsächlich eine solche biblische Option gibt und dass die Kirche und ihre Theologie sie be-

achten müssen. Der HERR „schafft Recht für die Waisen und die Witwen und ... liebt die 

Fremden“ (Dtn 10,18). 

Dennoch muss die Vorstellung einer Art grundsätzlicher Option zwischen den Wirtschafts-

klassen – wie viele andere solcher verallgemeinernden Maximen – vorsichtig gehandhabt wer-

den. Er darf nicht zu einem übergeordneten Slogan werden, der die gesamte christliche Sozial- 

oder andere Lehre einschränkt. Auch werden nicht alle Bewegungen, die darauf abzielen, eine 

tatsächliche oder angebliche Unterdrückung zu bekämpfen, einfach dadurch zu Verbündeten 

der Kirche. So hat sich die neuere Befreiungstheologie einige marxistische Konzepte auf 

fruchtbare Weise angeeignet; aber jene Befreiungstheologen, die den Marxismus zu einem all-

gemeinen Rahmen ihres Denkens machten und marxistische Parteien als natürliche Verbün-

dete ansahen, gerieten oft in eine theologische Katastrophe. Auch das jüngste amerikanische 

Kulturphänomen, das von den tatsächlichen Bedingungen der Armen und Unterdrückten abs-

trahiert, um eine vage allgemeine Klasse von „Opfern“ zu konstruieren, und dann Gruppen 

hervorbringt, die diesen Status und die damit verbundenen Privilegien für sich beanspruchen, 

ist weit entfernt von der biblischen Version einer bevorzugten Option. 



Jenson - Theologischer Kommentar zu Ezechiel 22,23-31 (Nach dem Tag)

 3 21.11.2023 

Der HERR schließt (22,30-31) mit dem Gericht, das wegen der aufgezählten Übertretungen 

„ausgegossen“ wird. Der erste der beiden Verse ist eine weitere der schockierenden Überra-

schungen Ezechiels. In den Prophezeiungen, die Ezechiel gegeben werden – einschließlich der 

beiden anderen, die in Ezechiel 22 versammelt sind – besteht der HERR regelmäßig darauf, 

dass er selbst derjenige ist, der gegen Jerusalem kommt, und dass Nebukadnezar und sein 

Heer nur Masken sind (17,22-24). So erscheint er in diesem Vers als derjenige, der die Bre-

sche schlug, durch die die Stadt eingenommen wurde. Aber hier erzählt er auch, wie er in der 

Stadt nach jemandem suchte, der die Mauern ausbessern und die Bresche gegen seinen eige-

nen Angriff verteidigen würde, um ihn so an der Zerstörung der Stadt zu hindern. Er findet 

niemanden und geht deshalb in die Stadt. 

Indem er in die Stadt eindringt, zerstört er das ganze Land; der Übergang von der ummauerten 

Stadt zum Land ist notwendig, um das Ende der Prophezeiung mit dem Anfang zu verbinden. 

Der Vers sagt nicht, was jemanden als Verteidiger des Bruchs qualifiziert hätte, aber der Kon-

text legt nahe, dass es sich um einen König oder Propheten oder einen anderen Magnaten ge-

handelt hätte, der sich nicht an den Übeln seiner Klasse beteiligte und das Volk zur Rückkehr 

zur Gerechtigkeit führte. Die Figur des Josia kann durchaus in Betracht gezogen werden. 

Die Verstrickung – ja die emotionale Verstrickung – des HERRN in die Geschichte seines 

Volkes könnte kaum drastischer dargestellt werden als hier. Wir finden den HERRN auf bei-

den Seiten der Mauern Jerusalems: Er greift die Stadt wegen ihrer Übel an und sucht jeman-

den, der seinen eigenen Angriff abwehrt. Wir haben schon früher gesehen, dass der HERR 

seinen Zorn über Israel ausschüttet und gleichzeitig keine Freude am Tod der Gottlosen hat“ 

(18,23). Aber wir haben noch nie erlebt, dass er beides gleichzeitig tut; wir haben noch nie 

von der inneren Zerrissenheit des HERRN gehört, von seiner Hoffnung auf einen Retter vor 

seinem eigenen Zorn. 

Ist ein solcher Konflikt in Gott denkbar? Nach den üblichen Auffassungen von Gottheit 

(deity) nicht. Aber viele Schriften legen nahe, dass wir einige dieser Konstruktionen überden-

ken sollten. Könnten wir die Lehre von der Dreieinigkeit nutzen, um den Kampf des HERRN 

auf beiden Seiten der Mauern Jerusalems zu deuten? Drückt Christi „Mein Gott, mein Gott, 

warum hast du mich verlassen?“ genau einen solchen Konflikt zwischen Gott dem Vater und 

Gott dem Sohn aus? Es würde zu weit gehen, zu sagen, dass es einen tatsächlichen Bruch der 

göttlichen Einheit zum Ausdruck bringt. Aber wir sollten die Kreuzigung tatsächlich als einen 

Moment im Leben des dreieinigen Gottes betrachten, der nach Versöhnung ruft. Die emotio-

nale Haltung des HERRN auf beiden Seiten des Risses in den Mauern Jerusalems ist eine 

Vorwegnahme der Kreuzigung und der Auferstehung. 

Quelle: Robert W. Jenson, Ezekiel, Brazos Theological Commentary on the Bible, Grand Ra-

pids, Michigan: Brazos, 2009, S. 185-188. 


