
Barth - Vom Oberlicht der Geschichte (Der Römerbrief) 1 27.11.2023 

Vom Oberlicht der Geschichte. Auslegung zu Römer 4,17b (Der Römerbrief, 

1922) 

Von Karl Barth 

V 17b Abraham ist unser aller Vater (4, 16) vor Gott, an den er glaubte: der die Toten leben-

dig macht und das Nicht-Seiende anspricht als Seiendes. 

„Vor Gott, an den er glaubte“, ist Abraham unser aller Vater. Nie ist die Geschichte, nie die 

geschichtliche Persönlichkeit des Menschen ganz ohne dieses ungeschichtliche Oberlicht: 

„vor Gott, an den er glaubte“. In diesem Oberlicht verliert sich die Vereinzelung des Einzel-

nen, die Vergangenheit des Gewesenen, die Entlegenheit des Fernen, die Getrenntheit des Be-

sonderen, die Zufälligkeit des Persönlichen. In diesem Oberlicht erscheint die Gleichzeitig-

keit, die einheitliche Wichtigkeit und Würde alles Geschehens. In diesem Oberlicht gesehen 

redet die Geschichte als überlegene Meisterin mit dem Leben (historia vitae magistra). Um 

dieses Oberlichts willen, nur um seinetwillen, lauschen wir der Stimme der Geschichte. „Das 

Unhistorische ist einer umhüllenden Atmosphäre ähnlich, in der sich Leben allein erzeugt, um 

mit der Vernichtung dieser Atmosphäre wieder zu verschwinden … Wo finden sich Taten, die 

der Mensch zu tun vermöchte, ohne vorher in jene Dunstschicht des Unhistorischen eingegan-

gen zu sein? … Sollte einer imstande sein, diese unhistorische Atmosphäre, in der jedes große 

geschichtliche Ereignis entstanden ist, in zahlreichen Fällen auszuwittern, so vermöchte ein 

solcher vielleicht als erkennendes Wesen sich auf einen überhistorischen Standpunkt zu erhe-

ben, … er wäre davon geheilt, die Historie von nun an noch übermäßig ernst zu nehmen; hätte 

er doch gelernt, an jedem Menschen, an jedem [117] Erlebnis, unter Griechen oder Türken, 

aus einer Stunde des ersten oder des neunzehnten Jahrhunderts, die Frage sich zu beantworten, 

wie und wozu gelebt wird“ (Nietzsche). Mythisch oder auch mystisch nennt die Ängstlichkeit 

des linearen Denkens dieses Oberlicht der Geschichte, die „unhistorische Atmosphäre“ des 

Lebens, wir aber möchten gerade auf der kritischen „Linie, die das Übersehbare, Helle von 

dem Unaufhellbaren und Dunklen scheidet“ (Nietzsche), die ungeschichtliche, d. h. aber ur-

geschichtliche Bedingtheit aller Geschichte, das Licht des Logos aller Geschichte und alles 

Lebens erkennen. „Vor Gott, an den er glaubt,“ ist Abraham unser aller Vater. Glaube als ab-

solutes Wunder, als reiner Anfang, als ursprüngliche Schöpfung, d. h. aber die unbekannte 

Bezogenheit bekannter Hergänge und Zustände auf den unbekannten Gott, das ist das Er-

kenntnisprinzip und die zeugende Kraft der Gestalt Abrahams, das Erkenntnisprinzip und die 

zeugende Kraft der Geschichte (als Geschehen und als Gesicht und Bericht vom Geschehe-

nen). Daß Abraham „unser Vater nach dem Fleische“ ist (4, 1), das bewährt und erfüllt sich 

nicht wiederum im Fleische, im Anschaulichen, sondern in dem Unanschaulichen, daß er un-

ser aller Vater ist vor Gott. 

Vor Gott, „der die Toten lebendig macht und das Nicht-Seiende anspricht als Seiendes“. 

Dadurch unterscheidet sich der Glaube als Erkenntnisprinzip und zeugende Kraft der Ge-

schichte vor aller Hinterweltlichkeit des Mythus und der Mystik. Ihm handelt es sich nicht um 

eine jener Überhöhungen, Vertiefungen und Bereicherungen des Diesseits durch das Jenseits 

einer „innern“ oder auch „höhern“ Welt, nicht um eine jener kosmisch-metaphysischen Ver-

doppelungen, Verdrei- oder Versiebenfachungen des gegebenen Bestandes unsres Lebens und 

Daseins, sondern um den letzten und einzigartigen, weil übergangslosen Kontrast des Lebens 

zum Tode, des Todes zum Leben, des Seienden zum Nicht-Seienden, des Nicht-Seienden zum 

Seienden. Jenseitiges Leben und Sein ist für ihn das, was von diesseitigen Leben und Sein aus 

nur Tod und Nicht-Sein, und wiederum diesseitiges Leben und Sein das, was vom jenseitigen 

Leben und Sein aus nur Tod und Nicht-Sein heißen kann. Im Oberlicht dieser kritischen Linie 

haben wir die Gestalt Abrahams gesehen. Ein Übergang, eine Entwicklung, ein Aufstieg, oder 

gar Aufbau von hier nach dort ist grundsätzlich ausgeschlossen. Denn das hierseitige Anheben 



Barth - Vom Oberlicht der Geschichte (Der Römerbrief) 2 27.11.2023 

solcher Bewegung kann von „dort“ aus nur Tod und Nicht-Sein bedeuten. Und das dortseitige 

Endigen solcher Bewegung ist von hier aus gesehen nichts als Tod und Nicht-Sein. Es bleibt 

zwischen diesen [118] beiden rein negativen Möglichkeiten nur die Unmöglichkeit des „Mi-

nus mal Minus gleich Plus“: die Beziehung beider Negationen aufeinander, die Aufhebung 

der einen durch die andre als ihrer beider Sinn und Kraft, ihre überlegene ursprüngliche Posi-

tion. Die „Lebendigen“ müssen sterben, damit die „Toten“ lebendig gemacht werden, das 

„Seiende“ muß als Nicht-Seiendes erkannt sein, damit das Nicht-Seiende als Seiendes ange-

sprochen werden kann. Das ist die Unmöglichkeit der Erkenntnis, die Unmöglichkeit der Auf-

erstehung, die Unmöglichkeit Gottes, des Schöpfers und Erlösers, in welchem „Diesseits“ und 

„Jenseits“ eins sind. Eben die Beziehung auf diese Unmöglichkeit ist Abrahams Glaube, der 

darum selber als jenes Unmögliche und Ungeschichtliche (und zugleich als das allein Ermög-

lichende, Geschichte begründende!) in völliger Unanschaulichkeit am Rande der Genesishis-

torie auftaucht (in dieser Historie immer nur als Krisis und darum in den Formen des Mythus 

und der Mystik darstellbar), wie es am Rande der Philosophie Platos, am Rande der Kunst 

Grünewalds und Dostojewskis, am Rande der Religion Luthers aufgetaucht ist. Erkenntnis, 

Auferstehung, Gott ist keine zufällige, keine bedingte, keine an den Gegensatz von hier und 

dort gebundene, sondern die reine Negation und darum das Jenseits des „Diesseits“ und des 

„Jenseits“, die Negation der Negation, die das Jenseits für das Diesseits und das Diesseits für 

das Jenseits bedeutet, der Tod unsres Todes und das Nicht-Sein unsres Nicht-Seins. Er „macht 

lebendig“, er „spricht an“ und - „ihm leben sie alle“. Eben dieser Gott und die Umkehrung al-

ler Dinge in ihm („Ich sah einen neuen Himmel und eine neue Erde“) ist Abrahams Glaube, 

das Oberlicht (vom ungeschaffnen Lichte) der Genesishistorie, der Logos aller Geschichte. 

Karl Barth, Der Römerbrief, München: Chr. Kaiser. 1922, S. 116-118. 


