
Radcliffe - Autorität. Die fünfte Exerzitienansprache 1 06.10.2023 

Autorität. Fünfte Exerzitienansprache für die Teilnehmer der Weltsynode 

in Rom am 3. Oktober 2023 

Von Timothy Radcliffe OP 

Es kann kein fruchtbares Gespräch zwischen uns geben, wenn wir nicht anerkennen, dass 

jeder von uns mit Autorität spricht. Wir alle sind auf Christus getauft: Priester, Prophet und 

König. Die Internationale Theologische Kommission für den sensus fidei zitiert den heiligen 

Johannes: „Ihr seid von dem Heiligen gesalbt worden, und ihr alle habt Erkenntnis“, „die 

Salbung, die ihr von [Christus] empfangen habt, bleibt in euch, so dass ihr niemanden 

braucht, der euch lehrt“, „seine Salbung lehrt euch alles“ (1Joh 2,20.27). 

Viele Laien haben bei der Vorbereitung dieser Synode mit Erstaunen festgestellt, dass sie zum 

ersten Mal angehört werden. Sie hatten an ihrer eigenen Autorität gezweifelt und gefragt: 

„Kann ich wirklich etwas anbieten?“ (B.2.53). Aber es sind nicht nur die Laien, denen es an 

Autorität fehlt. Die ganze Kirche leidet unter einer Krise der Autorität. Ein asiatischer 

Erzbischof beklagte sich, dass er keine Autorität habe. Er sagte: „Die Priester sind alle 

unabhängige Barone, die sich nicht um mich kümmern. Auch viele Priester sagen, sie hätten 

jede Autorität verloren. Die Krise des sexuellen Missbrauchs hat uns in Misskredit gebracht. 

Unsere ganze Welt befindet sich in einer Krise der Autorität. Alle Institutionen haben an 

Autorität verloren. Politiker, das Gesetz, die Presse – sie alle spüren, wie ihre Autorität 

schwindet. Die Autorität scheint immer anderen zu gehören: entweder Diktatoren, die 

vielerorts an die Macht kommen, oder die neuen Medien, oder Prominente und Influencer. 

Die Welt sehnt sich nach Stimmen, die mit Autorität über den Sinn unseres Lebens sprechen. 

Gefährliche Stimmen drohen, das Vakuum zu füllen. Es ist eine Welt, die nicht von Autorität, 

sondern von Verträgen bestimmt wird – sogar in der Familie, der Universität und der Kirche. 

Wie kann die Kirche also Autorität zurückgewinnen und zu unserer Welt sprechen, die sich 

nach Stimmen sehnt, die wahrhaftig klingen? Lukas berichtet uns, dass Jesus lehrte und „sie 

sich über seine Lehre wunderten, weil er mit Vollmacht sprach.“ (Lukas 4,32). Er befiehlt den 

Dämonen und sie gehorchen. Sogar der Wind und das Meer gehorchen ihm. Er hat sogar die 

Vollmacht, seinen toten Freund zum Leben zu erwecken: „Lazarus, komm heraus“ (Johannes 

11,43). Fast die letzten Worte des Matthäus-Evangeliums: „Mir ist gegeben alle Gewalt im 

Himmel und auf Erden“. 

Doch in der Mitte der synoptischen Evangelien, in Cäsarea Philippi, kommt es zu einer 

massiven Autoritätskrise, die unsere heutige Krise wie nichts aussehen lässt! Er sagt seinen 

engsten Freunden, dass er nach Jerusalem gehen muss, wo er leiden, sterben und wieder 

auferstehen wird. Sie nehmen sein Wort nicht an. Also nimmt Jesus sie mit auf den Berg und 

wird vor ihren Augen verklärt. 

Seine Autorität wird durch das Prisma seiner Herrlichkeit und das Zeugnis von Mose und Elia 

offenbart. Es ist eine Autorität, die ihre Ohren und ihre Augen, ihre Herzen und ihren 

Verstand berührt. Ihre Vorstellungskraft! Jetzt hören sie endlich auf ihn! 

Peter ist voller Freude: Es ist gut für uns, dass wir hier sind. Wie Teilhard de Chardin sagte: 

„Die Freude ist das unfehlbare Zeichen der Gegenwart Gottes“. Das ist die Freude, über die 

Schwester Maria Ignazia heute Morgen gesprochen hat, die Freude Mariens. Ohne Freude hat 

niemand von uns irgendeine Autorität. Einem unglücklichen Christen glaubt man nicht! In der 

Verklärung fließt diese Freude aus drei Quellen: Schönheit, Güte und Wahrheit. Wir könnten 

noch andere Formen der Autorität erwähnen. Im Instrumentum Laboris wird die Autorität der 



Radcliffe - Autorität. Die fünfte Exerzitienansprache 2 06.10.2023 

Armen betont. Es gibt die Autorität der Tradition und der Hierarchie mit ihrem Dienst an der 

Einheit. 

Was ich heute Morgen vorschlagen möchte, ist, dass Autorität vielfältig ist und sich 

gegenseitig stärkt. Es muss keinen Wettbewerb geben, als ob die Laien nur dann mehr 

Autorität haben können, wenn die Bischöfe weniger haben, oder als ob die sogenannten 

Konservativen mit den Progressiven um Autorität konkurrieren. Wir könnten versucht sein, 

wie die Jünger im heutigen Evangelium (Lk 9,51-56), Feuer auf diejenigen zu werfen, die wir 

als Gegner betrachten. Aber in der Dreifaltigkeit gibt es keine Rivalität. Der Vater, der Sohn 

und der Heilige Geist konkurrieren nicht um die Macht, so wie es auch keinen Wettbewerb 

zwischen unseren vier Evangelien gibt. 

Wir werden mit Autorität zu unserer verlorenen Welt sprechen, wenn wir in dieser Synode 

über konkurrierende Existenzweisen hinausgehen. Dann wird die Welt die Stimme des Hirten 

erkennen, der sie zum Leben aufruft. Schauen wir uns diese Szene auf dem Berg an und sehen 

wir das Zusammenspiel verschiedener Formen von Autorität. 

Schönheit 

Da ist zunächst die Schönheit oder Herrlichkeit. Die beiden sind im Hebräischen praktisch 

synonym. Bischof Robert Barron sagte irgendwo – und verzeihen Sie mir, Bischof Bob, wenn 

ich Sie falsch zitiere –, dass Schönheit Menschen erreichen kann, die andere Formen der 

Autorität ablehnen. Eine moralische Vision kann als moralistisch empfunden werden: „Wie 

kannst du es wagen, mir vorzuschreiben, wie ich mein Leben zu leben habe?“ Die Autorität 

der Lehre kann als unterdrückend abgelehnt werden. Wie können Sie es wagen, mir zu sagen, 

was ich denken soll? Aber die Schönheit hat eine Autorität, die unsere intime Freiheit berührt. 

Schönheit öffnet unsere Vorstellungskraft für das Transzendente, die Heimat, nach der wir 

uns sehnen. Der jesuitische Dichter Gerard Manley Hopkins nennt Gott „das Selbst der 

Schönheit und den Geber der Schönheit“[1] und Aquin sagt, dass sie das endgültige Ziel 

unseres Lebens offenbart, wie das Ziel, auf das der Bogenschütze zielt[2]. 

Kein Wunder, dass Petrus nicht weiß, was er sagen soll. Die Schönheit trägt uns über die 

Worte hinaus. Es wird behauptet, dass jeder Heranwachsende eine Erfahrung von 

transzendenter Schönheit macht. Wenn sie keine Führer haben, wie die Jünger Mose und Elia, 

geht der Moment vorbei. Als ich als 16-jähriger Junge auf einer Benediktinerschule war, hatte 

ich einen solchen Moment in der großen Abteikirche, und ich hatte weise Mönche, die mir 

halfen zu verstehen. 

Aber nicht jede Schönheit spricht von Gott. Die Naziführer liebten klassische Musik. Am 

Festtag der Verklärung Christi wurde eine Atombombe auf Hiroshima abgeworfen – eine 

schreckliche Parodie des göttlichen Lichts. Schönheit kann täuschen und verführen. Jesus 

sagte: „Weh euch, Schriftgelehrte und Pharisäer, ihr Heuchler! Denn ihr seid wie getünchte 

Gräber, die zwar äußerlich schön aussehen, aber in ihrem Innern voller Totengebeine und 

aller Unreinheit sind“. (Matthäus 23,27). 

Aber die göttliche Schönheit auf dem Berg wird außerhalb der heiligen Stadt leuchten, wenn 

die Herrlichkeit des Herrn am Kreuz offenbart wird. Die Schönheit Gottes offenbart sich am 

strahlendsten in dem, was am hässlichsten erscheint. Man muss an die Orte des Leidens 

gehen, um die Schönheit Gottes zu erblicken. 

Etty Hillesum, die jüdische Mystikerin, die sich zum Christentum hingezogen fühlte, fand es 



Radcliffe - Autorität. Die fünfte Exerzitienansprache 3 06.10.2023 

sogar in einem Konzentrationslager der Nazis: „Ich möchte dort sein, mitten in dem, was die 

Leute 'Horror' nennen, und trotzdem sagen können: ‚Das Leben ist schön‘.“[3] Jede 

Erneuerung der Kirche ging mit einer ästhetischen Wiederbelebung einher: orthodoxe 

Ikonographie, gregorianischer Gesang, Barock der Gegenreformation (nicht mein Favorit!). 

Die Reformation war zum Teil ein Aufeinanderprallen von ästhetischen Visionen. Welche 

ästhetische Erneuerung brauchen wir heute, um einen Blick auf die Transzendenz zu eröffnen, 

insbesondere an Orten der Trostlosigkeit und des Leidens? Wie können wir die Schönheit des 

Kreuzes sichtbar machen? 

Als die Dominikaner im 16. Jahrhundert nach Guatemala kamen, ebnete ihnen die Schönheit 

den Weg, um das Evangelium mit den Eingeborenen zu teilen. Sie lehnten den Schutz der 

spanischen Konquistadoren ab. Die Brüder brachten den einheimischen Händlern christliche 

Lieder bei, die sie sangen, wenn sie in den Bergen unterwegs waren und ihre Waren 

verkauften. Dies öffnete den Weg für die Brüder, die dann sicher in die Region aufsteigen 

konnten, die noch heute als Vera Paz, Wahrer Frieden, bekannt ist. Doch schließlich kamen 

die Soldaten und töteten nicht nur die Eingeborenen, sondern auch unsere Brüder, die 

versuchten, sie zu schützen. 

Welche Lieder können den neuen Kontinent der jungen Menschen erobern? Wer sind unsere 

Musiker und Dichter? So öffnet die Schönheit die Vorstellungskraft für das unaussprechliche 

Ende der Reise. Aber wir könnten versucht sein, wie Petrus, dort zu bleiben. Es sind andere 

Arten der Vorstellungskraft nötig, um uns den Berg hinunter zur ersten Synode auf dem Weg 

nach Jerusalem zu bringen. Den Jüngern werden zwei Interpreten für das, was sie sehen, 

angeboten: Mose und Elia, das Gesetz und die Propheten. Oder das Gute und das Wahre. 

Güte 

Mose führte Israel aus der Sklaverei in die Freiheit. Die Israeliten wollten nicht gehen. Sie 

sehnten sich nach der Sicherheit Ägyptens. Sie fürchteten sich vor der Freiheit der Wüste, so 

wie die Jünger sich vor der Reise nach Jerusalem fürchteten. In Die Brüder Karamasow von 

Dostojewski behauptet der Großinquisitor, dass „nichts für die Menschheit und die 

Gesellschaft jemals unerträglicher gewesen ist als die Freiheit ... Am Ende werden sie uns ihre 

Freiheit zu Füßen legen und zu uns sagen: ‚Es ist besser, ihr versklavt uns, aber ernährt uns.‘“ 

Die Heiligen haben die Autorität des Mutes. Sie fordern uns heraus, den Weg zu gehen. Sie 

laden uns ein, uns mit ihnen auf das riskante Abenteuer der Heiligkeit einzulassen. Die heilige 

Teresa Benedicta vom Kreuz wurde in eine strenggläubige jüdische Familie hineingeboren, 

wurde aber als Teenager Atheistin. Doch als sie zufällig die Autobiografie der heiligen Teresa 

von Avila in die Hand nahm, las sie sie die ganze Nacht. Sie sagte: „Als ich das Buch beendet 

hatte, sagte ich zu mir selbst: Das ist die Wahrheit.' Dies führte sie in den Tod in Auschwitz. 

Das ist die Autorität der Heiligkeit. Sie lädt uns ein, die Kontrolle über unser Leben 

abzugeben und Gott Gott sein zu lassen. 

Das beliebteste Buch des zwanzigsten Jahrhunderts war Der Herr der Ringe von J. R. R. 

Tolkien. Es ist ein zutiefst katholischer Roman. Er behauptete, es sei die Romance der 

Eucharistie. Die Märtyrer waren die frühesten Autoritäten in der Kirche, weil sie mutig alles 

gaben. G. K. Chesterton sagte: „Mut ist fast ein Widerspruch in sich. Er bedeutet einen 

starken Wunsch zu leben, der die Form der Bereitschaft zum Sterben annimmt.“[4] Haben wir 

Angst, die gefährliche Herausforderung unseres Glaubens anzunehmen? Herbert McCabe OP 

sagte: „Wenn du liebst, wirst du verletzt werden, vielleicht sogar getötet. Wenn du nicht 

liebst, bist du bereits tot“. Junge Menschen werden nicht von unserem Glauben angezogen, 

wenn wir ihn zähmen. 



Radcliffe - Autorität. Die fünfte Exerzitienansprache 4 06.10.2023 

„Die vollkommene Liebe vertreibt die Furcht.“ (1 Johannes 4,18). Bruder Michael Anthony 

Perry OFM, ehemaliger Generalminister der Franziskaner, sagte: „In der Taufe haben wir auf 

das Recht verzichtet, Angst zu haben.“[5] Ich würde sagen, wir haben auf das Recht 

verzichtet, von der Angst versklavt zu werden. Die Mutigen kennen die Angst. Wir werden in 

unserer ängstlichen Welt nur dann Autorität haben, wenn wir bereit sind, alles zu riskieren. 

Als unsere europäischen Brüder und Schwestern vor vierhundert Jahren aufbrachen, um das 

Evangelium in Asien zu verkünden, starb die Hälfte von ihnen, bevor sie dort ankamen, an 

Krankheiten, Schiffbrüchen oder Piraterie. Würden wir ihren wahnsinnigen Mut haben? 

Henri Burin de Roziers (1930-2017) war ein französisch-dominikanischer Anwalt mit Sitz im 

brasilianischen Amazonasgebiet. Er verklagte die Großgrundbesitzer, die die Armen oft 

versklaven, indem sie sie zwingen, auf ihren riesigen Ländereien zu arbeiten, und sie töten, 

wenn sie zu fliehen versuchen. Henri erhielt zahllose Morddrohungen. Man bot ihm 

Polizeischutz an, aber er wusste, dass die Polizei ihn höchstwahrscheinlich umbringen würde. 

Als ich bei ihm übernachtete, bot er mir sein Zimmer für die Nacht an. Am nächsten Tag sagte 

er mir, dass er nicht schlafen könne, falls sie ihn abholen und aus Versehen mich erwischen 

würden! 

Die Autorität der Schönheit spricht also vom Ende der Reise, von der Heimat, die wir nie 

gesehen haben. Die Autorität der Heiligkeit spricht von der Reise, die wir machen müssen, 

wenn wir ankommen wollen. Es ist die Autorität derer, die ihr Leben verschenken. Der irische 

Dichter Padraig Pearse sagte: „Ich habe die herrlichen Jahre, die Gott, der Herr, meiner 

Jugend geschenkt hat, damit vergeudet, unmögliche Dinge zu versuchen, weil ich sie allein 

der Mühe für wert erachtete. Herr, wenn ich die Jahre hätte, würde ich sie wieder vergeuden. 

Ich werfe sie von mir.“[6] 

Die Wahrheit 

Und dann ist da noch Elia. Die Propheten sind die Wahrheitssprecher. Er durchschaute die 

Phantasien der Propheten von Ba'al und hörte die stille kleine Stimme der Stille auf dem Berg. 

Veritas, Wahrheit, ist das Motto des Dominikanerordens. Es hat mich zu den Dominikanern 

hingezogen, noch bevor ich einem begegnete, was vielleicht eine Fügung war! 

Unsere Welt hat den Bezug zur Wahrheit verloren: Fake News, wilde Behauptungen im 

Internet, verrückte Verschwörungstheorien. Dennoch ist in der Menschheit ein 

unauslöschlicher Instinkt für die Wahrheit verankert, und wenn sie ausgesprochen wird, hat 

sie einen letzten Rest von Autorität. Das Instrumentum Laboris scheut sich nicht, die 

Wahrheit über die Herausforderungen zu sagen, denen wir uns stellen müssen. Es spricht 

offen über die Hoffnungen und Sorgen, den Zorn und die Freude des Volkes Gottes. Wie 

können wir die Menschen zu dem einen ziehen, der die Wahrheit ist, wenn wir nicht ehrlich 

zu uns selbst sind? 

Lassen Sie mich nur zwei Aspekte nennen, in denen diese prophetische Tradition der 

Wahrheitserzählung notwendig ist. Erstens, indem sie wahrheitsgemäß von den Freuden und 

Leiden der Welt spricht. Bartolome de Las Casas führte auf Hispaniola ein Leben der 

Mittelmäßigkeit, als er im Advent 1511 die Predigt von Antonio de Montesinos OP las, in der 

er die Konquistadoren mit ihrer Versklavung der Eingeborenen konfrontierte: „Sagt mir, mit 

welchem Recht oder mit welcher Auslegung von Gerechtigkeit haltet ihr diese Indianer in 

einer so grausamen und schrecklichen Knechtschaft? Mit welchem Recht habt ihr so 

abscheuliche Kriege gegen Menschen geführt, die einst so ruhig und friedlich in ihrem 

eigenen Land lebten?“. Las Casas las dies, wusste, dass es wahr war, und tat Buße. So werden 

wir in dieser Synode auf Menschen hören, die wahrheitsgemäß über „die Freuden und 



Radcliffe - Autorität. Die fünfte Exerzitienansprache 5 06.10.2023 

Hoffnungen, den Kummer und die Ängste der Menschen unserer Zeit“ (Gaudium et Spes 1) 

sprechen werden. 

Für die Wahrheit brauchen wir auch eine disziplinierte Gelehrsamkeit, die der Versuchung 

widersteht, das Wort Gottes und die Lehren der Kirche für unsere eigenen Zwecke zu nutzen. 

„Gott muss Recht haben, weil er mit mir übereinstimmt!“. Bibelwissenschaftler zum Beispiel 

bringen uns die Originaltexte in ihrer Fremdheit, ihrem Anderssein zurück. Als ich im 

Krankenhaus lag, sagte ein Krankenpfleger zu mir, er wünsche sich, Latein zu können, um die 

Bibel in der Originalsprache lesen zu können. Ich habe nichts gesagt! Wahre Gelehrte 

widersetzen sich jedem simplen Versuch, die Heilige Schrift oder die Tradition für unsere 

persönlichen Kampagnen zu vereinnahmen. Gottes Wort gehört Gott. Hören Sie auf ihn. Wir 

besitzen die Wahrheit nicht. Die Wahrheit gehört uns. 

Jede Liebe öffnet uns für die Wahrheit des anderen. Wir entdecken, dass sie in gewissem 

Sinne unerkennbar bleiben. Wir können nicht von ihnen Besitz ergreifen und sie für unsere 

Zwecke benutzen. Wir lieben sie in ihrem Anderssein, in ihrer unkontrollierbaren Freiheit. 

Auf dem Berg der Verklärung sehen wir also, dass verschiedene Formen der Autorität 

angerufen werden, um die Jünger über die große Krise der Autorität von Cäsarea Philippi 

hinauszuführen. Alle diese und andere Formen sind notwendig. Ohne Wahrheit kann die 

Schönheit leer sein. Wie jemand sagte: „Schönheit ist für die Wahrheit, was Köstlichkeit für 

das Essen ist.“ Ohne Güte kann die Schönheit täuschen. Güte ohne Wahrheit verkommt zur 

Sentimentalität. Wahrheit ohne Güte führt zur Inquisition. Der heilige John Henry Newman 

sprach sehr schön von den vielfältigen Formen der Autorität, von Herrschaft, Vernunft und 

Erfahrung. 

Wir alle haben Autorität, aber auf unterschiedliche Weise. Newman schrieb, wenn die 

Autorität der Regierung absolut wird, wird sie tyrannisch. Wenn die Vernunft die einzige 

Autorität wird, verfallen wir in einen trockenen Rationalismus. Wenn die religiöse Erfahrung 

die einzige Autorität ist, dann wird der Aberglaube siegen. Eine Synode ist wie ein Orchester, 

in dem die verschiedenen Instrumente ihre eigene Musik haben. Deshalb ist die jesuitische 

Tradition des Unterscheidungsvermögens so fruchtbar. Die Wahrheit wird nicht durch 

Mehrheitsentscheidungen erreicht, genauso wenig wie ein Orchester oder eine 

Fußballmannschaft durch Abstimmungen geleitet wird! 

Die Autorität der Leitung besteht sicherlich darin, dafür zu sorgen, dass das Gespräch in der 

Kirche fruchtbar ist, dass nicht eine Stimme dominiert und andere übertönt. Sie erkennt die 

verborgene Harmonie. Jonathan Sacks, Oberrabbiner von Großbritannien, schrieb: „In 

turbulenten Zeiten ist die Versuchung für religiöse Führer, auf Konfrontationskurs zu gehen, 

fast überwältigend. Es muss nicht nur die Wahrheit verkündet, sondern auch die Unwahrheit 

angeprangert werden. Entscheidungen müssen als klare Trennungen dargelegt werden. Nicht 

zu verurteilen heißt, zu dulden“. „Aber“, wie er versichert, „ein Prophet hört nicht nur ein 

Gebot, sondern zwei: Führung und Mitgefühl, Wahrheitsliebe und dauerhafte Solidarität mit 

denen, für die diese Wahrheit in den Hintergrund getreten ist“, sagt er. Die Tradition zu 

bewahren und gleichzeitig diejenigen zu verteidigen, die von anderen verurteilt werden, ist die 

schwierige und notwendige Aufgabe religiöser Führung in einem unreligiösen Zeitalter[7]“. 

Alle Macht kommt von unserem dreifaltigen Gott, der alles mit uns teilt. Der italienische 

Theologe Leonardo Paris behauptet: „Der Vater teilt seine Macht. Mit allen. Und er gestaltet 

alle Macht als geteilte … Es ist nicht mehr möglich, Paulus zu zitieren – ‚Es gibt nicht mehr 

Jude oder Grieche; es gibt nicht mehr Sklave oder Freier; es gibt nicht mehr Mann und Frau; 

denn ihr seid alle eins in Christus Jesus‘ (Gal 3,28) – und an die Synodalität zu appellieren, 



Radcliffe - Autorität. Die fünfte Exerzitienansprache 6 06.10.2023 

ohne zu erkennen, dass dies bedeutet, konkrete historische Formen zu finden, damit jeder als 

Träger der Macht anerkannt wird, die der Vater ihm oder ihr anvertraut hat.“[8] 

Wenn die Kirche wirklich eine Gemeinschaft der gegenseitigen Befähigung wird, werden wir 

mit der Autorität des Herrn sprechen. Eine solche Kirche zu werden, wird schmerzhaft und 

schön sein. Damit werden wir uns auf der letzten Konferenz befassen. 

1. 'The Golden Echo' 

2. ST III. 45 

3. An Interrupted Life: The Diaries and Letters of Etty Hillesum 1941-43, Persephone 

Books, London, 2007, S. 276 

4. Orthodoxy, London 1996, S. 134 

5. Benotti, S. 66 

6. Zitiert von Kardinal Murphy-O'Connor, „Fiftieth Anniversary of Priesthood“, in 

Daniel P. Cronin, Priesthood: A Life Open to Christ (St Pauls Publishing, London, 

2009), S. 134. 

7. Elijah and the Still, Small Voice, www.rabbisacks.org/covenant- 

conversation/pinchas/elijah-and-the-still-small-voice 

8. Leonardo Paris, L'erede. Una cristologia, Queriniana, 2021, S. 220-221. Erscheint 

demnächst auf Englisch bei Brill, mit einem Vorwort von Massimo Faggioli. 

 

http://www.rabbisacks.org/covenant-conversation/pinchas/elijah-and-the-still-small-voice
http://www.rabbisacks.org/covenant-conversation/pinchas/elijah-and-the-still-small-voice

