
Kierkegaard - Das Erbauliche des Gedankens, dass wir vor Gott immer unrecht haben (Entweder-oder)

 1 26.10.2023 

Das Erbauliche des Gedankens, dass wir vor Gott immer unrecht haben 

Von Søren Kierkegaard 

Du liebtest Gott, und darum konnte deine Seele Ruhe und Freude nur in dem Gedanken fin-

den, dass du immer unrecht haben müssest. Zu diesem Gedanken wardst du nicht gezwungen; 

denn wenn du in dem Reich der Liebe lebst, lebst du auch im Reich der Freiheit. Zu der Ge-

wissheit, dass du unrecht hattest, kannst du daher nicht von der Erkenntnis, dass Gott recht 

hatte; sondern von dem einzigen und höchsten Wunsch der Liebe, dass du immer unrecht ha-

ben musstet, kamst du zu der Erkenntnis, dass Gott immer recht habe. Aber dieser Wunsch ist 

aus der Liebe und also aus der Freiheit geboren, und du wirst durchaus nicht zu der Erkennt-

nis gezwungen, dass du immer unrecht hattest. 

Es ist also ein erbaulicher Gedanke, dass wir vor Gott immer unrecht haben. Wäre das nicht 

der Fall, hatte diese Überzeugung nicht ihren Grund in deinem ganzen Wesen, das heißt in 

deiner Liebe, so würde diese Betrachtung auch ganz anders aussehen. Du hattest erkannt, dass 

Gott immer recht hatte, das musstest du erkennen, und aus demselben Grunde musstest du er-

kennen, dass du immer unrecht hattest; aber trotzdem konntest du nicht gezwungen werden, 

dies auf dich selber anzuwenden, diese Erkenntnis in dein ganzes Wesen aufzunehmen. Du 

sahst ein, dass Gott immer recht hatte und du immer unrecht; aber diese Erkenntnis erbaute 

dich nichts. Denn wenn du erkennst, dass Gott immer recht hat, dann stellst du dich Gott ge-

genüber, und ebenso, wenn du aus demselben Grunde zu der Erkenntnis kommst, dass du im-

mer unrecht hast. Wenn du dagegen nicht in Kraft einer vorhergehenden Erkenntnis forderst 

und davon fest überzeugt bist, dass du immer unrecht hast, dann bist du verborgen in Gott. 

Das ist deine Anbetung, deine Andacht, deine Gottesfurcht. 

Quelle: Søren Kierkegaard, Entweder-Oder. Ein Lebensfragment, Leipzig 1885, 2. Teil, S. 

642f. 


