Ein Gott?
\Von Peter Schéafer

Zu den beliebtesten Klischees nicht nur der judischen und christlichen Theologie, sondern
auch des religiosen Volksglaubens gehort die Annahme, dass das Judentum die klassische
Religion des Monotheismus ist, das diesen, wenn es ihn schon nicht erfand, dann doch
wenigstens endgultig durchgesetzt hat. Nichts fasst diese Grundannahme besser zusammen als
das Bekenntnis in Deuteronomium 6,4, «Hore Israel, der Herr, unser Gott, ist ein einziger
Gott», das als Schema * Jisrael zum feierlichen taglichen Gebet wurde, mit dem nicht wenige
judische Martyrer in den Tod gingen. Das Christentum, so wird diese Erzahlung weiterge-
fihrt, Gbernahm diesen jidischen Monotheismus, erweiterte ihn aber bald durch die Vorstel-
lung von der Menschwerdung des gottlichen Sohnes, des Logos, und weichte ihn schliellich
durch die Lehre von den drei gottlichen Personen, der Trinitat, vollends auf. Damit sei das
Judentum gezwungen worden, sich umso starker auf den abstrakten Begriff des einen und
einzigen Gottes zu beschrénken. Dieser konnte dann leicht zur Karikatur des immer weiter in
die Ferne gertickten Gottes des Alten Bundes verkommen, gegen den sich die Botschaft des
Neuen Bundes umso strahlender absetzen lief3. Das Judentum habe die ihm zugedachte Rolle
notgedrungen tlbernommen, da es niemals zu einem ernsthaften, geschweige denn gleich-
berechtigten Dialog von Mutter- und Tochterreligion gekommen sei.

Wir wissen heute, dass so ziemlich nichts an diesem Idealbild einer historischen Uberpriifung
standhalt. Manches an méglichen Einwanden ist inzwischen allgemein anerkannt, anderes
wird noch diskutiert und ist heftig umstritten. Was den biblischen Monotheismus betrifft, so
lasst sich heute in allen einschl&gigen Handblchern nachlesen, dass dieser eher ein religions-
geschichtlicher Idealtyp ist als eine historisch Uberprufbare Realitat. Der Begriff «Monotheis-
mus» ist ein modernes, erstmals 1660 bei dem englischen Philosophen Henry More nachweis-
bares Kunstwort, mit dem dieser den ideellen Hohepunkt des Gottesglaubens charakterisierte.
Er spielte bis ins zwanzigste Jahrhundert eine zentrale Rolle in zwei gegenléufigen Modellen
der Entwicklung von Religionen: Entweder galt der Monotheismus als untiberholbarer End-
punkt einer langen Kette von Religionen, die in grauer Urzeit mit allen mdglichen «primiti-
ven» Formen begann, um sich dann zu immer «reineren» Formen zu vergeistigen (Evolutions-
modell), oder er war im Gegenteil die urspriingliche ideale Form von Religion, die im Laufe
der Geschichte immer starker degenerierte und sich schlieBlich in polytheistischer Vielfalt
verlor (Dekadenzmodell). Beide Modelle sind religionsgeschichtlich langst obsolet. Der Mo-
notheismus steht weder am Anfang von «Religion», noch bildet er den End- und Héhepunkt
einer linearen Entwicklung. Sinnvoller ist ein dynamisches, auf Werturteile verzichtendes
Modell mit den beiden Polen «Monotheismus» und «Polytheismus», zwischen denen sich
zahlreiche Konfigurationen und Kombinationen zu unterschiedlichen Zeiten und in unter-
schiedlichen geographischen Raumen herausbilden.

Dies bedeutet auch, dass der judische Monotheismus nicht zu einem bestimmten Zeitpunkt in
der Geschichte der Hebraischen Bibel* «erreicht» wurde, um danach nur noch gegen Angriffe
von «auBen» verteidigt zu werden. Auch dieses lineare Entwicklungsmodell ist tiberholt. Die
Bibelwissenschaftler zeichnen heute ein sehr vielschichtiges Bild von der Gottesvorstellung
des Alten Israel, in der verschiedene Gotter nebeneinanderstehen und miteinander konkurrie-
ren. Israels eigener Gott JHWH? musste sich nicht nur gegen zahlreiche potente Geister und
Damonen behaupten, sondern sich vor allem auch gegen die Gotter des ugaritischen und

! Der Begriff «Hebraische Bibel» bezeichnet den jiidischen Kanon der biblischen Biicher, im Unterschied zum
christlichen Kanon des «Alten Testaments».
2 Der aus vier Konsonanten bestehende Gottesname (das Tetragramm), der nicht ausgesprochen werden darf.

Schéfer - Ein Gott (Zwei Gotter im Himmel) 1 26.09.2023



kanaandischen Pantheons mit dem alten Gott El an der Spitze und dem ihm untergeordneten
jungen Kriegsgott Ba‘al durchsetzen. Die Strategie der Autoren und Redaktoren der Hebréi-
schen Bibel, die konkurrierenden Gotter in JHWH aufgehen zu lassen, hatte nicht immer Er-
folg. Vor allem die Ba‘alsverehrer erwiesen sich als resistent dagegen, wie der Kampf des
Propheten Elia gegen den von Kdnig Ahab geforderten Kult des Ba‘al im neunten Jahrhundert
v. Chr. zeigt (1 Kon. 18). Noch der Prophet Hosea sieht sich im achten Jahrhundert v. Chr. ge-
ndtigt, gegen die Ba‘alsverehrung auf den Kulthdhen des Landes vorzugehen (Hos. 2).

Vollends problematisch wird das Ideal des biblischen Monotheismus, wenn wir bertcksichti-
gen, wie unbefangen dem biblischen Gott lange auch eine Gemahlin zugeordnet werden konn-
te. Die aus der juddischen Konigszeit stammenden Inschriften von Kuntillet Ajrud in der Nahe
der Stral’e von Gaza nach Elat erwdhnen JHWH als den Gott Israels zusammen mit seiner
Aschera. Diese Aschera ist eine wohlbekannte kanaanéische Gottin und auch in der Bibel als
Gattin Ba‘als belegt (1 Kon. 18,19). Thr Kultbild wurde in den Koénigreichen Juda und Israel
verehrt, ja sogar von Konig Manasse im JHWH-Tempel zu Jerusalem aufgestellt. Die bibli-
schen Erzahlungen, die triumphierend von der gelungenen Zerstérung dieser Kultbilder be-
richten, konnen nicht verdecken, dass dieser Kult weiterhin verbreitet war und immer wieder
auflebte. Noch im funften Jahrhundert v. Chr. héren wir von jldischen Séldnern, die in der
agyptischen Grenzfestung Elephantine siedelten und dort nicht nur ihren eigenen Tempel bau-
ten (trotz des angeblich einzigen Heiligtums in Jerusalem), sondern darin neben ihrem Gott
Jahu (JHW) auch zwei Géttinnen verehrten — und dies mehr als zwei Jahrhunderte lang, ohne
dass die Jerusalemer Tempelgemeinde dagegen vorgehen konnte oder wollte.

Der Konflikt zwischen einer Theologie, die nur JHWH als Gott anerkennen wollte, und einer
religidsen Tradition mit vielen Gottinnen und Gottern spitzte sich in der durch das babyloni-
sche Exil ausgelosten Krise zu. Wahrend der mit JHWH konkurrierende «Engel des Herrn»
(Ex. 23,20-33), der in den rabbinischen Auslegungen eine grof3e Rolle spielen sollte, von der
Bibelwissenschaft in einer friiheren Schicht der Hebraischen Bibel verortet wird, gehort der
ungeschitzte Plural in der ersten Schopfungsgeschichte — «Dann sprach Gott: Lasst uns einen
Menschen machen in unserem Bilde, nach unserem Gleichnis» (Gen. 1,26) — zur Priester-
schrift, die wahrscheinlich wahrend des Exils entstand. Deswegen mag es wohl zutreffen, dass
der Schopfungsbericht der Priesterschrift trotz des Plurals im Munde desselben Gottes ein
«monotheistisches Bekenntnis» impliziert, doch war dieses Bekenntnis, wie noch die Rabbi-
nen in der Auseinandersetzung mit ihren christlichen, gnostischen oder auch innerjidischen
Gegnern erleben mussten, alles andere als unangefochten. Dasselbe gilt fir die Schriften der
Apokalyptik und der Weisheitsliteratur des nachexilischen Judentums des Zweiten Tempels,
die der kanonischen und vor allem auch der nichtkanonischen Literatur zugerechnet werden
und denen der erste Teil dieses Buchs gewidmet sein wird. Hier geht es nicht nur um eine An-
gelologie, die sich gewissermassen als «Pufferzone» zwischen die angebliche «Ferne des im-
mer transzendenter werdenden Gottes» und sein irdisches VVolk Israel schiebt, sondern viel di-
rekter und handfester um die Ruckkehr zwar nicht vieler, aber doch immerhin zweier Gétter
in den judischen Himmel.

Nicht minder problematisch an dem oben skizzierten Idealbild ist die Rolle, die dem Christen-
tum und dem gleichzeitig mit dem Christentum sich etablierenden rabbinischen Judentum? zu-
gedacht ist. Kein Zweifel, das Christentum des Neuen Testaments und der Kirchenlehrer der
ersten nachchristlichen Jahrhunderte Gibernahm den jldischen Monotheismus — aber keinen
«reinen» und zu ewiger Vollkommenheit gereiften Monotheismus, sondern eben den «Mono-

% Das rabhinische Judentum ist die Form des Judentums, die sich nach der Zerstérung des Zweiten Tempels 70 n.
Chr. unter Fuhrung der Rabbinen herauskristallisierte und bis zur arabischen Eroberung Pal&stinas in der ersten
Hélfte des siebten Jahrhunderts reichte.

Schéfer - Ein Gott (Zwei Gotter im Himmel) 2 26.09.2023



theismus», der sich in der nachexilischen Epoche in den jiingeren kanonischen Schriften der
Hebraischen Bibel wie auch den nichtkanonischen Schriften, den sogenannten Apokryphen®
und Pseudepigraphen,® herausgebildet hatte. An diese im Judentum vorgegebenen Traditionen
knupfte das Neue Testament an, erfand sie nicht neu, sondern vertiefte und erweiterte sie. Die
Erhohung des Jesus von Nazareth als des Erstgeborenen vor aller Schopfung, des menschge-
wordenen Gottes, des Sohnes Gottes, des Menschensohns, des Messias — alle diese christolo-
gischen Grundaussagen sind keine heidnischen oder sonstigen Verirrungen, sondern wurzeln
im Judentum des Zweiten Tempels, ungeachtet ihrer spezifisch christlichen Pragungen. Daran
andert auch die Tatsache nichts, dass die gottliche Zweisamkeit von Vater und Sohn, weit
Uber das Neue Testament hinaus, zur Dreisamkeit von Vater, Sohn und Heiligem Geist fuhrte,
die in den Konzilen von Nicéa (325) und Konstantinopel (381) kodifiziert werden sollte.

Die christologischen und dann auch trinitarischen Zuspitzungen der Gottesvorstellung im
Christentum bedeuten aber keineswegs, dass das rabbinische Judentum seine eigenen Wurzeln
im Judentum des Zweiten Tempels vergessen oder verdrangt hatte. Ganz im Gegenteil. Die
neueren Forschungen zeigen immer deutlicher, dass das Judentum der ersten nachchristlichen
Jahrhunderte nicht in einsamer Isolation und Selbstgenligsamkeit erstarrte, sondern erst in
stdndigem Diskurs mit dem sich entfaltenden Christentum zu dem wurde, was wir heute das
rabbinische Judentum und das Judentum der friihen jidischen Mystik nennen. So, wie das
Christentum im Ruckgriff auf das und in Auseinandersetzung mit dem Judentum entstand, so
war auch das Judentum der Epoche nach der Zerstérung des Zweiten Tempels kein mit sei-
nem frihjudischen Vorlaufer identisches Judentum, sondern entstand im Dialog und in der
Auseinandersetzung mit dem Christentum. Ich ziehe es deswegen vor, das Verhéaltnis von
Judentum und Christentum nicht linear als das von Mutter- und Tochterreligion zu bestim-
men, sondern dynamisch als den lebendigen Austausch von zwei Schwesterreligionen, als
einen Prozess, bei dem die Abgrenzungstendenzen immer starker wurden und der schlieBlich
in die Trennung der beiden Religionen miindete. Diesem dialektischen Prozess von Austausch
und Abgrenzung ist der zweite Teil dieses Buchs gewidmet.

Der Titel der Untersuchung Zwei Gétter im Himmel lehnt sich zuspitzend an die rabbinische
Wendung «zwei Mdchte im Himmel» (schete raschujjot) an, mit der eindeutig zwei géttliche
Autoritaten nebeneinander gemeint sind. Dabei handelt es sich nicht um zwei Gottheiten, die
sich dualistisch bekdmpfen («guter Gott» versus «bdser Gott»), wie wir sie vor allem aus der
Gnosis kennen, sondern um zwei Gotter, die neben- und miteinander herrschen — in unter-
schiedlichen Graden der Abstimmung und Zuordnung. Die Wissenschaft hat fur dieses Ne-
beneinander von zwei Machten oder Goéttern analog zu dem christlich-dogmatischen Begriff
«trinitarisch» den Begriff «binitarisch» entwickelt.

Das Thema der zwei gottlichen Autoritaten im jidischen Himmel ist nicht neu. Fast alle ein-
schlagigen Untersuchungen folgen dabei dem rabbinischen Leitbegriff von den «zwei Méch-
ten» und konzentrieren sich auf die Zeit des klassischen rabbinischen Judentums. Nach der Pi-
onierarbeit von Travers Herford gilt in neuerer Zeit die Uberarbeitete Dissertation von Alan
Segal, Two Powers in Heaven, als ein Meilenstein der Forschung. Trotz ihrer unbestreitbaren
Verdienste gehen beide jedoch von der zweifelhaften Pramisse aus, dass die Rabbinen in ihrer
Polemik gegen «zwei Mdchte» klar identifizierbare «héretische Sekten» im Blick haben, die
sich vom «rechtgldubigen» Judentum abzusetzen begannen: Fur Herford war es ganz iberwie-
gend das Christentum, das den Zorn der Rabbinen auf sich zog, wahrend Segal versuchte, ein
ganzes Spektrum von heidnischen, christlichen, judenchristlichen und gnostischen Adressaten

4 Apokryphen sind Biicher, die keinen Eingang in den Kanon der Hebraischen Bibel bzw. des christlichen Alten
Testaments gefunden haben.

5 Pseudepigraphen sind nichtkanonische Schriften, die (falschlich) einem biblischen Autor zugeschrieben wer-
den, um ihre Autoritat zu garantieren bzw. zu steigern.

Schéfer - Ein Gott (Zwei Gotter im Himmel) 3 26.09.2023



namhaft zu machen. Doch bleibt auch Segals Two Powers in Heaven letztlich in der methodi-
schen Zwangsjacke von dogmatisch gefestigten «Religionen» gefangen, die sich gegen «Sek-
ten» und «Haresien» zur Wehr setzten.

Inzwischen sind die binitarischen Traditionen des antiken Judentums verstarkt in den Mittel-
punkt der Forschung geruckt, und zwar weiterhin vornehmlich im Blick auf das rabbinische
Judentum und seine Auseinandersetzung mit dem entstehenden Christentum. Hier sind an ers-
ter Stelle die programmatischen Arbeiten von Daniel Boyarin zu nennen: Mit seinem Buch
Border Lines: The Partition of Judaeo-Christianity und in einer stattlichen Reihe von Aufsét-
zen bemihte Boyarin sich, die starren Fronten von «Christentum» versus «Judentum» und
«Orthodoxie» versus «Haresie» zugunsten eines differenzierteren Bildes aufzubrechen, wo-
nach die Rabbinen (noch) nicht gegen Feinde von auRen kampften, sondern primar mit Geg-
nern innerhalb der eigenen rabbinischen Bewegung argumentierten. Ich selbst habe mich mit
meinen Buchern Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums und The Jewish
Jesus: How Judaism and Christianity Shaped Each Other in diese Diskussion eingemischt,
die in den letzten Jahren vornehmlich zwischen Boyarin und mir gefuhrt wird. 2012 und 2013
hat sich Menachem Kister mit zwei ebenso gewichtigen wie umfangreichen Aufsétzen zu
Wort gemeldet, die bisher leider nur in Hebraisch vorliegen. Kister beschwort wieder das alte,
statische Modell der frihzeitig und dauerhaft getrennten Religionen «Judentum>» und «Chris-
tentum» herauf: Im Unterschied zu den Christen, die von theologischen Fragen angetrieben
waren, ging es den Rabbinen «nur» um die Lésung exegetischer Probleme, die sich aus wider-
spruchlichen Bibelversen ergaben; binitarische Ideen im Judentum seien ein Konstrukt der
modernen Forschung und hatten den Rabbinen vollig ferngelegen.

Fir die Zeit vor dem rabbinischen Judentum und dem Neuen Testament gab es bisher nur we-
nige Einzeluntersuchungen. 2012 hat Boyarin in seinem Buch The Jewish Gospels: The Story
of the Jewish Christ den Versuch unternommen, diese Licke auszufiillen und den Bogen von
der Hebréischen Bibel zum neutestamentlichen Christentum zu schlagen. In meiner Rezension
zu diesem Buch habe ich auf die reiche und auch von Boyarin bisher noch nicht hinreichend
gewdlrdigte nachexilische Literatur zu unserem Thema hingewiesen. Hier mdchte ich es nun
erstmals wagen, das ganze antike Judentum von der Hebréischen Bibel bis zum Ende der rab-
binischen Epoche — also die Periode des Zweiten Tempels bzw., in deutscher Terminologie,
das Friihjudentum und das rabbinische Judentum, einschlieBlich der frihen jidischen Mystik
—in den Blick zu nehmen.

Der erste Teil «Das Judentum des Zweiten Tempels» setzt mit dem Menschensohn des Dani-
elbuchs ein, der einen grof3en Teil der weiteren Diskussion bestimmen sollte. Er ist sehr wahr-
scheinlich als der Engel Michael, der himmlische Représentant des Volkes Israel, zu deuten,
der den zu erwartenden irdischen Sieg Israels tber die Heidenvélker im Himmel vorweg-
nimmt. Mit ihm betritt erstmals ein Engel die Biihne, der in einen quasi-g6ttlichen Status er-
hoben wird und in dieser Eigenschaft die Interessen des irdischen Gottesvolkes im Himmel
vertritt. Es folgt ein Kapitel iber die Weisheitsliteratur, wie sie sich in den kanonischen Spru-
chen Salomos (Proverbia) sowie in den nichtkanonischen Biichern Jesus Sirach und Weisheit
Salomos (Sapientia Salomonis) niedergeschlagen hat. Hier werden zwei konkurrierende Tra-
ditionsstrénge sichtbar, ndmlich einmal ein traditionell biblisch gepragter Strang, wonach die
Weisheit als Kind (genauer Tochter) Gottes vor der Erschaffung der Welt erschaffen, zunachst
bei Gott im Himmel inthronisiert und dann als seine Abgesandte zu den Menschen (genauer
dem Volk Israel) auf die Erde geschickt wird. Der zweite Strang, der stark von der platoni-
schen Philosophie geprégt ist, versteht die Weisheit als Urbild der géttlichen VVollkommen-
heit, das in verschiedenen Stufen der Emanation die gottliche Kraft in die irdische Welt ver-
mittelt. Im Judentum wird daraus die Torah, im Christentum der personifizierte Logos.

Schéfer - Ein Gott (Zwei Gotter im Himmel) 4 26.09.2023



Die beiden anschlielenden Kapitel befassen sich mit zwei Texten der Gemeinde von Qumran,
die beide die in Daniel angelegte Linie der Vergoéttlichung eines Engels oder Menschen weiter
vorantreiben. Wahrend Daniel die Herkunft des «Menschensohns» im Dunkeln I&sst, erscheint
im ersten Text, dem sogenannten Selbstverherrlichungshymnus, erstmals ganz eindeutig ein
Mensch, der in bisher unerhérter Weise in den Himmel erhoben und dort als eine gottlich-
messianische Gestalt unter und tber den Engeln inthronisiert wird. Der zweite Text, das soge-
nannte Daniel-Apokryphon, eine Auslegung des biblischen Danielbuchs, erhoht den Men-
schensohn von Daniel 7 zum «Sohn Gottes» und «Sohn des Hochsten» und erwartet von ihm
die endzeitliche Rettung des Volkes Israel.

Es folgen zwei Kapitel mit zentralen Themen der sogenannten Pseudepigraphen der Hebrai-
schen Bibel. Das erste ist den Bilderreden des Athiopischen Henochbuchs gewidmet, in denen
der Menschensohn, der auf dem géttlichen Thron der Herrlichkeit als endzeitlicher Richter in-
thronisiert wird, kein anderer ist als der in den Himmel erhobene Mensch Henoch. Das zweite
nimmt die Gestalt des Menschensohns im 4. Buch Esra in den Blick, der, mit dem Messias
gleichgesetzt, am Ende der Zeiten die Heidenvdlker besiegen und sich als «Sohn Gottes» of-
fenbaren wird. Wir beobachten in diesen Texten die beiden gegenlaufigen — oder genauer:
sich standig Uberschneidenden — Linien von einem Engel, der zu einer gottlichen oder halb-
gottlichen Gestalt erhoben und am Ende der Zeiten als Retter Israels erscheinen wird, sowie
von einem unsterblichen Menschen, der in den Himmel aufsteigt und dort, in einen Engel ver-
wandelt, als nahezu gottgleiche Erldsungsfigur seinen Platz einnimmt.

Die beiden letzten Kapitel des ersten Teils gehen der philosophisch geprégten Linie der Weis-
heitsliteratur nach. Im Gebet des Joseph ist der hdchste Engel Israel als der Erstgeborene vor
aller Schopfung mit dem Menschen Jakob, dem Stammvater Israels, identisch. Der hochste
Engel im Himmel ist also in Wirklichkeit ein Mensch, der als einziges Lebewesen vor aller
Schopfung bei Gott im Himmel war. Die Rolle der Weisheit in den kanonischen und nichtka-
nonischen Blchern der Bibel nimmt nun ein Mensch ein, der hier aber nicht in einen Engel
verwandelt werden muss, sondern von Anfang an mit einem Menschen gleichgesetzt wird:
Der Engel ist ein Mensch, und der Mensch ist ein Engel. Die Parallelen zum gottgleichen Je-
sus-Christus, der als Erstgeborener vor aller Schopfung schon immer bei Gott war, dann aber
Menschengestalt annehmen musste, um das gottliche Erlésungswerk zu vollenden, liegen auf
der Hand. Bei dem judischen Philosophen Philo ist es der Logos, die schopferische Kraft Got-
tes, der nicht nur als Erstgeborener vor aller Schopfung und Hochster unter den Engeln be-
zeichnet wird, sondern auch als der urbildliche, nach dem Ebenbild Gottes geschaffene
Mensch. N&her kann man dem Gedanken von zwei Goéttern im Himmel kaum kommen, und
es ist wenig Uberraschend, dass Philo von seinen spéateren christlichen Verehrern unter die
Kirchenvater erhoben wurde.

Der zweite Teil, «Das Judentum der Rabbinen und der frihen jldischen Mystik», betrachtet
erstmals die unterschiedlichen Traditionsstrange der klassischen rabbinischen Literatur im en-
geren Sinne und der frithen jidischen Mystik im Zusammenhang. Hier zeigen sich markante
Unterschiede zwischen dem rabbinischen Judentum Pal&stinas auf der einen Seite und dem
rabbinischen Judentum Babyloniens sowie der judischen Mystik auf der anderen. Das erste
Kapitel, das der Fortflihrung der Menschensohn- Tradition im rabbinischen Judentum gewid-
met ist, kommt zu dem Ergebnis, dass der Menschensohn bei den Rabbinen Paldstinas, ganz
anders als in der Epoche des Zweiten Tempels, so gut wie irrelevant ist. In der Forschung
wird im Wesentlichen nur ein einziger paléstinischer Midrasch® zitiert (ein Kommentar zum

& «Midrasch» (Plural «Midraschim») ist der Fachterminus sowohl fiir einzelne Auslegungen der Hebraischen Bi-
bel in der klassischen rabbinischen Literatur als auch fur die Sammelwerke, die den jeweiligen Bichern der Bi-
bel gewidmet sind.

Schéfer - Ein Gott (Zwei Gotter im Himmel) 5 26.09.2023



Bibelvers Ex. 20,2), in dem die unterschiedlichen Erscheinungsweisen Gottes als alter und als
junger Gott diskutiert werden. Da im Kontext dieser Diskussion auch der Bibelvers Daniel 7,9
auftaucht, eben der Vers, der im babylonischen Talmud eine ganz zentrale Rolle spielen sollte
(siehe das nachste Kapitel), méchten manche Forscher in diesem Midrasch einen frilhen Beleg
fiir das Fortleben binitarischer Traditionen im paldstinisch-rabbinischen Judentum sehen. Mei-
ne Analyse des Midraschs kommt zu einem anderen Ergebnis: Ich finde in den Quellen des
palastinischen Judentums keinen Beleg fir den Menschensohn als einer zweiten Gottheit ne-
ben dem biblischen Schopfergott und vermute, dass die Usurpation des jidischen Menschen-
sohns durch das Neue Testament — Jesus als der zur Rechten Gottes inthronisierte Menschen-
sohn, der mit den Wolken des Himmels kommen wird — die Rezeption und Weiterentwick-
lung dieser urspriinglich elementar jldischen Idee im Judentum des sich zunehmend christia-
nisierenden Pal&stinas verhindert hat.

Ganz anders ist die Situation im Judentum Babyloniens (zweites Kapitel). Dort spielte das
Christentum nur eine sehr untergeordnete Rolle, und genau dort lebten die binitarischen Vor-
stellungen weiter. Es ist der babylonische Talmud (und keine paldstinische Quelle), der den
Messiaskonig David mit dem Menschensohn von Daniel identifiziert und auf einem Thron ne-
ben Gott Platz nehmen l&sst. Und es ist kein Geringerer als Rabbi Agiva, einer der Helden so-
wohl des rabbinischen Judentums als auch der friihen jldischen Mystik, dem diese Gleichset-
zung in den Mund gelegt — und dem von seinen rabbinischen Kollegen sofort energisch wider-
sprochen wird. Wir begegnen hier erstmals einem Muster, das nahezu alle einschlagigen
Quellen dieser Epoche durchziehen wird, ndmlich die Wiederaufnahme kihner binitarischer
Gedanken in bestimmten jldischen Kreisen Babyloniens und die Zuriickweisung dieser Ge-
danken sowie die scharfe Polemik dagegen in der rabbinischen Mehrheitsgesellschaft. Wah-
rend der babylonische Talmud die Vorstellung von der Erhdhung Davids als vergottlichter
Menschensohn nur zusammen mit einer Polemik dagegen présentiert, ist die Hekhalot-Litera-
tur, die Literatur der frithen judischen Mystik,” hier sehr viel unbefangener: Firr die nur in der
Hekhalot-Literatur Uberlieferte David-Apokalypse ist David ganz unbestritten der in den Him-
mel erhobene und neben Gott inthronisierte Messiaskonig. Christliche Parallelen in der Johan-
nes-Apokalypse des Neuen Testaments sowie bei den Kirchenlehrern Ephrem dem Syrer und
Johannes Chrysostomus zeigen, warum die meisten Rabbinen Babyloniens so allergisch auf
die Erhéhung von David als gottgleichem Menschensohn und Messiaskonig reagierten.

Genau dieses Muster wird auch bei den Traditionen um den biblischen Patriarchen Henoch
sichtbar, die ebenfalls im rabbinischen Judentum und in der friihen jldischen Mystik rezipiert
und weitergefihrt werden (drittes Kapitel). Auch hier ist, ahnlich wie beim Menschensohn,
auffallend, dass die paléstinisch-rabbinischen Quellen ganz zurlickhaltend und eher negativ
gestimmt sind, wahrend die babylonisch-rabbinischen Quellen und die Hekhalot-Literatur
wieder die Ambivalenz von Rezeption und Ablehnung erkennen lassen. Nach einem kurzen
Uberblick tiber die Gestalt Henochs — des einzigen vorsintflutlichen Patriarchen, der keines
natlrlichen Todes starb, sondern lebendig in den Himmel aufgenommen wurde — in der Heb-
réischen Bibel und in den apokryphen Henochbuchern analysiere ich den einzigen paldstini-
schen Midrasch, der das Schicksal Henochs diskutiert. Nur hier stol3en wir auf eine in ihrer
scharfen Polemik kaum Uberbietbare Ablehnung der Himmelfahrt Henochs: Henoch ist fir die
Rabbinen Pal&stinas, ganz im Gegensatz zu ihren frihjudischen Kollegen in der Zeit des
Zweiten Tempels, ein Frevler, der nicht nur eines natlrlichen Todes starb, sondern der diesen

" Hekhalot-Literatur wird die Literatur genannt, die von den hekhalot, den himmlischen «Hallen» oder «Palés-
ten», handelt, die der Mystiker bei seiner Himmelsreise durchschreitet, um zum géttlichen Thron (merkavah) im
siebten «Palast» zu gelangen; diese «Hallen» oder «Paldste» kénnen auch mit den sieben Himmeln gleichgesetzt
werden. Der Begriff hekhal im Singular stammt urspringlich von der Architektur des irdischen Tempels, wo er
konkret fur die VVorhalle vor dem Allerheiligsten verwendet wird. Der Mystiker, der die Himmelsreise unter-
nimmt, wird paradoxerweise jored merkavah genannt, das heif3t der, der zur Merkavah «hinabsteigt».

Schéfer - Ein Gott (Zwei Gotter im Himmel) 6 26.09.2023



Tod auch verdient hat. Ein Blick in die zeitgendssischen christlichen Quellen, die die vor-
christliche judische Traditionslinie aufgreifen und christlich umdeuten, macht sofort deutlich,
warum die paldstinischen Rabbinen so reagieren.

Ganz anders verhélt es sich wieder in der frihen judischen Mystik. Im 3. Henochbuch, dem
jungsten Werk der Hekhalot-Literatur, wird der Mensch Henoch in den héchsten Engel Metat-
ron verwandelt und erhélt den Ehrentitel «Kleiner» oder «Junger Gott» (JHWH ha-gatan).
Damit ist der H6hepunkt binitarischer Traditionen im Judentum der Spatantike erreicht. Als
wie gefahrlich diese Gedanken angesehen werden konnten, zeigt der Midrasch vom Aufstieg
Elischa ben Avujahs in den siebten Himmel, in dem dieser Metatron auf einem g6ttlichen
Thron sitzen sieht und daraus schlieft, dass es «zwei Méachte» im Himmel geben muss, ndm-
lich Gott und Metatron — eine Erkenntnis, die als Haresie gedeutet wird und die sofortige Be-
strafung des Rabbi wie auch Metatrons nach sich zieht. Auch hier ist der Ton in der Uberliefe-
rung der Hekhalot-Literatur viel verhaltener als in der Parallele im babylonischen Talmud.

Dasselbe gilt fur den Traditionskomplex, der sich um Akatriel rankt, einen mit Metatron iden-
tischen Engel. Wahrend in der Hekhalot-Literatur nicht der Rabbi, sondern ausgerechnet Gott
selbst zum Protagonisten einer zweiten gottlichen Gestalt neben sich wird, ist es wieder der
babylonische Talmud, der in einer Parallelversion die Mal3stdbe zurechtriickt und die «reine
Lehre» von dem einen und einzigen Gott wiederherstellt. Auch in der letzten Quelle Gber Rav
Idith und Metatron wiederholt sich dieses Muster. In einem Midrasch, der sich nur im babylo-
nischen Talmud findet, streiten der Rabbi und ein unbekannter Héretiker tber Metatron: Der
Rabbi gibt leichtfertig zu, dass Metatron denselben Namen wie Gott tragt, und wird damit
ungewollt zum Vertreter der Idee eines zweiten Gottes — was er dann ebenso erschrocken wie
ungeschickt von sich weist. Der Talmud versucht also wieder, den binitarischen Gedanken
durch eine Polemik zu entschérfen. Auch hier belegen bisher wenig beachtete Texte aus der
Hekhalot-Literatur, dass die VVorstellung von zwei Géttern im Himmel sich in Kreisen der ji-
dischen Mystiker festgesetzt hatte und genau deswegen von den Rabbinen des babylonischen
Talmuds so heftig bek&mpft wurde.

Damit ist der Kreis des Themas von den zwei Géttern im jidischen Himmel vom biblischen
Danielbuch bis ins rabbinische Judentum und in die judische Mystik der Spatantike umrissen.
Methodisch gehe ich so vor, dass ich keinen allgemeinen Uberblick und auch keine abgehobe-
nen Thesen vortrage, sondern meine Uberlegungen jeweils aus den Quellen entwickle. Ich
bitte meine Leser daher, sich mit mir auf die Interpretation einiger zentraler Texte einzulassen,
denn anders lasst sich ein so schwieriges und in seinen Konsequenzen weitreichendes Thema
nicht serids behandeln. Im Kern behaupte ich ja nichts Geringeres, als dass die Vorstellung
von einem siegreichen Monotheismus weder flir das nachexilische Judentum seit Daniel zu
halten ist noch — und erst recht nicht — fur das nach-neutestamentliche Judentum. Gerade das
Judentum der Spéatantike mit den Protagonisten der friihen jlidischen Mystik an der Spitze —
die eben nicht nur auf hermetisch abgeschlossene und eher skurrile Kreise beschrénkt blieben,
sondern in das Zentrum des babylonisch-rabbbinischen Judentums vordrangen — war, unge-
achtet aller Bemuhungen um Abgrenzung vom Christentum, fir binitarische Gedanken anfal-
lig. Trotz der Usurpation binitarischer Ideen durch die Christologie des Neuen Testaments
und der frihchristlichen Autoren hat das Judentum der Rabbinen und der frithen Mystiker an
diesen Ideen festgehalten. Indem es die Vorstellung von den zwei Géttern im judischen Him-
mel wieder aufgreift, antwortet das Judentum der Spéatantike auch auf die Anmaliung des
Christentums, aber diese Antwort ist in ihrem Wesen genuin judisch und als solche nicht nur
abwehrend und abgrenzend, sondern auch affirmativ. Insofern konkurrierten das friihe Chris-
tentum und das rabbinische Judentum auch um den zweiten Gott neben dem Schopfergott.

Quelle: Peter Schafer, Zwei Gotter im Himmel. Gottesvorstellungen in der judischen Antike,

Schéfer - Ein Gott (Zwei Gotter im Himmel) 7 26.09.2023



Minchen: C.H. Beck, 2017, S. 7-21.

Schéfer - Ein Gott (Zwei Gotter im Himmel) 8 26.09.2023



