
Schäfer - Ein Gott (Zwei Götter im Himmel) 1 26.09.2023 

Ein Gott? 

Von Peter Schäfer 

Zu den beliebtesten Klischees nicht nur der jüdischen und christlichen Theologie, sondern 

auch des religiösen Volksglaubens gehört die Annahme, dass das Judentum die klassische 

Religion des Monotheismus ist, das diesen, wenn es ihn schon nicht erfand, dann doch 

wenigstens endgültig durchgesetzt hat. Nichts fasst diese Grundannahme besser zusammen als 

das Bekenntnis in Deuteronomium 6,4, «Höre Israel, der Herr, unser Gott, ist ein einziger 

Gott», das als Schema‘ Jisrael zum feierlichen täglichen Gebet wurde, mit dem nicht wenige 

jüdische Märtyrer in den Tod gingen. Das Christentum, so wird diese Erzählung weiterge-

führt, übernahm diesen jüdischen Monotheismus, erweiterte ihn aber bald durch die Vorstel-

lung von der Menschwerdung des göttlichen Sohnes, des Logos, und weichte ihn schließlich 

durch die Lehre von den drei göttlichen Personen, der Trinität, vollends auf. Damit sei das 

Judentum gezwungen worden, sich umso stärker auf den abstrakten Begriff des einen und 

einzigen Gottes zu beschränken. Dieser konnte dann leicht zur Karikatur des immer weiter in 

die Ferne gerückten Gottes des Alten Bundes verkommen, gegen den sich die Botschaft des 

Neuen Bundes umso strahlender absetzen ließ. Das Judentum habe die ihm zugedachte Rolle 

notgedrungen übernommen, da es niemals zu einem ernsthaften, geschweige denn gleich-

berechtigten Dialog von Mutter- und Tochterreligion gekommen sei. 

Wir wissen heute, dass so ziemlich nichts an diesem Idealbild einer historischen Überprüfung 

standhält. Manches an möglichen Einwänden ist inzwischen allgemein anerkannt, anderes 

wird noch diskutiert und ist heftig umstritten. Was den biblischen Monotheismus betrifft, so 

lässt sich heute in allen einschlägigen Handbüchern nachlesen, dass dieser eher ein religions-

geschichtlicher Idealtyp ist als eine historisch überprüfbare Realität. Der Begriff «Monotheis-

mus» ist ein modernes, erstmals 1660 bei dem englischen Philosophen Henry More nachweis-

bares Kunstwort, mit dem dieser den ideellen Höhepunkt des Gottesglaubens charakterisierte. 

Er spielte bis ins zwanzigste Jahrhundert eine zentrale Rolle in zwei gegenläufigen Modellen 

der Entwicklung von Religionen: Entweder galt der Monotheismus als unüberholbarer End-

punkt einer langen Kette von Religionen, die in grauer Urzeit mit allen möglichen «primiti-

ven» Formen begann, um sich dann zu immer «reineren» Formen zu vergeistigen (Evolutions-

modell), oder er war im Gegenteil die ursprüngliche ideale Form von Religion, die im Laufe 

der Geschichte immer stärker degenerierte und sich schließlich in polytheistischer Vielfalt 

verlor (Dekadenzmodell). Beide Modelle sind religionsgeschichtlich längst obsolet. Der Mo-

notheismus steht weder am Anfang von «Religion», noch bildet er den End- und Höhepunkt 

einer linearen Entwicklung. Sinnvoller ist ein dynamisches, auf Werturteile verzichtendes 

Modell mit den beiden Polen «Monotheismus» und «Polytheismus», zwischen denen sich 

zahlreiche Konfigurationen und Kombinationen zu unterschiedlichen Zeiten und in unter-

schiedlichen geographischen Räumen herausbilden. 

Dies bedeutet auch, dass der jüdische Monotheismus nicht zu einem bestimmten Zeitpunkt in 

der Geschichte der Hebräischen Bibel1 «erreicht» wurde, um danach nur noch gegen Angriffe 

von «außen» verteidigt zu werden. Auch dieses lineare Entwicklungsmodell ist überholt. Die 

Bibelwissenschaftler zeichnen heute ein sehr vielschichtiges Bild von der Gottesvorstellung 

des Alten Israel, in der verschiedene Götter nebeneinanderstehen und miteinander konkurrie-

ren. Israels eigener Gott JHWH2 musste sich nicht nur gegen zahlreiche potente Geister und 

Dämonen behaupten, sondern sich vor allem auch gegen die Götter des ugaritischen und 

 
1 Der Begriff «Hebräische Bibel» bezeichnet den jüdischen Kanon der biblischen Bücher, im Unterschied zum 

christlichen Kanon des «Alten Testaments». 
2 Der aus vier Konsonanten bestehende Gottesname (das Tetragramm), der nicht ausgesprochen werden darf. 



Schäfer - Ein Gott (Zwei Götter im Himmel) 2 26.09.2023 

kanaanäischen Pantheons mit dem alten Gott El an der Spitze und dem ihm untergeordneten 

jungen Kriegsgott Ba‘al durchsetzen. Die Strategie der Autoren und Redaktoren der Hebräi-

schen Bibel, die konkurrierenden Götter in JHWH aufgehen zu lassen, hatte nicht immer Er-

folg. Vor allem die Ba‘alsverehrer erwiesen sich als resistent dagegen, wie der Kampf des 

Propheten Elia gegen den von König Ahab geforderten Kult des Ba‘al im neunten Jahrhundert 

v. Chr. zeigt (1 Kön. 18). Noch der Prophet Hosea sieht sich im achten Jahrhundert v. Chr. ge-

nötigt, gegen die Ba‘alsverehrung auf den Kulthöhen des Landes vorzugehen (Hos. 2). 

Vollends problematisch wird das Ideal des biblischen Monotheismus, wenn wir berücksichti-

gen, wie unbefangen dem biblischen Gott lange auch eine Gemahlin zugeordnet werden konn-

te. Die aus der judäischen Königszeit stammenden Inschriften von Kuntillet Ajrud in der Nähe 

der Straße von Gaza nach Elat erwähnen JHWH als den Gott Israels zusammen mit seiner 

Aschera. Diese Aschera ist eine wohlbekannte kanaanäische Göttin und auch in der Bibel als 

Gattin Ba‘als belegt (1 Kön. 18,19). Ihr Kultbild wurde in den Königreichen Juda und Israel 

verehrt, ja sogar von König Manasse im JHWH-Tempel zu Jerusalem aufgestellt. Die bibli-

schen Erzählungen, die triumphierend von der gelungenen Zerstörung dieser Kultbilder be-

richten, können nicht verdecken, dass dieser Kult weiterhin verbreitet war und immer wieder 

auflebte. Noch im fünften Jahrhundert v. Chr. hören wir von jüdischen Söldnern, die in der 

ägyptischen Grenzfestung Elephantine siedelten und dort nicht nur ihren eigenen Tempel bau-

ten (trotz des angeblich einzigen Heiligtums in Jerusalem), sondern darin neben ihrem Gott 

Jahu (JHW) auch zwei Göttinnen verehrten – und dies mehr als zwei Jahrhunderte lang, ohne 

dass die Jerusalemer Tempelgemeinde dagegen vorgehen konnte oder wollte. 

Der Konflikt zwischen einer Theologie, die nur JHWH als Gott anerkennen wollte, und einer 

religiösen Tradition mit vielen Göttinnen und Göttern spitzte sich in der durch das babyloni-

sche Exil ausgelösten Krise zu. Während der mit JHWH konkurrierende «Engel des Herrn» 

(Ex. 23,20-33), der in den rabbinischen Auslegungen eine große Rolle spielen sollte, von der 

Bibelwissenschaft in einer früheren Schicht der Hebräischen Bibel verortet wird, gehört der 

ungeschützte Plural in der ersten Schöpfungsgeschichte – «Dann sprach Gott: Lasst uns einen 

Menschen machen in unserem Bilde, nach unserem Gleichnis» (Gen. 1,26) – zur Priester-

schrift, die wahrscheinlich während des Exils entstand. Deswegen mag es wohl zutreffen, dass 

der Schöpfungsbericht der Priesterschrift trotz des Plurals im Munde desselben Gottes ein 

«monotheistisches Bekenntnis» impliziert, doch war dieses Bekenntnis, wie noch die Rabbi-

nen in der Auseinandersetzung mit ihren christlichen, gnostischen oder auch innerjüdischen 

Gegnern erleben mussten, alles andere als unangefochten. Dasselbe gilt für die Schriften der 

Apokalyptik und der Weisheitsliteratur des nachexilischen Judentums des Zweiten Tempels, 

die der kanonischen und vor allem auch der nichtkanonischen Literatur zugerechnet werden 

und denen der erste Teil dieses Buchs gewidmet sein wird. Hier geht es nicht nur um eine An-

gelologie, die sich gewissermassen als «Pufferzone» zwischen die angebliche «Ferne des im-

mer transzendenter werdenden Gottes» und sein irdisches Volk Israel schiebt, sondern viel di-

rekter und handfester um die Rückkehr zwar nicht vieler, aber doch immerhin zweier Götter 

in den jüdischen Himmel. 

Nicht minder problematisch an dem oben skizzierten Idealbild ist die Rolle, die dem Christen-

tum und dem gleichzeitig mit dem Christentum sich etablierenden rabbinischen Judentum3 zu-

gedacht ist. Kein Zweifel, das Christentum des Neuen Testaments und der Kirchenlehrer der 

ersten nachchristlichen Jahrhunderte übernahm den jüdischen Monotheismus – aber keinen 

«reinen» und zu ewiger Vollkommenheit gereiften Monotheismus, sondern eben den «Mono-

 
3 Das rabbinische Judentum ist die Form des Judentums, die sich nach der Zerstörung des Zweiten Tempels 70 n. 

Chr. unter Führung der Rabbinen herauskristallisierte und bis zur arabischen Eroberung Palästinas in der ersten 

Hälfte des siebten Jahrhunderts reichte. 



Schäfer - Ein Gott (Zwei Götter im Himmel) 3 26.09.2023 

theismus», der sich in der nachexilischen Epoche in den jüngeren kanonischen Schriften der 

Hebräischen Bibel wie auch den nichtkanonischen Schriften, den sogenannten Apokryphen4 

und Pseudepigraphen,5 herausgebildet hatte. An diese im Judentum vorgegebenen Traditionen 

knüpfte das Neue Testament an, erfand sie nicht neu, sondern vertiefte und erweiterte sie. Die 

Erhöhung des Jesus von Nazareth als des Erstgeborenen vor aller Schöpfung, des menschge-

wordenen Gottes, des Sohnes Gottes, des Menschensohns, des Messias – alle diese christolo-

gischen Grundaussagen sind keine heidnischen oder sonstigen Verirrungen, sondern wurzeln 

im Judentum des Zweiten Tempels, ungeachtet ihrer spezifisch christlichen Prägungen. Daran 

ändert auch die Tatsache nichts, dass die göttliche Zweisamkeit von Vater und Sohn, weit 

über das Neue Testament hinaus, zur Dreisamkeit von Vater, Sohn und Heiligem Geist führte, 

die in den Konzilen von Nicäa (325) und Konstantinopel (381) kodifiziert werden sollte. 

Die christologischen und dann auch trinitarischen Zuspitzungen der Gottesvorstellung im 

Christentum bedeuten aber keineswegs, dass das rabbinische Judentum seine eigenen Wurzeln 

im Judentum des Zweiten Tempels vergessen oder verdrängt hätte. Ganz im Gegenteil. Die 

neueren Forschungen zeigen immer deutlicher, dass das Judentum der ersten nachchristlichen 

Jahrhunderte nicht in einsamer Isolation und Selbstgenügsamkeit erstarrte, sondern erst in 

ständigem Diskurs mit dem sich entfaltenden Christentum zu dem wurde, was wir heute das 

rabbinische Judentum und das Judentum der frühen jüdischen Mystik nennen. So, wie das 

Christentum im Rückgriff auf das und in Auseinandersetzung mit dem Judentum entstand, so 

war auch das Judentum der Epoche nach der Zerstörung des Zweiten Tempels kein mit sei-

nem frühjüdischen Vorläufer identisches Judentum, sondern entstand im Dialog und in der 

Auseinandersetzung mit dem Christentum. Ich ziehe es deswegen vor, das Verhältnis von 

Judentum und Christentum nicht linear als das von Mutter- und Tochterreligion zu bestim-

men, sondern dynamisch als den lebendigen Austausch von zwei Schwesterreligionen, als 

einen Prozess, bei dem die Abgrenzungstendenzen immer stärker wurden und der schließlich 

in die Trennung der beiden Religionen mündete. Diesem dialektischen Prozess von Austausch 

und Abgrenzung ist der zweite Teil dieses Buchs gewidmet. 

Der Titel der Untersuchung Zwei Götter im Himmel lehnt sich zuspitzend an die rabbinische 

Wendung «zwei Mächte im Himmel» (schete raschujjot) an, mit der eindeutig zwei göttliche 

Autoritäten nebeneinander gemeint sind. Dabei handelt es sich nicht um zwei Gottheiten, die 

sich dualistisch bekämpfen («guter Gott» versus «böser Gott»), wie wir sie vor allem aus der 

Gnosis kennen, sondern um zwei Götter, die neben- und miteinander herrschen – in unter-

schiedlichen Graden der Abstimmung und Zuordnung. Die Wissenschaft hat für dieses Ne-

beneinander von zwei Mächten oder Göttern analog zu dem christlich-dogmatischen Begriff 

«trinitarisch» den Begriff «binitarisch» entwickelt. 

Das Thema der zwei göttlichen Autoritäten im jüdischen Himmel ist nicht neu. Fast alle ein-

schlägigen Untersuchungen folgen dabei dem rabbinischen Leitbegriff von den «zwei Mäch-

ten» und konzentrieren sich auf die Zeit des klassischen rabbinischen Judentums. Nach der Pi-

onierarbeit von Travers Herford gilt in neuerer Zeit die überarbeitete Dissertation von Alan 

Segal, Two Powers in Heaven, als ein Meilenstein der Forschung. Trotz ihrer unbestreitbaren 

Verdienste gehen beide jedoch von der zweifelhaften Prämisse aus, dass die Rabbinen in ihrer 

Polemik gegen «zwei Mächte» klar identifizierbare «häretische Sekten» im Blick haben, die 

sich vom «rechtgläubigen» Judentum abzusetzen begannen: Für Herford war es ganz überwie-

gend das Christentum, das den Zorn der Rabbinen auf sich zog, während Segal versuchte, ein 

ganzes Spektrum von heidnischen, christlichen, judenchristlichen und gnostischen Adressaten 

 
4 Apokryphen sind Bücher, die keinen Eingang in den Kanon der Hebräischen Bibel bzw. des christlichen Alten 

Testaments gefunden haben. 
5 Pseudepigraphen sind nichtkanonische Schriften, die (fälschlich) einem biblischen Autor zugeschrieben wer-

den, um ihre Autorität zu garantieren bzw. zu steigern. 



Schäfer - Ein Gott (Zwei Götter im Himmel) 4 26.09.2023 

namhaft zu machen. Doch bleibt auch Segals Two Powers in Heaven letztlich in der methodi-

schen Zwangsjacke von dogmatisch gefestigten «Religionen» gefangen, die sich gegen «Sek-

ten» und «Häresien» zur Wehr setzten. 

Inzwischen sind die binitarischen Traditionen des antiken Judentums verstärkt in den Mittel-

punkt der Forschung gerückt, und zwar weiterhin vornehmlich im Blick auf das rabbinische 

Judentum und seine Auseinandersetzung mit dem entstehenden Christentum. Hier sind an ers-

ter Stelle die programmatischen Arbeiten von Daniel Boyarin zu nennen: Mit seinem Buch 

Border Lines: The Partition of Judaeo-Christianity und in einer stattlichen Reihe von Aufsät-

zen bemühte Boyarin sich, die starren Fronten von «Christentum» versus «Judentum» und 

«Orthodoxie» versus «Häresie» zugunsten eines differenzierteren Bildes aufzubrechen, wo-

nach die Rabbinen (noch) nicht gegen Feinde von außen kämpften, sondern primär mit Geg-

nern innerhalb der eigenen rabbinischen Bewegung argumentierten. Ich selbst habe mich mit 

meinen Büchern Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums und The Jewish 

Jesus: How Judaism and Christianity Shaped Each Other in diese Diskussion eingemischt, 

die in den letzten Jahren vornehmlich zwischen Boyarin und mir geführt wird. 2012 und 2013 

hat sich Menachem Kister mit zwei ebenso gewichtigen wie umfangreichen Aufsätzen zu 

Wort gemeldet, die bisher leider nur in Hebräisch vorliegen. Kister beschwört wieder das alte, 

statische Modell der frühzeitig und dauerhaft getrennten Religionen «Judentum» und «Chris-

tentum» herauf: Im Unterschied zu den Christen, die von theologischen Fragen angetrieben 

waren, ging es den Rabbinen «nur» um die Lösung exegetischer Probleme, die sich aus wider-

sprüchlichen Bibelversen ergaben; binitarische Ideen im Judentum seien ein Konstrukt der 

modernen Forschung und hätten den Rabbinen völlig ferngelegen. 

Für die Zeit vor dem rabbinischen Judentum und dem Neuen Testament gab es bisher nur we-

nige Einzeluntersuchungen. 2012 hat Boyarin in seinem Buch The Jewish Gospels: The Story 

of the Jewish Christ den Versuch unternommen, diese Lücke auszufüllen und den Bogen von 

der Hebräischen Bibel zum neutestamentlichen Christentum zu schlagen. In meiner Rezension 

zu diesem Buch habe ich auf die reiche und auch von Boyarin bisher noch nicht hinreichend 

gewürdigte nachexilische Literatur zu unserem Thema hingewiesen. Hier möchte ich es nun 

erstmals wagen, das ganze antike Judentum von der Hebräischen Bibel bis zum Ende der rab-

binischen Epoche – also die Periode des Zweiten Tempels bzw., in deutscher Terminologie, 

das Frühjudentum und das rabbinische Judentum, einschließlich der frühen jüdischen Mystik 

– in den Blick zu nehmen. 

Der erste Teil «Das Judentum des Zweiten Tempels» setzt mit dem Menschensohn des Dani-

elbuchs ein, der einen großen Teil der weiteren Diskussion bestimmen sollte. Er ist sehr wahr-

scheinlich als der Engel Michael, der himmlische Repräsentant des Volkes Israel, zu deuten, 

der den zu erwartenden irdischen Sieg Israels über die Heidenvölker im Himmel vorweg-

nimmt. Mit ihm betritt erstmals ein Engel die Bühne, der in einen quasi-göttlichen Status er-

hoben wird und in dieser Eigenschaft die Interessen des irdischen Gottesvolkes im Himmel 

vertritt. Es folgt ein Kapitel über die Weisheitsliteratur, wie sie sich in den kanonischen Sprü-

chen Salomos (Proverbia) sowie in den nichtkanonischen Büchern Jesus Sirach und Weisheit 

Salomos (Sapientia Salomonis) niedergeschlagen hat. Hier werden zwei konkurrierende Tra-

ditionsstränge sichtbar, nämlich einmal ein traditionell biblisch geprägter Strang, wonach die 

Weisheit als Kind (genauer Tochter) Gottes vor der Erschaffung der Welt erschaffen, zunächst 

bei Gott im Himmel inthronisiert und dann als seine Abgesandte zu den Menschen (genauer 

dem Volk Israel) auf die Erde geschickt wird. Der zweite Strang, der stark von der platoni-

schen Philosophie geprägt ist, versteht die Weisheit als Urbild der göttlichen Vollkommen-

heit, das in verschiedenen Stufen der Emanation die göttliche Kraft in die irdische Welt ver-

mittelt. Im Judentum wird daraus die Torah, im Christentum der personifizierte Logos. 



Schäfer - Ein Gott (Zwei Götter im Himmel) 5 26.09.2023 

Die beiden anschließenden Kapitel befassen sich mit zwei Texten der Gemeinde von Qumran, 

die beide die in Daniel angelegte Linie der Vergöttlichung eines Engels oder Menschen weiter 

vorantreiben. Während Daniel die Herkunft des «Menschensohns» im Dunkeln lässt, erscheint 

im ersten Text, dem sogenannten Selbstverherrlichungshymnus, erstmals ganz eindeutig ein 

Mensch, der in bisher unerhörter Weise in den Himmel erhoben und dort als eine göttlich-

messianische Gestalt unter und über den Engeln inthronisiert wird. Der zweite Text, das soge-

nannte Daniel-Apokryphon, eine Auslegung des biblischen Danielbuchs, erhöht den Men-

schensohn von Daniel 7 zum «Sohn Gottes» und «Sohn des Höchsten» und erwartet von ihm 

die endzeitliche Rettung des Volkes Israel. 

Es folgen zwei Kapitel mit zentralen Themen der sogenannten Pseudepigraphen der Hebräi-

schen Bibel. Das erste ist den Bilderreden des Äthiopischen Henochbuchs gewidmet, in denen 

der Menschensohn, der auf dem göttlichen Thron der Herrlichkeit als endzeitlicher Richter in-

thronisiert wird, kein anderer ist als der in den Himmel erhobene Mensch Henoch. Das zweite 

nimmt die Gestalt des Menschensohns im 4. Buch Esra in den Blick, der, mit dem Messias 

gleichgesetzt, am Ende der Zeiten die Heidenvölker besiegen und sich als «Sohn Gottes» of-

fenbaren wird. Wir beobachten in diesen Texten die beiden gegenläufigen – oder genauer: 

sich ständig überschneidenden – Linien von einem Engel, der zu einer göttlichen oder halb-

göttlichen Gestalt erhoben und am Ende der Zeiten als Retter Israels erscheinen wird, sowie 

von einem unsterblichen Menschen, der in den Himmel aufsteigt und dort, in einen Engel ver-

wandelt, als nahezu gottgleiche Erlösungsfigur seinen Platz einnimmt. 

Die beiden letzten Kapitel des ersten Teils gehen der philosophisch geprägten Linie der Weis-

heitsliteratur nach. Im Gebet des Joseph ist der höchste Engel Israel als der Erstgeborene vor 

aller Schöpfung mit dem Menschen Jakob, dem Stammvater Israels, identisch. Der höchste 

Engel im Himmel ist also in Wirklichkeit ein Mensch, der als einziges Lebewesen vor aller 

Schöpfung bei Gott im Himmel war. Die Rolle der Weisheit in den kanonischen und nichtka-

nonischen Büchern der Bibel nimmt nun ein Mensch ein, der hier aber nicht in einen Engel 

verwandelt werden muss, sondern von Anfang an mit einem Menschen gleichgesetzt wird: 

Der Engel ist ein Mensch, und der Mensch ist ein Engel. Die Parallelen zum gottgleichen Je-

sus-Christus, der als Erstgeborener vor aller Schöpfung schon immer bei Gott war, dann aber 

Menschengestalt annehmen musste, um das göttliche Erlösungswerk zu vollenden, liegen auf 

der Hand. Bei dem jüdischen Philosophen Philo ist es der Logos, die schöpferische Kraft Got-

tes, der nicht nur als Erstgeborener vor aller Schöpfung und Höchster unter den Engeln be-

zeichnet wird, sondern auch als der urbildliche, nach dem Ebenbild Gottes geschaffene 

Mensch. Näher kann man dem Gedanken von zwei Göttern im Himmel kaum kommen, und 

es ist wenig überraschend, dass Philo von seinen späteren christlichen Verehrern unter die 

Kirchenväter erhoben wurde. 

Der zweite Teil, «Das Judentum der Rabbinen und der frühen jüdischen Mystik», betrachtet 

erstmals die unterschiedlichen Traditionsstränge der klassischen rabbinischen Literatur im en-

geren Sinne und der frühen jüdischen Mystik im Zusammenhang. Hier zeigen sich markante 

Unterschiede zwischen dem rabbinischen Judentum Palästinas auf der einen Seite und dem 

rabbinischen Judentum Babyloniens sowie der jüdischen Mystik auf der anderen. Das erste 

Kapitel, das der Fortführung der Menschensohn- Tradition im rabbinischen Judentum gewid-

met ist, kommt zu dem Ergebnis, dass der Menschensohn bei den Rabbinen Palästinas, ganz 

anders als in der Epoche des Zweiten Tempels, so gut wie irrelevant ist. In der Forschung 

wird im Wesentlichen nur ein einziger palästinischer Midrasch6 zitiert (ein Kommentar zum 

 
6 «Midrasch» (Plural «Midraschim») ist der Fachterminus sowohl für einzelne Auslegungen der Hebräischen Bi-

bel in der klassischen rabbinischen Literatur als auch für die Sammelwerke, die den jeweiligen Büchern der Bi-

bel gewidmet sind. 



Schäfer - Ein Gott (Zwei Götter im Himmel) 6 26.09.2023 

Bibelvers Ex. 20,2), in dem die unterschiedlichen Erscheinungsweisen Gottes als alter und als 

junger Gott diskutiert werden. Da im Kontext dieser Diskussion auch der Bibelvers Daniel 7,9 

auftaucht, eben der Vers, der im babylonischen Talmud eine ganz zentrale Rolle spielen sollte 

(siehe das nächste Kapitel), möchten manche Forscher in diesem Midrasch einen frühen Beleg 

für das Fortleben binitarischer Traditionen im palästinisch-rabbinischen Judentum sehen. Mei-

ne Analyse des Midraschs kommt zu einem anderen Ergebnis: Ich finde in den Quellen des 

palästinischen Judentums keinen Beleg für den Menschensohn als einer zweiten Gottheit ne-

ben dem biblischen Schöpfergott und vermute, dass die Usurpation des jüdischen Menschen-

sohns durch das Neue Testament – Jesus als der zur Rechten Gottes inthronisierte Menschen-

sohn, der mit den Wolken des Himmels kommen wird – die Rezeption und Weiterentwick-

lung dieser ursprünglich elementar jüdischen Idee im Judentum des sich zunehmend christia-

nisierenden Palästinas verhindert hat. 

Ganz anders ist die Situation im Judentum Babyloniens (zweites Kapitel). Dort spielte das 

Christentum nur eine sehr untergeordnete Rolle, und genau dort lebten die binitarischen Vor-

stellungen weiter. Es ist der babylonische Talmud (und keine palästinische Quelle), der den 

Messiaskönig David mit dem Menschensohn von Daniel identifiziert und auf einem Thron ne-

ben Gott Platz nehmen lässt. Und es ist kein Geringerer als Rabbi Aqiva, einer der Helden so-

wohl des rabbinischen Judentums als auch der frühen jüdischen Mystik, dem diese Gleichset-

zung in den Mund gelegt – und dem von seinen rabbinischen Kollegen sofort energisch wider-

sprochen wird. Wir begegnen hier erstmals einem Muster, das nahezu alle einschlägigen 

Quellen dieser Epoche durchziehen wird, nämlich die Wiederaufnahme kühner binitarischer 

Gedanken in bestimmten jüdischen Kreisen Babyloniens und die Zurückweisung dieser Ge-

danken sowie die scharfe Polemik dagegen in der rabbinischen Mehrheitsgesellschaft. Wäh-

rend der babylonische Talmud die Vorstellung von der Erhöhung Davids als vergöttlichter 

Menschensohn nur zusammen mit einer Polemik dagegen präsentiert, ist die Hekhalot-Litera-

tur, die Literatur der frühen jüdischen Mystik,7 hier sehr viel unbefangener: Für die nur in der 

Hekhalot-Literatur überlieferte David-Apokalypse ist David ganz unbestritten der in den Him-

mel erhobene und neben Gott inthronisierte Messiaskönig. Christliche Parallelen in der Johan-

nes-Apokalypse des Neuen Testaments sowie bei den Kirchenlehrern Ephrem dem Syrer und 

Johannes Chrysostomus zeigen, warum die meisten Rabbinen Babyloniens so allergisch auf 

die Erhöhung von David als gottgleichem Menschensohn und Messiaskönig reagierten. 

Genau dieses Muster wird auch bei den Traditionen um den biblischen Patriarchen Henoch 

sichtbar, die ebenfalls im rabbinischen Judentum und in der frühen jüdischen Mystik rezipiert 

und weitergeführt werden (drittes Kapitel). Auch hier ist, ähnlich wie beim Menschensohn, 

auffallend, dass die palästinisch-rabbinischen Quellen ganz zurückhaltend und eher negativ 

gestimmt sind, während die babylonisch-rabbinischen Quellen und die Hekhalot-Literatur 

wieder die Ambivalenz von Rezeption und Ablehnung erkennen lassen. Nach einem kurzen 

Überblick über die Gestalt Henochs – des einzigen vorsintflutlichen Patriarchen, der keines 

natürlichen Todes starb, sondern lebendig in den Himmel aufgenommen wurde – in der Heb-

räischen Bibel und in den apokryphen Henochbüchern analysiere ich den einzigen palästini-

schen Midrasch, der das Schicksal Henochs diskutiert. Nur hier stoßen wir auf eine in ihrer 

scharfen Polemik kaum überbietbare Ablehnung der Himmelfahrt Henochs: Henoch ist für die 

Rabbinen Palästinas, ganz im Gegensatz zu ihren frühjüdischen Kollegen in der Zeit des 

Zweiten Tempels, ein Frevler, der nicht nur eines natürlichen Todes starb, sondern der diesen 

 
7 Hekhalot-Literatur wird die Literatur genannt, die von den hekhalot, den himmlischen «Hallen» oder «Paläs-

ten», handelt, die der Mystiker bei seiner Himmelsreise durchschreitet, um zum göttlichen Thron (merkavah) im 

siebten «Palast» zu gelangen; diese «Hallen» oder «Paläste» können auch mit den sieben Himmeln gleichgesetzt 

werden. Der Begriff hekhal im Singular stammt ursprünglich von der Architektur des irdischen Tempels, wo er 

konkret für die Vorhalle vor dem Allerheiligsten verwendet wird. Der Mystiker, der die Himmelsreise unter-

nimmt, wird paradoxerweise jored merkavah genannt, das heißt der, der zur Merkavah «hinabsteigt». 



Schäfer - Ein Gott (Zwei Götter im Himmel) 7 26.09.2023 

Tod auch verdient hat. Ein Blick in die zeitgenössischen christlichen Quellen, die die vor-

christliche jüdische Traditionslinie aufgreifen und christlich umdeuten, macht sofort deutlich, 

warum die palästinischen Rabbinen so reagieren. 

Ganz anders verhält es sich wieder in der frühen jüdischen Mystik. Im 3. Henochbuch, dem 

jüngsten Werk der Hekhalot-Literatur, wird der Mensch Henoch in den höchsten Engel Metat-

ron verwandelt und erhält den Ehrentitel «Kleiner» oder «Junger Gott» (JHWH ha-qatan). 

Damit ist der Höhepunkt binitarischer Traditionen im Judentum der Spätantike erreicht. Als 

wie gefährlich diese Gedanken angesehen werden konnten, zeigt der Midrasch vom Aufstieg 

Elischa ben Avujahs in den siebten Himmel, in dem dieser Metatron auf einem göttlichen 

Thron sitzen sieht und daraus schließt, dass es «zwei Mächte» im Himmel geben muss, näm-

lich Gott und Metatron – eine Erkenntnis, die als Häresie gedeutet wird und die sofortige Be-

strafung des Rabbi wie auch Metatrons nach sich zieht. Auch hier ist der Ton in der Überliefe-

rung der Hekhalot-Literatur viel verhaltener als in der Parallele im babylonischen Talmud. 

Dasselbe gilt für den Traditionskomplex, der sich um Akatriel rankt, einen mit Metatron iden-

tischen Engel. Während in der Hekhalot-Literatur nicht der Rabbi, sondern ausgerechnet Gott 

selbst zum Protagonisten einer zweiten göttlichen Gestalt neben sich wird, ist es wieder der 

babylonische Talmud, der in einer Parallelversion die Maßstäbe zurechtrückt und die «reine 

Lehre» von dem einen und einzigen Gott wiederherstellt. Auch in der letzten Quelle über Rav 

Idith und Metatron wiederholt sich dieses Muster. In einem Midrasch, der sich nur im babylo-

nischen Talmud findet, streiten der Rabbi und ein unbekannter Häretiker über Metatron: Der 

Rabbi gibt leichtfertig zu, dass Metatron denselben Namen wie Gott trägt, und wird damit 

ungewollt zum Vertreter der Idee eines zweiten Gottes – was er dann ebenso erschrocken wie 

ungeschickt von sich weist. Der Talmud versucht also wieder, den binitarischen Gedanken 

durch eine Polemik zu entschärfen. Auch hier belegen bisher wenig beachtete Texte aus der 

Hekhalot-Literatur, dass die Vorstellung von zwei Göttern im Himmel sich in Kreisen der jü-

dischen Mystiker festgesetzt hatte und genau deswegen von den Rabbinen des babylonischen 

Talmuds so heftig bekämpft wurde. 

Damit ist der Kreis des Themas von den zwei Göttern im jüdischen Himmel vom biblischen 

Danielbuch bis ins rabbinische Judentum und in die jüdische Mystik der Spätantike umrissen. 

Methodisch gehe ich so vor, dass ich keinen allgemeinen Überblick und auch keine abgehobe-

nen Thesen vortrage, sondern meine Überlegungen jeweils aus den Quellen entwickle. Ich 

bitte meine Leser daher, sich mit mir auf die Interpretation einiger zentraler Texte einzulassen, 

denn anders lässt sich ein so schwieriges und in seinen Konsequenzen weitreichendes Thema 

nicht seriös behandeln. Im Kern behaupte ich ja nichts Geringeres, als dass die Vorstellung 

von einem siegreichen Monotheismus weder für das nachexilische Judentum seit Daniel zu 

halten ist noch – und erst recht nicht – für das nach-neutestamentliche Judentum. Gerade das 

Judentum der Spätantike mit den Protagonisten der frühen jüdischen Mystik an der Spitze – 

die eben nicht nur auf hermetisch abgeschlossene und eher skurrile Kreise beschränkt blieben, 

sondern in das Zentrum des babylonisch-rabbbinischen Judentums vordrangen – war, unge-

achtet aller Bemühungen um Abgrenzung vom Christentum, für binitarische Gedanken anfäl-

lig. Trotz der Usurpation binitarischer Ideen durch die Christologie des Neuen Testaments 

und der frühchristlichen Autoren hat das Judentum der Rabbinen und der frühen Mystiker an 

diesen Ideen festgehalten. Indem es die Vorstellung von den zwei Göttern im jüdischen Him-

mel wieder aufgreift, antwortet das Judentum der Spätantike auch auf die Anmaßung des 

Christentums, aber diese Antwort ist in ihrem Wesen genuin jüdisch und als solche nicht nur 

abwehrend und abgrenzend, sondern auch affirmativ. Insofern konkurrierten das frühe Chris-

tentum und das rabbinische Judentum auch um den zweiten Gott neben dem Schöpfergott. 

Quelle: Peter Schäfer, Zwei Götter im Himmel. Gottesvorstellungen in der jüdischen Antike, 



Schäfer - Ein Gott (Zwei Götter im Himmel) 8 26.09.2023 

München: C.H. Beck, 2017, S. 7-21. 


