
Ritschl - Die Intimität Gottes 1 26.09.2023 

Die Intimität Gottes 

Von Dietrich Ritschl 

Sie können Gott denken, wenn Sie wollen, und die Chancen stehen gut, dass Gott wirklich das 

ist, was Sie denken. Zumindest kann Gott als ein Produkt Ihrer Gedanken weitere Gedanken 

lenken und zum Mittelpunkt einer ständigen Suche nach Gott werden. Wenn Sie Gott denken, 

haben Sie ein wunderbares Geschäft vor sich: Sie machen sich kühne Gedanken über das Uni-

versum und die Natur, das menschliche Gehirn und seine Wahrnehmung der Wahrheit, die 

menschliche Psyche und ihre religiösen Dimensionen, über Gut und Böse und alles andere. 

Sie treffen auf Atheisten und Agnostiker, die sagen, dass Sie sich irren, und auf Gläubige, die 

Sie zwingen, ihnen zuzustimmen, und auf politisch korrekte (oder inkorrekte) Menschen, die 

Sie auf ihre Seite ziehen wollen. Vielleicht entdecken Sie sogar den verborgenen Atheisten in 

sich selbst. Sie werden zwischen Zweifel und Gewissheit schwanken und die Fahrt genießen. 

Aber vielleicht verlieren Sie auch den Gott, den Sie glauben. Wer weiß das schon? Aber Gott 

zu denken ist eine wunderbare Tätigkeit, das versichere ich Ihnen. 

Es gibt jedoch auch eine andere Seite der Medaille, eine jüdische Seite sozusagen. Israel 

wachte eines Morgens auf und die Gottheit war da; Gott war ihr Gott. Sie wurden in die Gott-

heit hineingezogen; sie begannen eine Geschichte mit Gott, eine Komposition aus Tausenden 

und Millionen von individuellen Lebensgeschichten, die alle direkt oder indirekt mit Gottes 

eigener Geschichte verschmolzen sind. Diese Geschichten werden gelebt, und einige von 

ihnen werden erzählt und wieder erzählt, und sie führen zu der Geschichte von Jesus, dem Ju-

den, und von ihm aus, nach der Auferstehung, plätschern und fließen sie in die Welt der Hei-

den über und ziehen unsere Lebensgeschichten in Gottes laufende Geschichte hinein. Natür-

lich können Sie diesen Gott auch denken, aber lange bevor Sie Gott denken, müssen Sie mit 

Gott leben und Ihre Lebensgeschichte von Gott gestalten lassen. 

Als ich jung war, sagten mir meine Lehrer in Basel und Edinburgh, dass diese beiden Wege, 

Gott zu erreichen, unvereinbar seien. Entweder man bleibe bei den Philosophen, mache sich 

hochtrabende Gedanken über Gott und das Universum und hoffe, einen Blick auf die Gottheit 

zu erhaschen, indem man die Schönheit und Ordnung der Natur bewundere und das unlösbare 

Problem des Bösen in der Welt im Angesicht eines allmächtigen Gottes toleriere. Man müsse 

entweder diesen Weg gehen, sagten sie, oder den anderen Weg: sozusagen in die biblischen 

Geschichten hineinkriechen (obwohl sie den Begriff „Geschichte“ nicht benutzten, sprachen 

sie ganz dogmatisch von „Offenbarung“), zuhören, was die frühen Zeugen zu sagen hatten, 

auf ihre Geschichten achten, sie mit der eigenen Lebensgeschichte vergleichen ... und so wei-

ter. 

Als ich in den fünfziger Jahren in die USA kam, um Theologie zu lehren, habe ich, glaube ich, 

meinen Studenten gesagt, was meine Lehrer mich gelehrt hatten: Die beiden Wege passen 

nicht zusammen. Aber seitdem ist viel Zeit vergangen, und heute frage ich mich, ob das wirk-

lich nicht der Fall ist. Sind wir nicht eigentlich beides, „Griechen“ und biblisch orientierte 

„Juden“? Zumindest würde ich das von mir selbst sagen, und wenn ich an die Studenten 

denke, die ich unterrichtet habe, und an die Menschen, die ich in den Kirchen in den USA und 

auf anderen Kontinenten getroffen habe, dann scheint es mir, dass wir alle von einigen philo-

sophischen Ansätzen zu den letzten Fragen über Leben und Tod, Zeit und Ewigkeit, Gut und 

Böse, Gott und das Universum durchdrungen sind. Wir alle, die wir in der westlichen Welt 

aufgewachsen sind, haben Anteil an diesem Milieu. 

In diesem Zustand brechen die biblischen Geschichten – die in der Tat einen anderen Gott 

präsentieren – in unser Milieu ein, überraschen uns bei der Ausübung unserer täglichen Arbeit 



Ritschl - Die Intimität Gottes 2 26.09.2023 

und unseren Gedanken. Ich denke, es ist unvermeidlich und zugleich zutiefst menschlich, bei-

des zu tun: Gott zu denken, als wären wir Griechen, und mit Gott zu leben, als wären wir Ju-

den. Man mag das tragisch nennen und beklagen, dass die christliche Kirche nie wirklich mit 

ihrem griechischen Erbe zurechtgekommen ist. Aber so ist es nun einmal. Augustinus, Tho-

mas von Aquin, die Reformatoren – sie alle teilten dieses Dilemma und versuchten, jeder auf 

seine Weise, einen Ausgleich zu finden oder zumindest einen lebendigen Dialog in sich selbst 

zu führen. 

Der Dialog wird, wie mir scheint, gut geführt, wenn wir zulassen, dass die biblischen Ge-

schichten unsere hochtrabenden Spekulationen und philosophischen Gedanken ständig korri-

gieren und herausfordern. Diese Weisheit der Welt, wie der Apostel sie nennt (1. Korinther 1-

2), wird jedoch herausgefordert, gleichsam untergraben durch das, was der Apostel in einem 

Ausbruch radikalster Sprache die Torheit Gottes nennt, ein seltsames Kontrast-Synonym für 

„Weisheit Gottes“, ein Begriff, den er ebenfalls verwendet. In dieser seltsamen und wunderba-

ren Passage stellt der Apostel die Pyramide auf den Kopf: Was einst ganz oben war, hoch 

oben, ist jetzt unten, wo die Schwachen und Verachteten sind. Und natürlich muss er an dieser 

Stelle von Jesus am Kreuz sprechen. Kein „survival of the fittest“ – sondern neues Leben für 

die Schwächsten. Ich glaube, das ist die stärkste Art, von der Nähe Gottes zu sprechen. 

Der Unterschied zwischen der griechischen und der hebräischen Denkweise ist, wie uns Ge-

lehrte versichern, übertrieben worden. Es gibt Stellen in der Bibel, die an griechische Begriffe 

erinnern, obwohl sie eigentlich hebräisch waren. Und es gibt griechische Gedanken und philo-

sophisch-mystische Vorstellungen über Gottes Nähe, von denen man meinen könnte, dass sie 

aus dem Herzen der Bibel stammen. Wir wollen uns hier nicht auf diese Debatte einlassen. 

Lassen Sie mich vielmehr zusammenfassen, wie meine philosophischen Gedanken über Gott 

durch die biblischen Geschichten, die ich lese, herausgefordert, kritisiert und bereichert wer-

den. Wahrscheinlich haben Sie ähnliche Erfahrungen gemacht. Meiner Meinung nach wird 

der Dialog zwischen dem Denken über Gott und dem Leben mit Gott durch die folgenden drei 

Einladungen aus den biblischen Büchern herausgefordert: Wir können uns an Gott erinnern. 

Gott wohnt im Gedächtnis der Gläubigen. Der „Gott unserer Väter (und Mütter)“ hält die Zeit 

in seinem Geist und in ihrem eigenen Gedächtnis fest; dort hält Gott auch diejenigen fest, die 

nicht mehr leben. 

Wir wissen, dass Gott ein verzeihender Gott ist, der unsere Erinnerungen reinigt und uns von 

unserer Vergangenheit befreit, ohne sie auszulöschen. Vergebung ist also „Rückwärtshoffen“, 

dass Gott die Elemente unserer Vergangenheit nicht zerstört, die wir brauchen, um die Zu-

kunft aufzubauen. In unseren Liturgien feiern wir das Gedächtnis der Gottheit, d. h. sowohl 

unser Gedächtnis an Gott als auch die höchst tröstliche Tatsache, dass Gott ein allumfassendes 

Gedächtnis hat. 

Es mag sein, dass wir zusätzlich zu unserer Liturgie – oder den Psalmen – etwas Theologie 

brauchen, um unser Gedenken an Gott zu strukturieren. Deshalb haben einige gesagt, dass 

„Theologie das Gedächtnis der Kirche ist“. Aber letztlich könnte die Kirche auch ohne Theo-

logie leben; sie braucht sie nur wegen der Komplexität und intellektuellen Verwirrung unserer 

Geschichte. Letztlich konzentriert sich das Gedenken an Gott auf die Erwählung des Volkes 

Gottes, der Juden, und, in abgeleiteter Weise, auf unsere Berufung: Heiden, die in den Baum 

„eingepfropft“ sind (Röm 11,17-24). Es ist ungemein tröstlich zu wissen, dass Gott gestern 

und vor allen Zeiten da war. 

Wir erfahren die Gegenwart Gottes. Wir können die Erfahrung der Gegenwart Gottes nicht 

machen, ohne uns an Gott zu erinnern. (Wenn man es philosophisch ausdrücken will: Es gibt 

keine Erkenntnis ohne vorherige Erfahrung.) Gottes Gegenwart ist eine Wiederkehr dessen, 



Ritschl - Die Intimität Gottes 3 26.09.2023 

woran wir uns an die Gottheit erinnern, und doch ist Gottes Gegenwart immer neu, eine neue 

Schöpfung derer, die Gott begegnen. Diese angemessenste Antwort auf Gottes Reden zu uns 

ist unsere Doxologie, mit der wir zu Gott sprechen. Das doxologische Sprechen ist ganz und 

gar nicht philosophisch. Es erkennt die Gegenwart Gottes in seiner Intimität an. Es ist unge-

mein tröstlich zu wissen, dass Gottes Gegenwart nicht nur im Gottesdienst erfahrbar ist (ach, 

wie oft haben wir Gott dort vermisst!), sondern in jedem Augenblick unseres Lebens, denn 

der Modus der Gegenwart Gottes ist der Geist. 

Wir können auf Gott hoffen. Hoffen ist wie das Erinnern an Gott in der Vorwärtsrichtung: im 

Vertrauen darauf, dass Gott seine Verheißungen erfüllen wird, morgen genauso innig gegen-

wärtig zu sein wie in der Vergangenheit. Hoffnung ist auf die seltsamste Weise mit der Ver-

gangenheit verbunden, eine Einsicht, an die Israel von den Propheten immer wieder erinnert 

wurde und die – wenn die Verkündigung der frohen Botschaft heute einen Sinn hat – das 

Herzstück jeder Predigt ist. 

Sie werden bemerkt haben, dass ich mich bei diesen kurzen Bemerkungen über die Vergan-

genheit, Gegenwart und Zukunft auf den dreifaltigen Gott bezogen habe, allerdings in einer 

etwas ungewöhnlichen Terminologie. Es ist eine große Schande, dass einige westliche Theo-

logen – die sich in vielerlei Hinsicht von der östlichen Orthodoxie unterscheiden – das Ver-

ständnis der Trinitätslehre verwischt haben, indem sie sich alle möglichen mathematischen 

Tricks und Rätsel in Bezug auf die Zahlen eins und drei und ihre Beziehung zueinander aus-

gedacht haben. Auf diese Weise ist das trinitarische Konzept zu einem Hindernis für den 

Glauben geworden, obwohl es eigentlich eine enorme Hilfe sein sollte: Die Gottheit, die uns 

erschaffen und in die Geschichte Gottes hineingerufen hat (der Gott, an den wir uns erinnern), 

ist identisch mit dem Gott, der dem menschlichen Leben und Leiden in Jesus innig gegenwär-

tig war (der Gott, dessen Gegenwart wir erfahren), und Gott ist mit uns in der Zukunft bis 

zum Ende der Zeit (in Gott hoffen wir): Vater, Sohn und Geist. 

Und wo stehen wir in Bezug auf den dreieinigen Gott? Meine Lieblingsmetapher, um von 

Gott zu sprechen, ist nicht die des Königs (oder Generals oder Präsidenten), sondern die des 

Mutterleibs, in dem wir wie ein Embryo sind. Psalm 139 spricht in diesem Sinne von Gott. 

Die Intimität Gottes könnte nicht eindringlicher beschrieben werden. 

Dietrich Ritschl ist Professor für Theologie an der Universität Heidelberg. Er lehrte in Austin 

und Pittsburgh und am Union Theological Seminary in New York sowie an der Gregoriani-

schen Universität in Rom. 

Quelle: The Living Pulpit, Januar-März 1997, S. 16-17. 


