Die Intimitat Gottes
\VVon Dietrich Ritschl

Sie kdnnen Gott denken, wenn Sie wollen, und die Chancen stehen gut, dass Gott wirklich das
ist, was Sie denken. Zumindest kann Gott als ein Produkt Ihrer Gedanken weitere Gedanken
lenken und zum Mittelpunkt einer standigen Suche nach Gott werden. Wenn Sie Gott denken,
haben Sie ein wunderbares Geschéft vor sich: Sie machen sich kiihne Gedanken tber das Uni-
versum und die Natur, das menschliche Gehirn und seine Wahrnehmung der Wabhrheit, die
menschliche Psyche und ihre religiosen Dimensionen, tiber Gut und Bose und alles andere.
Sie treffen auf Atheisten und Agnostiker, die sagen, dass Sie sich irren, und auf Glaubige, die
Sie zwingen, ihnen zuzustimmen, und auf politisch korrekte (oder inkorrekte) Menschen, die
Sie auf ihre Seite ziehen wollen. Vielleicht entdecken Sie sogar den verborgenen Atheisten in
sich selbst. Sie werden zwischen Zweifel und Gewissheit schwanken und die Fahrt geniefRen.
Aber vielleicht verlieren Sie auch den Gott, den Sie glauben. Wer weil} das schon? Aber Gott
zu denken ist eine wunderbare Tétigkeit, das versichere ich Ihnen.

Es gibt jedoch auch eine andere Seite der Medaille, eine jldische Seite sozusagen. Israel
wachte eines Morgens auf und die Gottheit war da; Gott war ihr Gott. Sie wurden in die Gott-
heit hineingezogen; sie begannen eine Geschichte mit Gott, eine Komposition aus Tausenden
und Millionen von individuellen Lebensgeschichten, die alle direkt oder indirekt mit Gottes
eigener Geschichte verschmolzen sind. Diese Geschichten werden gelebt, und einige von
ihnen werden erzéhlt und wieder erzahlt, und sie fihren zu der Geschichte von Jesus, dem Ju-
den, und von ihm aus, nach der Auferstehung, platschern und flieBen sie in die Welt der Hei-
den Uber und ziehen unsere Lebensgeschichten in Gottes laufende Geschichte hinein. Natir-
lich kdnnen Sie diesen Gott auch denken, aber lange bevor Sie Gott denken, missen Sie mit
Gott leben und Ihre Lebensgeschichte von Gott gestalten lassen.

Als ich jung war, sagten mir meine Lehrer in Basel und Edinburgh, dass diese beiden Wege,
Gott zu erreichen, unvereinbar seien. Entweder man bleibe bei den Philosophen, mache sich
hochtrabende Gedanken (iber Gott und das Universum und hoffe, einen Blick auf die Gottheit
zu erhaschen, indem man die Schénheit und Ordnung der Natur bewundere und das unlésbare
Problem des Bosen in der Welt im Angesicht eines allméchtigen Gottes toleriere. Man miisse
entweder diesen Weg gehen, sagten sie, oder den anderen Weg: sozusagen in die biblischen
Geschichten hineinkriechen (obwohl sie den Begriff ,,Geschichte* nicht benutzten, sprachen
sie ganz dogmatisch von ,,Offenbarung), zuhéren, was die friihen Zeugen zu sagen hatten,
auf ihre Geschichten achten, sie mit der eigenen Lebensgeschichte vergleichen ... und so wei-
ter.

Als ich in den funfziger Jahren in die USA kam, um Theologie zu lehren, habe ich, glaube ich,
meinen Studenten gesagt, was meine Lehrer mich gelehrt hatten: Die beiden Wege passen
nicht zusammen. Aber seitdem ist viel Zeit vergangen, und heute frage ich mich, ob das wirk-
lich nicht der Fall ist. Sind wir nicht eigentlich beides, ,,Griechen und biblisch orientierte
,,Juden“? Zumindest wiirde ich das von mir selbst sagen, und wenn ich an die Studenten
denke, die ich unterrichtet habe, und an die Menschen, die ich in den Kirchen in den USA und
auf anderen Kontinenten getroffen habe, dann scheint es mir, dass wir alle von einigen philo-
sophischen Ansatzen zu den letzten Fragen tber Leben und Tod, Zeit und Ewigkeit, Gut und
Bose, Gott und das Universum durchdrungen sind. Wir alle, die wir in der westlichen Welt
aufgewachsen sind, haben Anteil an diesem Milieu.

In diesem Zustand brechen die biblischen Geschichten — die in der Tat einen anderen Gott
prasentieren — in unser Milieu ein, tiberraschen uns bei der Ausubung unserer taglichen Arbeit

Ritschl - Die Intimitat Gottes 1 26.09.2023



und unseren Gedanken. Ich denke, es ist unvermeidlich und zugleich zutiefst menschlich, bei-
des zu tun: Gott zu denken, als wéaren wir Griechen, und mit Gott zu leben, als waren wir Ju-
den. Man mag das tragisch nennen und beklagen, dass die christliche Kirche nie wirklich mit
ihrem griechischen Erbe zurechtgekommen ist. Aber so ist es nun einmal. Augustinus, Tho-
mas von Aquin, die Reformatoren — sie alle teilten dieses Dilemma und versuchten, jeder auf
seine Weise, einen Ausgleich zu finden oder zumindest einen lebendigen Dialog in sich selbst
zu fuhren.

Der Dialog wird, wie mir scheint, gut gefuhrt, wenn wir zulassen, dass die biblischen Ge-
schichten unsere hochtrabenden Spekulationen und philosophischen Gedanken sténdig korri-
gieren und herausfordern. Diese Weisheit der Welt, wie der Apostel sie nennt (1. Korinther 1-
2), wird jedoch herausgefordert, gleichsam untergraben durch das, was der Apostel in einem
Ausbruch radikalster Sprache die Torheit Gottes nennt, ein seltsames Kontrast-Synonym fur
,.Weisheit Gottes*, ein Begriff, den er ebenfalls verwendet. In dieser seltsamen und wunderba-
ren Passage stellt der Apostel die Pyramide auf den Kopf: Was einst ganz oben war, hoch
oben, ist jetzt unten, wo die Schwachen und Verachteten sind. Und natirlich muss er an dieser
Stelle von Jesus am Kreuz sprechen. Kein ,,survival of the fittest™ — sondern neues Leben fir
die Schwéchsten. Ich glaube, das ist die starkste Art, von der Néhe Gottes zu sprechen.

Der Unterschied zwischen der griechischen und der hebrdischen Denkweise ist, wie uns Ge-
lehrte versichern, tbertrieben worden. Es gibt Stellen in der Bibel, die an griechische Begriffe
erinnern, obwohl sie eigentlich hebréisch waren. Und es gibt griechische Gedanken und philo-
sophisch-mystische Vorstellungen tber Gottes Nahe, von denen man meinen konnte, dass sie
aus dem Herzen der Bibel stammen. Wir wollen uns hier nicht auf diese Debatte einlassen.
Lassen Sie mich vielmehr zusammenfassen, wie meine philosophischen Gedanken tber Gott
durch die biblischen Geschichten, die ich lese, herausgefordert, kritisiert und bereichert wer-
den. Wahrscheinlich haben Sie &hnliche Erfahrungen gemacht. Meiner Meinung nach wird
der Dialog zwischen dem Denken tiber Gott und dem Leben mit Gott durch die folgenden drei
Einladungen aus den biblischen Biichern herausgefordert: Wir kénnen uns an Gott erinnern.
Gott wohnt im Gedéachtnis der Glaubigen. Der ,,Gott unserer Véter (und Mditter) hélt die Zeit
in seinem Geist und in ihrem eigenen Gedé&chtnis fest; dort hélt Gott auch diejenigen fest, die
nicht mehr leben.

Wir wissen, dass Gott ein verzeihender Gott ist, der unsere Erinnerungen reinigt und uns von
unserer Vergangenheit befreit, ohne sie auszuldschen. Vergebung ist also ,,Ruckwartshoffen®,
dass Gott die Elemente unserer Vergangenheit nicht zerstort, die wir brauchen, um die Zu-
kunft aufzubauen. In unseren Liturgien feiern wir das Gedachtnis der Gottheit, d. h. sowohl
unser Gedéachtnis an Gott als auch die hochst trostliche Tatsache, dass Gott ein allumfassendes
Gedachtnis hat.

Es mag sein, dass wir zusatzlich zu unserer Liturgie — oder den Psalmen — etwas Theologie
brauchen, um unser Gedenken an Gott zu strukturieren. Deshalb haben einige gesagt, dass

., T heologie das Gedachtnis der Kirche ist“. Aber letztlich konnte die Kirche auch ohne Theo-
logie leben; sie braucht sie nur wegen der Komplexitat und intellektuellen Verwirrung unserer
Geschichte. Letztlich konzentriert sich das Gedenken an Gott auf die Erwéhlung des Volkes
Gottes, der Juden, und, in abgeleiteter Weise, auf unsere Berufung: Heiden, die in den Baum
,.eingepfropft sind (R6m 11,17-24). Es ist ungemein trostlich zu wissen, dass Gott gestern
und vor allen Zeiten da war.

Wir erfahren die Gegenwart Gottes. Wir kdnnen die Erfahrung der Gegenwart Gottes nicht
machen, ohne uns an Gott zu erinnern. (Wenn man es philosophisch ausdriicken will: Es gibt
keine Erkenntnis ohne vorherige Erfahrung.) Gottes Gegenwart ist eine Wiederkehr dessen,

Ritschl - Die Intimitat Gottes 2 26.09.2023



woran wir uns an die Gottheit erinnern, und doch ist Gottes Gegenwart immer neu, eine neue
Schopfung derer, die Gott begegnen. Diese angemessenste Antwort auf Gottes Reden zu uns
ist unsere Doxologie, mit der wir zu Gott sprechen. Das doxologische Sprechen ist ganz und
gar nicht philosophisch. Es erkennt die Gegenwart Gottes in seiner Intimitat an. Es ist unge-
mein trostlich zu wissen, dass Gottes Gegenwart nicht nur im Gottesdienst erfahrbar ist (ach,
wie oft haben wir Gott dort vermisst!), sondern in jedem Augenblick unseres Lebens, denn
der Modus der Gegenwart Gottes ist der Geist.

Wir kénnen auf Gott hoffen. Hoffen ist wie das Erinnern an Gott in der Vorwaértsrichtung: im
Vertrauen darauf, dass Gott seine VerheilRungen erflllen wird, morgen genauso innig gegen-
wartig zu sein wie in der Vergangenheit. Hoffnung ist auf die seltsamste Weise mit der Ver-
gangenheit verbunden, eine Einsicht, an die Israel von den Propheten immer wieder erinnert
wurde und die — wenn die Verkindigung der frohen Botschaft heute einen Sinn hat — das
Herzstlck jeder Predigt ist.

Sie werden bemerkt haben, dass ich mich bei diesen kurzen Bemerkungen uber die Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft auf den dreifaltigen Gott bezogen habe, allerdings in einer
etwas ungewohnlichen Terminologie. Es ist eine grolRe Schande, dass einige westliche Theo-
logen — die sich in vielerlei Hinsicht von der 6stlichen Orthodoxie unterscheiden — das Ver-
standnis der Trinitatslehre verwischt haben, indem sie sich alle moglichen mathematischen
Tricks und Ratsel in Bezug auf die Zahlen eins und drei und ihre Beziehung zueinander aus-
gedacht haben. Auf diese Weise ist das trinitarische Konzept zu einem Hindernis fur den
Glauben geworden, obwohl es eigentlich eine enorme Hilfe sein sollte: Die Gottheit, die uns
erschaffen und in die Geschichte Gottes hineingerufen hat (der Gott, an den wir uns erinnern),
ist identisch mit dem Gott, der dem menschlichen Leben und Leiden in Jesus innig gegenwar-
tig war (der Gott, dessen Gegenwart wir erfahren), und Gott ist mit uns in der Zukunft bis
zum Ende der Zeit (in Gott hoffen wir): Vater, Sohn und Geist.

Und wo stehen wir in Bezug auf den dreieinigen Gott? Meine Lieblingsmetapher, um von
Gott zu sprechen, ist nicht die des Konigs (oder Generals oder Présidenten), sondern die des
Mutterleibs, in dem wir wie ein Embryo sind. Psalm 139 spricht in diesem Sinne von Gott.
Die Intimitat Gottes konnte nicht eindringlicher beschrieben werden.

Dietrich Ritschl ist Professor fiir Theologie an der Universitat Heidelberg. Er lehrte in Austin
und Pittsburgh und am Union Theological Seminary in New York sowie an der Gregoriani-
schen Universitat in Rom.

Quelle: The Living Pulpit, Januar-Mé&rz 1997, S. 16-17.

Ritschl - Die Intimitat Gottes 3 26.09.2023



