
Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  1 05.09.2023 

Der (Un-)Sinn des Lebens [De (on)zin van het leven]1 

Von Kornelis Heiko Miskotte 

 

Der Sinn des Lebens 

Man tut gut daran, zu bedenken, wie »modern« dieser Ausdruck eigentlich ist: ein letzter Aus-

läufer des philosophischen Idealismus. Das Mittelalter und noch Calvin fragten nicht nach 

dem »Sinn des Lebens«, sondern vielmehr nach dem Ziel unseres Lebens; so taten es auch 

noch, wenngleich auf einer anderen Ebene, der Deismus und die Aufklärung. Der Ausdruck 

»Sinn des Lebens« setzt ein kosmisches Lebensgefühl und ein mehr oder weniger vermesse-

nes Selbstbewußtsein, zumindest ein beherztes Vertrauen voraus, daß die Fragen unseres 

Geistes die Kehrseite der Antwort des Geistes bilden2. Die Frage nach dem Ziel unseres Le-

bens ist dagegen eine Katechismusfrage: der Sinn oder nüchterner: die Bedeutung des Lebens 

liegt darin: zu sein, auf geschöpfliche Weise zu existieren, in dem Sinne, daß der Mensch als 

besonderes Geschöpf nach dem Ziel seines Lebens gefragt ist; und von diesem Ziel kann er 

wissen, weil es ihm schon lange in der Gemeinde gesagt ist. Das Ziel heißt: Gott erkennen, 

ihm dienen, ihn loben. Das rechte Leben besteht im Loben. Der Mensch hat kein anderes Ziel, 

als seiner Art gemäß dazusein, nämlich als antwortendes Geschöpf, d. h.: vor Gott3. 

Die »Natur« 

Der »Sinn« »des« Lebens aber ist, gemessen mit rationalem Maßstab, ein ziemlich krasser 

Anthropomorphismus, den wir mit Recht nicht ohne weiteres durchgehen lassen und den wir 

mit Recht kritisch betrachten. Das Wort »Sinn« ist ja dem bewußten, mit Vernunft begabten, 

sich Rechenschaft gebenden Stück Leben entlehnt, das wir »Mensch« und menschlichen 

»Geist« nennen. Man kann gewiß fragen, ob es angeht, das Wort »Sinn« auch auf die astrono-

mischen Welten, die physikalischen Strukturen, die biologischen Prozesse anzuwenden, und 

ob dabei nicht die Reichweite des Menschen überschätzt und seine Urteilskompetenz bis zum 

Absurden emporgeschraubt wird. Es scheint eine gute Lektion für uns zu sein, wenn wir von 

Vertretern der induktiven Methode belehrt werden, das »Chaos«, das Sinnlose, Richtungslose, 

Spielerische und Katastrophale müsse man charakterisiert sehen als »Order from another point 

of view«, wenn ferner von dieser Seite die These aufgestellt wird, wir könnten mit unserer 

wissenschaftlichen Ausrüstung, würde während unserer Wahrnehmung etwas Neues geschaf-

fen, dieses nicht als etwas »Neues« sehen, sondern lediglich als Veränderung, d. h. als ein 

zweideutiges Zeichen einer Bewegung innerhalb der alten dynamischen Zusammenhänge. Es 

ist ganz nützlich, wenn man uns am Ende unser »Erbgut« von Protoplasma und Chromoso-

men als ein differenziertes Ganzes vorstellt, das wie ein Stoß Spielkarten gemischt und ausge-

 
1 Zuerst erschienen unter dem Titel Het Woord van God en de (on)zin van het leven in: Wending. Maandblad 

voor evangelie en cultuur, Jg. 6 (1951), S. 362-391. Wieder abgedruckt in: K. H. Miskotte, Kennis en Bevinding, 

Haarlem 1969, S. 157-184. 
2 Vgl. K. Joël, Der Ursprung der Naturphilosophie aus dem Geiste der Mystik (Schriftenreihe zur Neubegrün-

dung der Naturphilosophie), Jena 1926 – vor allem die Ausführungen über Pico della Mirandola, Leonardo da 

Vinci und Paracelsus, a.a.O. S. 14ff. Im Abschnitt über Parmenides und Xenophanes und die griechische Lyrik 

heißt es: »In Spott und Klage schärft sich das kritische Bewußtsein, hebt sich das Selbstgefühl – das haben die 

Naturphilosophen von den Lyrikern empfangen« (a.a.O. S. 41). 
3 So liest man z. B. im Genfer Katechismus: Quelle est la principale fin de la vie humaine? C'est de connaître 

Dieu. – Porquoi cela? Parce que Dieu nous a créé et mis au monde pour être glorifié en nous. – Quel est le souve-

rain bien des hommes? Cela même. – Mais quelle est la vraie et droite connaissance de Dieu? C'est de le con-

naître pour ['honorer. – C'est que nous mettions toute notre confiance en lui; que nous le servions en obéissant à 

sa volonté; que nous l'invoquions dans toutes nos nécessités, cherchant en lui notre salut et notre bonheur. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  2 05.09.2023 

teilt wird. Es ist für uns eine gute Lektion, um zu begreifen, daß der Sinn, den wir finden, der 

Sinn ist, den wir vorausgesetzt haben, und daß umgekehrt der Nicht-Sinn oder Un-Sinn nichts 

anderes als die Grenze oder die Durchkreuzung des Sinnes ist, den wir erkenntniskritisch, me-

thodisch, statistisch voraus-gesetzt haben. Jede wissenschaftliche Methode ist auf die Sinnge-

bung eines Teiles der Wirklichkeit abgestimmt und findet dementsprechend nichts anderes als 

ein Eliminat des »Gegebenen«. 

Die Frage oder der Angstschrei: Ist das die Welt? Ist das der Mensch? – ist mit einem schlich-

ten: Nein! zu beantworten. Das ist nicht die Welt (übrigens auch ein emotional gefärbtes 

Wort, bei dem man sich strenggenommen wenig denken kann – nun gut!) – »das« ist die 

»Welt« der Physik oder die »Welt« der Chemie oder die »Welt« der Biologie, das ist die 

Welt, in der sich das, was als Untersuchungsobjekt methodisch ausgeschaltet werden mußte, 

natürlich nicht zeigt. – Alle diese »Welten«, auch wenn man sie zusammenfügt, bilden noch 

nicht das »Leben«; die Sinnzusammenhänge der verschiedenen Wissenschaften ergeben anei-

nandergereiht noch nicht den »Sinn des Lebens«; die übrigbleibenden »Randprobleme«, Apo-

rien, Dysteleologien, die Un-Ordnung, kurzum: der Un-Sinn geben zusammen noch kein Bild 

dessen, was in Wahrheit dem undenkbaren Ganzen fehlt. Das Wort »Sinn«, angewendet auf 

die Welt, die der Mensch nicht selbst ist, sondern die er untersucht und handhabt, mag unver-

meidbar sein, es enthält nichtsdestoweniger eine Grenzüberschreitung, die z. B. mit der Wahr-

nehmung oder besser der Berechnung, der rationalen Projektion unzähliger Moleküle, die sich 

in »perfect disorder« bewegen, bestraft wird. So hält es uns der Physiker äußerst lehrreich vor. 

Aber letztlich scheint es auf jedem Gebiet der exakten Forschung eine anthropomorphistische 

Naivität oder unangebrachte Tiefsinnigkeit zu sein, nach dem Sinn des Lebens zu fragen. Wer 

wird z. B. von der Statistik, einer seit Quetelet4 mathematisch sich immer mehr vervollkomm-

nenden Wissenschaft, eine Antwort erwarten auf die Fragen, warum jedes Jahr ungefähr eine 

gleiche Anzahl Morde geschieht, eine in fester Proportion damit stehende Anzahl Geburten, 

oder gar, wie dieser oder jener eigentlich dazu kam, oder auch, wozu die Wehrlosen wehrlos 

sein müssen, oder was eigentlich Immoralität ist und welchen Wert die Menschenleben haben, 

die in einer so offenkundig determinierten Massenproduktion »geliefert« werden? Niemand 

erwartet hier eine Antwort, weil die statistische Methode die Frage nach dem Sinn nach allen 

Seiten hin konsequent ausschließt5. Mutatis mutandis liegen die Dinge bei jedem Fortgang in 

der Wissenschaft ebenso: es ist kein wissenschaftlicher Fortschritt möglich ohne eine metho-

dische Beschränkung, Ausklammerung, Isolierung; ferner kann man kein System in die 

exakte Wissenschaft bringen ohne eine philosophische Grundlage (die mehr als Erkenntnis-

theorie umfassen muß), und diese ist letztlich nicht möglich ohne eine Schau, eine Einbildung, 

einen Glauben, eine Willenstat der Vernunft, eine kreative Entscheidung hinsichtlich des letz-

ten Grundes der Gültigkeit der Vernunft. Der »Sinn« des Lebens ist wirklich eine anthropo-

morphe Projektion, ein anti- oder übervernünftiges Postulat. » Die Natur – weit entfernt da-

von, ein Ausgangspunkt für unser Wirklichkeitsverständnis zu sein – bleibt ein uns gegen-

überstehendes Phänomen, hinter dem nichts anderes liegt als der Gedanke, den wir selbst uns 

davon bilden.«6 

  

 
4 Vgl. L. A. J. Quetelet, Du Systeme social et des lois qui le régissent, Paris 1848. 
5 Wiewohl sich die Sprache des mechanischen Denkens (als Sprache!) dazu nicht besonders eignet, nicht einmal 

dazu, das Mechanische auszudrücken. Man höre etwa nur das Ergebnis, zu dem O. zur Strassen in seinem Bei-

trag »Die Zweckmäßigkeit« (in: P. Hinneberg (Hrsg.), Kultur der Gegenwart III, 4,1 Leipzig/Berlin 1915, S. 

148) kommt: »Reiner Zufall, organisierter Zufall, konservierter Zufall, das sind die drei Stufen des zweckmäßi-

gen Geschehens und sein gesamter Gehalt.« – Organisierter Zufall! Wie komisch das klingt! 
6 H. J.Posin: A. W. deGroot (Hrsg.), Scientia. Handboekvoor wetenschap, kunsten godsdienst, Utrecht 1938, S. 

39. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  3 05.09.2023 

Das Menschsein 

Aber diese Überlegungen erscheinen uns allzu kühl. Unser Unfriede mit dem »Chaos« und 

mit dem »sinnlosen« Zusammenhang muß tiefere Gründe haben. Wir bestätigen damit unwill-

kürlich, was Novalis in seinem Werk »Die Lehrlinge zu Sais« angedeutet hat, daß nämlich das 

auf wissenschaftliche Ordnung trainierte Denken nur »ein Traum des Gefühls«, des tieferen 

Empfindens ist, daß ein solches Denken, gemessen an der Totalität des Lebens, vielleicht oder 

bestimmt ein erstorbenes Leben, eine blasse, schlaffe Daseinsweise ist. Wie dem auch sei – 

wir sind überzeugt, daß im Blick auf den Menschen, in welchem ein Naturwesen und ein die 

Natur erkennendes Wesen vereinigt sind, das Reden von »Sinn« und »Ziel« des Lebens nicht 

willkürlich oder vermessen heißen kann, daß die Ehre und die Würde des Menschseins gerade 

an der Bindung und der Richtung, an der Rechenschaft und der Realisierung unserer besonde-

ren Bestimmung, unserer Berufung zu einer geistigen Existenz hängen. Das geht so weit, daß 

wir ruhig annehmen können, der Mensch sei durch das sog. »Chaos« in der »Natur« nicht in 

erster Linie auf Grund des Scheiterns seiner Denkmethode in Verwicklungen geraten, sondern 

durch die Ahnung, mit ihm selber (der nicht nur Beobachter, sondern zugleich doch auch 

selbst ein Teil der »Natur« ist) könne es geradeso bestellt sein. Die Aporien der exakten Wis-

senschaft können für uns ein beunruhigendes Vorzeichen der Unauflösbarkeit unserer Lebens-

Situation und unserer kosmischen Position sein. Und dieser Eindruck wirkt in uns (seltsamer-

weise, aber nicht im mindesten zufällig) auch dann weiter, wenn wir eingesehen haben, daß es 

doch eigentlich ein erkenntniskritisch unberatener Schritt ist, von »Chaos« und »Wahnsinn« 

im Kosmos zu reden. Viel eher ist es so, daß in uns und nur in uns »das Chaos« und die Dys-

teleologie vermutet werden dürfen. Zuerst haben wir jenes »Chaos«, den Un-Sinn, spontan in 

den Raum der Lebensphänomene projiziert; dann ist das Chaos, fast ebenso spontan, auf uns 

selber zurückgefallen, nicht als ein Widerschein oder eine Rückwirkung dessen, was ur-

sprünglich außerhalb von uns bestand, sondern als Wiederkehr und Niederschlag der Wolken 

unserer Vermutung zu ihrem eigentlichen Ursprung in unserem Inneren. 

In unserem Inneren: da wird gelitten und gestritten. Da werden alle Fragen, die das »Chaos« 

betreffen, geboren; da entsteht auch das scheinbar unvernünftige, jedenfalls aus keiner eviden-

ten Erfahrung abzuleitende Empfinden, daß wir selber mit unserem »Sein« das »Chaos« 

schaffen, das »Nichts« hervorbringen, das hinter den Dingen, und das »Nichtige«, das in den 

Dingen ist. Da bricht manchmal auch das Gefühl durch, die Menschheit habe sich, um diese 

Tatsachen in den Hintergrund zu drängen, eine sakrale Welt geschaffen, halbbewußt, als einen 

großen Ritus des »Als-ob«, um sich gegen das Entsetzen des Daseins zu schützen, so wie es 

sich im Umkreis des Menschen, aber vor allem in ihm vollzieht-eine sakrale »Welt«, die (sa-

gen wir einmal, auch wenn der Begriff undurchsichtig ist) die Welt als ganze auf eine magi-

sche Weise zu seiner Welt macht. Wir handeln mit unseren Taten immer auch an der Welt, 

um sie zu vermenschlichen – und dadurch uns selbst zu übersteigen. Die große Frage im Hin-

blick auf Humanität und Kultur heißt: Gilt die Vermenschlichung nur für unsere Welt, wäh-

rend sie ein Wahn bleibt hinsichtlich der Welt als solcher – oder stimmt diese Sinngebung 

doch mit dem Sinn auch der außer- und übermenschlichen Welt überein? Wer das letztere ver-

neint, bleibt in einem heillosen Dualismus stecken. Hier konnten weder Fichte noch Cohen 

noch Bergson den »Gottesgedanken« vermeiden. Die sakrale Zwischenwelt enthält nämlich, 

auch wenn sie inhaltlich falsche Vorstellungen nähren sollte, das Zeichen, den Hinweis, daß 

Gott selbst letztlich das Außer- und Übermenschliche ist, das zugleich selber – menschlich ist; 

den Hinweis, daß wir mit der – um ein Bonmot von Karl Barth zu zitieren – dem »Heiligen 

Geist ganz besonders teuren Offenbarung, daß zwei mal zwei vier ist«7, zu rechnen haben; ei-

nen Hinweis vor allem, daß das Menschsein so sehr ein Geschehen sui generis ist, daß es eine 

eigene »Welt« bedeutet, eine »Welt«, die möglicherweise sehr unmittelbare Beziehungen zum 

 
7 Vgl. K. Barth, Kirchliche Dogmatik III/3, Zürich 1950, S. 183. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  4 05.09.2023 

Geheimnis der Welt unterhält. Die sakrale Zwischenwelt des Mythos (oder auch der totalitä-

ren Wissenschaft, die vorgibt, der Welt als ganzer Sinn zu verleihen) hindert uns daran, uns 

unserer wirklichen Situation bewußt zu werden. Sobald wir auch nur einen Augenblick lang 

von dieser Zwischenwelt nicht gehindert werden, begreifen wir, daß es keinen Sinn hat, in der 

»Welt« der exakten Wissenschaft von Los, Fatum, Schicksal, und ebensowenig, von Freiheit, 

Subjekt, Geist zu sprechen: Notwendigkeit ist kein Schicksal, Spielraum ist keine Freiheit, 

Mutation setzt kein Subjekt voraus. Wenn wir die von der Methode selbst unvermeidlich ge-

setzte Notwendigkeit als Schicksal und die Sprungvariation als Freiheit interpretieren, begeg-

nen wir darin nichts anderem als der Projektion und Hypostase der besonderen Problematik 

unseres Menschseins. 

Die Geschichte 

Dem Wesen des Menschseins begegnen wir in dem Geschichtscharakter unserer Existenz. 

Wenn wir das Menschsein als eine Welt für sich sehen, dann liegt das schon formal nicht auf 

einer Linie mit der »Welt« der Physik, der Biologie usw., weil der Mensch nicht nur an dem 

organischen Stoff, am Leben usw. Anteil hat, sondern auch das Subjekt dieser und aller denk-

baren Welten ist. Dieses Subjekt-Sein, dieses selbständige Handeln, dieses ethische Leben, 

diese »praktische Vernunft«, dieses Person-Sein macht den Menschen zu einem geschichtli-

chen Wesen. In diesem Handeln ist er auf dem Weg zu seinem Ziel, dem Ziel seines Lebens. 

Wer versucht, aus diesem Drama des Person-Seins zu entfliehen, der gibt seine Menschlich-

keit preis. Wer »Zeit«, »Freiheit«, »Entscheidung«, »Irrtum«, »Tragik«, »Verantwortung«, 

»Schuld« nicht ernstnehmen kann, sinkt ins Vegetative zurück oder weicht aus in das böse 

Spiel des verselbständigten Intellekts. Unser Leben ist nur seiner spezifischen Art gemäßes 

Leben, es findet seine eigene Einheit und Qualifikation nur als Geschichte. Unser Leben kann 

nicht in der theoria erfaßt werden. Das Leben kann nicht lyrisch, es muß episch gelebt wer-

den. Der Mensch ist Geschöpf, aber darin einzigartig, daß er darum wissen kann. Aber er ist 

nur ein Wissender, sofern er handelt. Er ist Person, sofern er an seine Grenze kommt; gerade 

dort gewinnt seine Existenz echten Gehalt. Er findet das Andere seiner selbst, das ihm fremd 

und verwandt ist. Er sucht sein alter ego. Er lebt, und nach einer sehr formalen Analogie des-

sen, was er an sich selbst erfährt, schreibt er auch einigen anderen Wesen »Leben« zu. Jedoch 

schreibt er ihnen keine Geschichte zu; nicht nur, weil er es sich nicht vorstellen kann (wäre 

Evolution z. B. dasselbe wie Geschichte, dann könnte er es sich sogar sehr gut vorstellen), 

sondern weil im dramatischen Gang seines Lebens seine Wirklichkeit offenkundig wird, weil 

alle seine Akte in einem »Gegenüber-Sein« wurzeln, in einer Existenzweise, durch die er als 

Denker von dem Gedachten, als Handelnder von dem, womit er umgeht, als Subjekt von allen 

Objekten und objektivierbaren Größen unterschieden ist. Menschsein heißt geschichtlich sein. 

Das bedeutet nicht, daß in anderen »höheren« Seins-Ordnungen keine Wesen bestehen könn-

ten, die auch mit einer dramatischen Selbstrealisierung, mit einer Erfüllung ihrer Bestimmung, 

mit einer Anwendung ihrer Freiheit beschäftigt sind – (die Engelgestalten kommen in vielen 

Religionen und bis hin zu Rilke vor). Die Geschichte mag viele Dimensionen, auch kosmi-

sche, auch göttliche und dämonische haben; dennoch bleibt sie vorzugsweise das Feld der 

Selbstverwirklichung, der Selbstenthüllung, der Selbstverherrlichung und Selbstentwürdigung 

des Menschen. 

Hier auf diesem »Gebiet« muß er nach dem Sinn fragen, weil er dort lebt, aber entscheidend: 

weil er dort lebt, weil die Rechtfertigung seiner eigenen außergewöhnlichen Position im »All« 

an dem Verlauf und dem Verhalten seines Menschseins hängt. Es kommt ihm vor, als sei er 

auserwählt. Er meint, er sei bestimmt, zu siegen, und nicht, unterzugehen. Er weiß: das, was 

ihn im Unterschied zu anderen Geschöpfen kennzeichnet, ist nicht so sehr ein Zustand als 

vielmehr ein Gang, ist nicht ein geordneter Besitz, sondern eine eigenartige Armut, ist nicht so 

sehr sein Denken als solches, sondern seine Vernunft, die sich in fortwährender Rechenschaft 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  5 05.09.2023 

zusammen mit seinem Leben in Entscheidungen vollzieht, ist nicht so sehr ein Wohnen im 

(ohnehin »imaginären«) Heute, sondern ein Sichstrecken in und mit der Zeit nach der Zukunft, 

nach »seiner« Zukunft8. Er kann nicht wirklich frei und offen im Geschehen der Geschichte 

stehen, sich wahrhaft geben mit seinem eigenen Beitrag und zugleich – »Nihilist« sein. Das 

Menschsein selbst als Geschichte impliziert einige Voraussetzungen, die – man mag sie ein-

gestehen, leugnen oder verschweigen – »gläubig« genannt werden müssen. »Daß es uns an 

Glauben fehle, kann man nicht sagen; allein die einfache Tatsache unseres Lebens ist in ihrem 

Glaubenswert gar nicht auszuschöpfen. – Eben in diesem ›kann doch nicht‹ steckt die wahn-

sinnige Kraft des Glaubens; in dieser Verneinung bekommt sie Gestalt.«9 Von hier aus, in die-

sem sehr zugespitzten Sinne, ist auch Kafkas Rätselwort zu verstehen: »Erkenntnis haben wir. 

Wer sich besonders um sie bemüht, ist verdächtig, sich gegen sie zu bemühen.«10 

Die Fragen 

Es ist zweifellos wahr und ein unabwendbares Elend, daß gerade die Geschichte, unser eige-

nes Gebiet also, uns unter immer neuen Fragen begräbt, die aus einem vorwissenschaftlichen 

Bereich stammen und sich über ein wissenschaftliches bis hinein in ein überwissenschaftli-

ches Stadium behaupten. Wir täuschen uns wohl nicht, wenn wir meinen, die (im Kern metho-

dologischen) Grundfragen der exakten Wissenschaft seien ein Kinderspiel verglichen mit den 

Fragen, die uns auf dem Felde der Geschichte entgegentreten. Jeder Monismus, wie leer, ge-

künstelt oder forciert er auch sein mag, hat den Vorteil, daß diese menschlichen Fragen in den 

vorgegebenen Ideen oder Thesen zum All, zur Natur, zur Substanz, zum Leben bereits gelöst 

sind. Die Fragen des Menschseins sind dann nur Varianten der Fragen nach dem Bau der Ma-

terie, nach dem kreativen Gang des Lebens usw.; sie werden nicht geleugnet, aber sie werden 

entkräftet. Dankbar für das, was sowohl Hellas wie auch Israel uns beibrachten, nämlich den 

Menschen als eine – gegenüber der Natur wie gegenüber Gott – eigene Kategorie zu sehen, 

haben wir Okzidentalen uns in die besondere Art des Menschseins leidenschaftlich vertieft, in 

der Überzeugung, von dort aus werde uns das Licht aufgehen; mit unserer Menschenwürde, 

derer wir uns auf diese Weise vergewisserten, verbände sich auch das menschliche Glück und 

die Selbstverwirklichung. Wir zogen uns, wie wir meinten, zu Recht auf die Eigenart des 

Menschseins zurück; wir verlangten nicht primär eine Antwort auf die Frage nach dem Sinn 

des Daseins, wir fragten nach dem Sinn oder besser: nach dem Ziel unseres Lebens. Und sieh, 

die Fragen vermehren sich gerade hier über die Maßen und in beängstigender Weise. Sie 

wachsen uns über den Kopf. Sie stürmen alle aus verschiedenen Richtungen auf den Men-

schen ein, und anstatt uns Antwort zu geben, erheischen sie Antwort im Blick auf den Sinn 

unseres Lebens; und die Antwort-Entwürfe verfangen sich in der immer wieder wie eine 

Wand aufsteigenden »Antwort« (oder besser: Antwort-Verweigerung), daß unser Leben-auch 

das Menschenleben, obwohl es sich als Geschichte, als eigenständiges, kreatives Dasein voll-

zieht – letztlich doch schicksals-gebunden ist. Das ist das Quälende der Fragen, daß der 

Schicksalscharakter des Daseins uns in unserem Menschsein verfolgt. Wer redet schon vom 

»Schicksal« eines Mars oder Jupiter? 

Was ist Schicksal? – Es scheint auf den ersten Blick genau das Umgekehrte von »Sinn« und 

 
8 »Der Mensch tritt ... wieder in den Mittelpunkt des organischen und zuletzt überhaupt des kosmischen Werdens 

ein, obwohl man ihn, gerade durch die moderne Wissenschaft, endgültig aus dieser zentralen Stellung verstoßen 

glaubte.« E. Dacqué, Religiöser Mythus und Abstammungslehre, in: ders., Natur und Erlösung. Schriften der 

Corona IV, München/Berlin 1933, S. 136. -Vgl. O. J. Hartmann, Der Mensch im Abgrunde seiner Freiheit. Pro-

legomena zu einer Philosophie der christlichen Existenz, Frankfurt 1932; H. Plessner, Die Stufen des Organi-

schen und der Mensch. Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin/Leipzig 1928. 
9 F. Kafka, Betrachtungen über Sünde, Leid, Hoffnung und den wahren Weg, in: F. Kafka, Er, ausgewählt von 

M. Walser, Bibliothek Suhrkamp Bd. 97, 1970, S. 209. 
10 F. Kafka, Ges. Werke Bd. 5 (hrsg. v. M. Brod), Hochzeitsvorbereitungen auf dem Lande und andere Prosa aus 

dem Nachlaß, New York 1953, S. 104. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  6 05.09.2023 

von »Ziel« zu sein; später stellt sich vielleicht für uns heraus, daß der »Sinn« im Schicksal be-

schlossen liegt, ein Spielraum innerhalb der Umfassung durch das Notwendige; wir können 

mitunter aber auch, in wilder Reaktion, den Eindruck haben, als sei unser Schicksal ein Ge-

bilde unserer Freiheit, sofern wir, aus der Tiefe unseres Andersseins gegenüber der Natur, den 

Sinn jeder Stunde von Mal zu Mal unsererseits setzen. Aber keiner dieser Gedanken ist auch 

nur von ferne so zwingend, daß er uns Gewißheit geben könnte. Darum überwältigt uns im-

mer wieder das, was zugleich das erste, das allgemeinste und ursprünglichste Erlebnis ist und 

als Resultante der theoretischen Wissenschaft vorgetragen wird: die Vorstellung vom Schick-

sal, von der Moira, der Nemesis. 

Ist das nicht der Kem unseres geistigen Leidens, daß der Determinismus, obwohl er tatsäch-

lich als ein Gedankenprodukt enthüllbar ist, obwohl am Tage ist, daß er weder als eine objek-

tive Wahrheit noch als eine gelebte Wirklichkeit gelten kann – daß dieses Gedanken-Produkt, 

aus dem wir unmöglich leben können, dennoch am Ende unseres Lebens, an der Grenze unse-

rer Lebensperioden, beim Abschluß von Jahr, Tag und Stunde im Rückblick immer wieder 

treffender Ausdruck der letzten Wirklichkeit zu sein scheint? Das bedeutet nichts anderes als 

die bittere Entdeckung (aber warum eigentlich bitter?), daß das Gewordene und als solches 

nachträglich Berechenbare als, proleptisch und prophetisch, die Art des ganzen Lebens, auch 

unseres Menschseins, auch unseres jeweils noch »zukünftigen« Lebens bestimmend verstan-

den werden muß: darum, weil alles, was wird, unausweichlich einmal zum Gewordenen ge-

hört, an dem kein Anzeichen von Freiheit mehr zu erkennen ist. Wir führen wohl Unterschei-

dungen ein, wir sprechen von kosmischen, sozialen, individuellen Schicksalselementen. Wir 

beschreiben diese Elemente immer genauer und ordnen sie für unser persönliches Bewußtsein 

immer ehrlicher. Wir erkennen gegenwärtig die Mehrdimensionalität der »gegebenen« Welt 

an. Sogar von der üblichen Analyse unseres Unterbewußten gilt, daß in ihr von vornherein die 

Absicht vorgewaltet hat, Schicksalsbestimmtheit und Sinngebung, das Gewordene und den zu 

setzenden Neuanfang immer wieder ins Gleichgewicht zu bringen. Auch der »dialektische 

Materialismus« trachtet faktisch danach, den Menschen zugleich als Objekt und als Subjekt 

zu sehen und ihn zur Entscheidung für das historisch Notwendige aufzurufen. Andererseits 

scheinen jene, die den schicksalhaften Charakter unseres Lebens verneinen, die in einem Salto 

mortale der Vernunft die Freiheit gegenüber dem Schicksal isolieren, hypostasieren und ver-

absolutieren möchten, dem Verhängnis des Schicksals-Bewußtseins so wenig zu entkommen, 

daß ihr Freiheitsbegriff wie ein Halo, ein Wolkenkranz, eine Ausdünstung unserer unvermeid-

lichen und zwar sehr vergeblichen Abwehrbewegungen gegen die allgegenwärtige Macht des 

dunklen, stumpfen Daseins als solchen erscheint. 

Kein Wunder, daß bei einem so relativen Unterschied zwischen Determinismus und Freiheits-

lehre, bei einem so knapp der Kausalität abgerungenen Bewußtseinsakt, bei der faktischen 

Störung des (früher noch im Erleben gefundenen) Gleichgewichts zwischen Mensch und Na-

tur, Geist und Schicksal – kein Wunder, daß bei so viel Krampf, zu einer »Sinngebung des 

Sinnlosen« zu gelangen, der Mensch sich klein vorkommt, seinen Raum bedroht und seine 

Aussicht beengend findet. Es hat keinen Sinn für ihn, »in Übereinstimmung mit der Natur« zu 

leben; er wird von ihr, mit oder ohne solche Entwürfe und Pläne, bei lebendigem Leibe ver-

schlungen. Es ist für den Menschen ein hoffnungsloses Unterfangen, er selbst sein zu wollen 

und zu diesem Zweck allerhand stoische oder zynische Ratschläge zu befolgen oder wenigs-

tens zu überlegen. Hier schnürt uns die Frage nach »dem Sinn«, d. h. jetzt nach dem Sinn un-

seres Lebens, nach dem Ziel der eigenen Geschichte, des persönlichen Menschseins das Herz 

zusammen bis zur Verzweiflung. »Soll denn der Mensch umsonst auf Erden sein erschaf-

fen?«11 Diese Frage setzt, wie man hört, »den« Menschen, die besondere Weise des Menschs-

eins, voraus. Es ist also nicht die Frage nach dem Sinn des Lebens, sondern wirklich die nach 

 
11 Nach der alten holländischen Reimfassung von Psalm 89, Strophe 19 (vgl. Psalm 89,48). 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  7 05.09.2023 

Ziel und Bedeutung unseres Lebens; denn ohne diese Voraussetzung bliebe keine besondere 

Frage übrig, während wir andererseits, erhalten wir diese Voraussetzung aufrecht, unter der 

Besonderheit dieser Fragen begraben werden. 

Das gilt nicht nur für das individuelle Leben, sondern auch für die Geschichte der Völker (wo 

es zwar nicht heftiger wirkt, aber massenhafter in die Erscheinung tritt). Ist es wahr, was der 

Großmeister der historischen Wissenschaft, Jacob Burckhardt, schreibt: in der Geschichte sie-

ge letzten Endes das Gemeine und nur das Gemeine, so daß »Schicksal« hier folglich nicht so 

sehr die Übermacht des Notwendigen als vielmehr die notwendige Übermacht des Bösen be-

sagen würde? Was ist dann der »Sinn« »unseres« Lebens? 

Wir werden nicht daraus klug 

»Sinn« ist in der Tat eine anthropomorphe Kategorie; daß wir damit die kosmischen Verhält-

nisse nicht aufzuhellen vermögen, läßt sich zur Not noch ertragen, aber in der Geschichte des 

Menschseins ist es unumgänglich, daß wir das, was uns widerfährt, und das, was wir tun, den 

Gang der Dinge und unseren Gang mit dem Maß unseres Geistes und unseres unmittelbar-evi-

denten Lebensgefühls messen. Die Frage nach dem »Sinn« ist hier nicht hochmütig, im Ge-

genteil, es wäre ein Verrat an unserem Menschsein, sie nicht zu stellen. Es muß immer Sinn 

haben, im Menschsein nach einem menschlich-verstehbaren Sinn zu suchen. Wie kommt es 

aber dann, daß wir nicht »daraus klug werden«, daß uns dabei »Hören und Sehen vergeht«? 

Wie kommt es, daß die Dialektik von Freiheit und Notwendigkeit uns verwirrt, daß das Über-

gewicht der Schicksalsseite der Ereignisse im menschlichen Leben, trotz der Gegengewichte 

und Spielräume, so unermeßlich wird, daß die Freude in uns ausgelöscht und die Hoffnung 

zerstört wird? Wie sollen wir es verstehen, daß die Empörung gegen den Verstand, gegen die 

Vernunft, die uns zu solcher Einsicht und zu solchem Empfinden zu zwingen scheint – diese 

so menschliche Revolte, wie sie z. B. von Leo Schestow entfesselt und angefacht wurde – uns 

forciert, ja reaktionär anmutet – und daß diese menschliche Abwehrbewegung, diese Gebärde 

der Selbsterhaltung sogar jene nicht überzeugt, die geistesverwandt genug sind, die darüber 

hinaus diese Krise der (Verstandes-) Sicherheiten sehr begrüßen, die auch gern der Vernunft 

die Schlüsselmacht der papalen Tyrannei entwinden möchten – wie kommt es, daß uns diese 

Befreiung nicht wirklich hilft, um in Freude zu leben und die Hoffnung zu bewahren? Müssen 

wir etwa zu »Gott« übergehen, den Gottesgedanken einführen? 

Der Sprung 

Es ist gut gemeint, wenn wir an den Grenzen unserer Vernunftwege einander an Gott, an sein 

Wort, an das Evangelium, an das Gesetz, an die Verheißung erinnern. Aber wie kommen wir 

eigentlich dazu? Wir zapfen plötzlich aus einem anderen Fäßchen. Wir öffnen einen anderen 

Hahn. Wir fahren in eine neue Schleusenkammer. Wir warten auf eine neue Fahrt. Die Frage 

ist nur: Wie kommen wir dazu, was bringt uns dahin? Wo kommt jenes Fäßchen auf einmal 

her? Jenen Hahn hatten wir wohl von vornherein im Rückhalt; das Einschleusen in die neue 

Kammer stand uns als mögliche Wirklichkeit bereits vor Augen, nicht wahr? Da steckt ir-

gendwo eine Unehrlichkeit. Denn der zweifelnde Partner, mit dem wir uns im Gespräch befin-

den, wird eingeladen, einen Sprung nach dem Glauben zu machen – während der Mensch, der 

ihn dazu ermutigt, den Sprung nicht zu wagen braucht, weil er schon ein Christ ist und sich in 

einer christlichen Weltanschauung häuslich eingerichtet hat. 

Das tief Unbefriedigende aller »Glaubensverteidigung« liegt in dem Unnatürlichen dieses 

Sprunges, zu dem wir am Ende eines bestimmten Gesprächsweges den Mitmenschen auffor-

dern (einerlei, ob es sich um einen kleinen Schritt oder um einen gewaltigen Kopfsprung in 

das Absurde handelt). Wir sprechen gelassen über die Kausalität und die Unordnung in der 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  8 05.09.2023 

Natur, wir reden von Schicksal und Herausforderung und kreativer Antwort, von der Tyche, 

die uns mit großem Raffinement unter der Maske des gewöhnlichen Lebens überfällt – und 

dann bringen wir – man verzeihe mir den groben Ausdruck – das Evangelium aufs Tapet und 

stellen plötzlich »Jesus« als Lösung hin, als Heilmittel für den müden Geist oder als Vorbild 

für den tastenden Willen, und werfen die Maske des Mitsuchers und Mitgrüblers und fellow-

sufferers ab und erscheinen als die Wissenden, als Leute, die schon längst wußten, wo die 

»Lösung« lag, die aber um der echten Spannung willen mitgemacht haben, als ob sie es nicht 

wüßten, um dann ganz unerwartet mit ihrer überraschenden Aufforderung herauszurücken: 

wenn du nun nur noch einen Schritt tun wolltest oder – der Graben ist vielleicht etwas breiter, 

als wir dachten – nur einen kleinen Sprung! Du möchtest doch auch glücklich werden, nicht 

wahr? Liegt dir viel, wenn nicht alles daran, mit deinem Leben ins reine zu kommen, den Sinn 

des Lebens zu finden – wohlan, dann wage den Sprung!, den Sprung nach dem Glauben über 

die Kluft des Unmöglichen und Undenkbaren, über die ewige crux. 

Das Elend der »natürlichen Theologie« 

Möglicherweise hat es Zeiten gegeben, da man diesen Sprung vermeiden konnte. Das war ein-

mal, als – aber wir können uns das kaum mehr vorstellen – der Europäer meinte, die »Natur« 

spreche deutlich von Gott und die menschliche Vernunft könne wirklich Gott aus der Welt 

und der Weltregierung kennenlernen. Damals lag der Sprung nämlich woanders: da, wo es 

galt, von dem »allgemeinen Gott« zu der Notwendigkeit eines Erlösers zu kommen. Das Ein-

schalten der natürlichen Gotteserkenntnis ist heute praktisch (trotz des Vaticanums12) verlo-

rene Liebesmühe. Aber wenn wir nicht wachsam sind, wird das Mitreden mit den Pessimisten 

und Nihilisten über das Schicksal und unsere Beklemmung eine Art negative natürliche Theo-

logie; wir machen uns auf, in der Verzweiflung unserer Mitmenschen einen Anknüpfungs-

punkt zu suchen. Wir markieren mit dem Evangelium den großen Mann, während ringsum so-

gar robuste Leute eine Arche suchen, ehe das Unwetter über das Leben hereinbricht und die 

Existenz in die völlige Sinnlosigkeit hineingerissen und fortgeschleudert wird. Wir müssen ja 

bei unserer apologetischen Rederei immer wieder einmal beiläufig vorgreifen auf das, was wir 

bereits wissen – und methodisch vortäuschen, nicht zu wissen. So sprechen wir von »Ge-

schöpf«, »Freiheit«, »Zeit«, »Verantwortung« und nehmen also Begriffe in den Mund, die uns 

alle nicht gegeben sind oder die wir letztlich nicht begründen können, doch umgekehrt sind 

wir dann (ungerechterweise) als »Gläubige« wenig geneigt, die implizite »Gläubigkeit« der 

Verantwortung, der Humanität, des Lebensmutes als solche (vgl. oben das Kafka-Zitat) anzu-

erkennen. Von allen apologetischen und evangelistischen Methoden ist diejenige, welche die 

Verzweiflung der Menschen an den Tag bringen will und diese Verzweiflung zum erhöhten 

Ruhm des »Glaubens« ausnutzt, die unsympathischste und wahrscheinlich auch die unfrucht-

barste. Sie bezeichnet den äußersten Tiefstand des Bestrebens, von der Erfahrung aus zu Gott 

zu kommen, einen Sinn zu konstituieren am Rande des Nicht-Sinns oder Un-Sinns, das 

Menschsein zu retten, indem man die Fegefeuerflammen der unmenschlichen Möglichkeiten 

spielen läßt, und wäre es nur so, daß man diesen unmenschlichen Redereien einen unmensch-

lichen Respekt erweist. Wir kommen nie zu Gott; er kommt zu uns. Wir finden nie legitim den 

Sinn unseres Lebens; der Sinn muß uns von Gott gesagt werden. Wir sind nicht auf der Suche 

nach dem Glück, sondern wir finden es, sobald wir gefunden werden. Kafka sagt tiefsinnig: 

»Es gibt ein Ziel, aber keinen Weg; was wir Weg nennen, ist Zögern.«13 Wir konstituieren 

nicht mittels der Vernunft, sondern Gott konstituiert unsere Vernunft. Niemand findet Ver-

nünftigkeit in der Welt, wenn er nicht von der Vernunft ausgeht; aber können wir von der 

Vernunft ausgehen, ohne von »Gott« auszugehen14? Und können wir mit Gott anfangen? 

 
12 Das erste Vatikanische Konzil (1869/70) erhob die Lehre von der natürlichen Gotteserkenntnis offiziell zur 

Kirchenlehre; vgl. H. Denzinger/A. Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, Freiburg 196533, Nr. 3004f. 
13 F. Kafka, Er, a.a.O., S. 197. 
14 Vgl. A. E. Loen, Inleiding tot de wijsbegeerte, Amsterdam 19553, S. 181ff. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  9 05.09.2023 

Selbst wenn wir uns auf das Menschsein, auf die Geschichte, auf die Vernünftigkeit der Kul-

tur beschränken – erweist sich dann nicht die Vernunft selber als ein »übermenschlicher« Be-

griff, der nicht mit unserer Erfahrung gegeben ist? Aber dürfen wir »Gott« als Bürgen hinstel-

len für unsere Sinngebung? Dürfen wir ihn um der Behauptung unserer Menschenwürde und 

um der Gültigkeit unserer Sinngebung willen »postulieren«? Oder – ist es vielleicht in Wirk-

lichkeit umgekehrt: daß Gott mit uns anfängt, daß er der Sinn-Geber der Vernunft wie des 

Menschseins ist, der Stifter des Heils, der Spender des Segens, der Schöpfer des Friedens, 

aber auch, genauso ursprünglich, der Grund der Vernunft, der Bürge für die Ehre der vernünf-

tigen Besinnung? 

Das Wort 

»Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort war Gott. – Alle Dinge 

sind durch das Wort geschaffen, und ohne das Wort ist nicht eins geschaffen, das geschaffen 

ist. Im Wort war das Leben, und das Leben war das Licht der Menschen. Und das Licht 

scheint in der Finsternis, und die Finsternis hat es nicht überwältigt. – Und das Wort ward 

Fleisch und wohnte unter uns, und wir sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als des ein-

geborenen Sohnes vom Vater voller Gnade und Wahrheit. – Und aus seiner Fülle haben wir 

alle empfangen Gnade um Gnade. – Niemand hat Gott je gesehen; der eingeborene Sohn, der 

im Schoße des Vaters ist, der hat ihn uns verkündet« (Joh. 1,1.3–5.14.16.18). 

Ein hochbegabter römisch-katholischer Autor, der auf wenig überzeugende Weise die »natür-

liche Theologie« verteidigt (täte er das nicht, dann hörte er freilich auf, römisch-katholisch zu 

sein), sagt denn auch dort, wo diese Töne des Evangeliums ihn treffen, sehr entschieden, und 

als wäre keine Argumentation vorhergegangen: »Der Glaube an Gott ist kein Bauen auf Be-

weisführungen. Er ist ein Bauen auf Gott selbst, er ist die grundlegende und entscheidende 

Hingabe an den, der ganz anders ist als wir. Glauben ist etwas anderes als die richtige Schluß-

folgerung ziehen, es ist etwas anderes als Wissen, etwas anderes als das Wissen des Ungelehr-

ten, der den majestätischen Gang der Jahreszeiten überdenkt und auf einen Ordner der Natur 

schließt, aber auch etwas anderes als das Wissen des Gelehrten, der die Gottesbeweise von 

Plato, Thomas und Leibniz abgewogen hat ... Aber glauben ist ebensowenig ein Wissen des 

Herzens. Glauben ist in erster Linie weder Herzenssache noch Sache unseres Herzens, auch 

wenn das Herz in dieser Hinsicht seine Gründe hat, die die Vernunft nicht kennt. Es ist eine 

Sache, die mit Lauschen anfängt und mit ganzer Hingabe endet, und derjenige, welcher den 

wunderbaren Kontakt des Glaubens bewirkt hat, ist der, der die Macht hat, uns mit dem Ein-

bruch seines eigenen Lebens zu überrumpeln, ohne uns zu kränken – der unseren Verstand er-

leuchten und unseren Willen bewegen kann, weil er beide geschaffen und zuhöchst ausgerüs-

tet hat mit unbegrenzter Kapazität zum Gehorsam, mit der potentia oboedientialis. Was der 

Gläubige bejaht, ist denn auch keine eigene Erfahrung noch eine Überlieferung seiner Vorfah-

ren, noch das Erwachen eines Paradies-Instinktes: es kommt aus den Tiefen des väterlichen 

Ursprungs in Gott, es ist ganz und gar so, wie es das alte Weihnachtslied begrüßt: du kommst 

von so hoch, du kommst von so fern ...«15 

Gottes Apriori 

Was bei den Worten van der Meers nicht befriedigt, ist dieses: es kommt nicht deutlich her-

aus, daß der Glaube an das Wort nicht in dem Glauben an den Schöpfer aufgeht, und es liegt 

dem Autor fern zu bedenken, daß in der Bibel der Glaube an den Schöpfer sekundär ist gegen-

über dem Glauben an den Bund, an die Gnade. Wir müssen endlich einsehen, uns dürfen 

schließlich die Augen dafür aufgehen, daß kein wesenhafter Wertunterschied besteht (sondern 

 
15 F. van der Meer, Catechismus, dat is onderrichting in het ware geloof, Utrecht 1945, S. 23f. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  10 05.09.2023 

nur ein solcher der Ordnung und des Ranges) zwischen dem Glauben an die Schöpfung und z. 

B. dem Glauben an die Versöhnung, und ebensowenig zwischen dem Finden des Sinns des 

Lebens und z.B. dem Empfangen der Vergebung der Sünde. Es ist nicht so, daß das erste doch 

noch mehr oder weniger einsichtig wäre als Konklusion aus unserer Erfahrung – während das 

zweite geglaubt werden »muß«; daß das eine uns »von Natur aus« zugänglich wäre und das 

andere als »besondere Offenbarung« hinzugefügt würde für die Menschenkinder, die daran 

eventuell noch Bedarf haben sollten. Gott ist das Apriori unseres ganzen Menschseins im ge-

samten Drama unserer Existenz; in seinem Reden ist der Sinn unseres Lebens mit gegeben. 

Wir kommen nie von den Problemen und halben Antworten durch einen Sprung zu Gott, son-

dern wir gehen von ihm aus, um zu den Problemen, zu den echten Fragen und auf diese Weise 

zu der wahren Not und zu dem endgültigen Frieden zu kommen. Darum ist völlig richtig, was 

van der Meer an anderer Stelle sagt: »Gott macht den Anfang ...Wer auf Gott hört, ist so nich-

tig geworden, daß er mit seinem natürlichen Vermögen das Gehörte weder versteht noch an-

nimmt, geschweige denn in der Gewißheit göttlicher Autorität; er erträgt es nicht, wenn nicht 

die durchdringende Macht, die in ihn hineingeht, ihrerseits ihn in Bewegung setzt, ihm zuvor-

kommt, ihn stützt, ihn inspiriert und dann weiterhin befestigt, was in ihm bewirkt ist. Er kann 

sich widersetzen und sich auf seine Freiheit berufen – er kann dem Gehörten trotzen, im Dun-

kel bleiben, das Gesehene nicht sehen wollen, die Finsternis mehr liebhaben als das Licht ... – 

von sich aus glauben kann er nicht. Und wenn er schließlich sagt: ich glaube an Gott, dann 

sagt er es frei, aber kraft der göttlichen Gabe, die alle Einschränkungen, ja alle Gewißheiten 

seines Verstandes bis in die tiefsten Tiefen und die höchsten Höhen übersteigt und ihn an der 

unerschütterlichen Wahrhaftigkeit Gottes befestigt.«16 

Viele sehen fälschlich gerade in dem Glauben einen Sprung, und zwar einen enormen Sprung. 

Das Wort »Sprung«, wie es z. B. bei Kierkegaard gebraucht wird, kann hier Verwirrung stif-

ten. Der Mensch, der glaubt, wird jedoch nie sagen, er habe sich auf dem Weg zur Wahrheit 

befunden, sei ihr nähergekommen, noch etwas von ihr getrennt gewesen und endlich durch 

eine letzte Konklusion (d. h. also Quasi-Konklusion) auf irrationale Weise zu ihr gelangt. So 

entsteht der Glaube nie. Ebensowenig wird er sagen, er habe sich auf einen A-priori-Stand-

punkt gestellt in einem gegebenen Augenblick, z. B. als ihn die Drehscheibe der Zweifelsfra-

gen allzu schwindlig machte. Nein, er ist nicht zum Glauben gekommen wie zu einem Resul-

tat – und er ist ebensowenig von ihm ausgegangen wie von einer Prämisse –, sondern der 

Glaube ist zu ihm gekommen, hat ihn überfallen, überwältigt und mitgenommen mit der Evi-

denz der Liebe, die auch und zugleich die Evidenz der Vernunft ist. Und dieses Geschehen 

dürfen wir uns vor allem wieder nicht dramatisch und sensationell vorstellen. Denn es ist, psy-

chologisch gesehen, kaum zu fixieren und nicht viel anders als der Entschluß, die Straße zu 

überqueren17. Das alles kann nur dann völlig deutlich bleiben, wenn wir keinen Unterschied 

zwischen dem Glauben an Gott und dem Glauben an Christus, zwischen dem Glauben an den 

Ursprung und dem Glauben an das wahre Menschsein zulassen. 

Wir spielen noch oft mit dem Gedanken, daß wir, was auch immer uns das ermögliche (viel-

leicht unsere Aporien, vielleicht eine entspanntere theoretische Physik, vielleicht tiefgreifende 

ästhetische Erschütterungen oder ein Erlebnis der heiligen Macht des Eros), wohl an »einen 

Gott« glauben können, während wir zugleich zugeben müßten, daß wir Jesus Christus nicht 

nötig haben. Dann haben wir das Wort nicht richtig gehört, das »im Anfang« war und als sol-

ches Fleisch geworden ist, unser Menschsein angenommen hat. Wenn diese zwei nicht eins 

sind, wird die Freude gebrochen sein und die Hoffnung schwankend bleiben. Gott ist uns zu-

vorgekommen, als Schöpfer, als Versöhner und als Erlöser. Wir können nirgendwo aus un-

 
16 F. van der Meer, a.a.O., S. 25. 
17 Vielleicht darf ich in diesem Zusammenhang auf meine Predigt »Reine Raserei« verweisen, erschienen in dem 

Predigtband »Feest in de Voorhof. Sermoenen voor randbewoners«, Amsterdam 1951, S. 206-234; deutsch in: K. 

H. Miskotte, Predigten aus vier Jahrzehnten, München 1969, S. 122-146. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  11 05.09.2023 

serem Elend (und unserer Größe) zu Gott übergehen: nicht in unserem Denken, aber auch 

nicht in unserem Erleben; nicht von unserem Schicksal, aber ebensowenig von unserer Frei-

heit aus. Wir bekommen nicht die Möglichkeit, das Wort zerteilt zu hören, entsprechend den 

Departements unserer Lebensproblematik. Das Wort ist keine »bezahlte Rückantwort« auf be-

stimmte Bedürfnisse, während spätere Bedürfnisse (z. B. Versöhnung und Vergebung) später 

an die Reihe kommen werden. Niemand glaubt wirklich, der zuerst gesondert an den Schöpfer 

als Sinngrund »glauben« möchte. Aus der Fülle Christi »haben wir alle empfangen Gnade um 

Gnade« (Joh. 1,16) – aus seiner Fülle! 

Worauf es also ankommt, ist dies: es gibt keinen qualitativen Unterschied zwischen dem Apri-

ori der Liebe Gottes in der Versöhnung und dem Apriori der Offenbarung Gottes in der Sinn-

gebung unseres Lebens. »Sinn« ist nie eine Gegebenheit; »Sinn« ist immer ein Postulat für ein 

bestimmtes Gebiet. Für den Sinngeber selbst, d. h. für den Menschen in seiner Geschichte, 

ruht der Sinn jedoch in dem, was wir von Gottes Wort, d. h. von Jesus Christus, bekennen dür-

fen: von jenem Mensch-Sein, in dem Gott sein Gott-Sein für uns öffnet, von jener Geschichte, 

in welcher die menschlichen Zeiten erfüllt sind und die menschlichen Fragen nach Hause ge-

kommen sind. Wir können es zugespitzter (und leider gelehrter) sagen: der phänomenologi-

sche Gehalt der apriorischen Erkenntnis zeigt als intendiertes Objekt: den Akt des sinngeben-

den Schaffens Gottes. Wir dürfen es vager (und zum Glück ehrerbietiger) mit Blumhardt so 

sagen: Ihr Menschen seid Gottes! oder frommer und tiefer mit dem Heidelberger Katechis-

mus: »Das ist mein einiger Trost im Leben und im Sterben, daß ich nicht mir gehöre, sondern 

das Eigentum Jesu Christi bin.« Über den Sinn unseres Lebens können wir nicht sprechen, es 

sei denn, wir bekennen »diesen Sinn«, so wie wir Jesus Christus bekennen – daher nie auf 

Grund unserer Erfahrung, nie im Sinne einer Konklusion und darum auch immer so, daß keine 

gegenteilige Erfahrung uns den Grund dafür rauben kann. Vielleicht sollte man darüber lieber 

gar nicht reden, es sei denn, man müsse davon reden, so wie ein Verzückter von der Liebe re-

den muß, die ihn überwältigt hat. Es ist immer wieder ganz evident und ganz fremd, ein 

»Dennoch«; kein allmählicher Übergang und kein Sprung führen dorthin; wir entdecken in 

uns jedesmal das Vermögen, die Freiheit, trotz unserer flatterhaften Gedanken mit unserem 

geplagten Herzen den zu grüßen, der uns erwählt hat zu seiner Erkenntnis und zur geschöpfli-

chen Teilnahme an seinem Leben, an seiner Herrlichkeit. Der »Sinn des Lebens« ruht nicht 

auf dem Fundament einer Welterklärung, sondern entspringt der souveränen Präsenz Gottes, 

dem Apriori seiner Treue. 

Jede Weltanschauung ist höchstens eine Arbeitshypothese. Ohne die Erscheinung Jesu Christi 

gibt es kein evidentes Ziel des Daseins, keinen verstehbaren Sinn der Geschichte; man kann 

den Sinn unseres Lebens nicht anders erleben als durch die Anrede und Leitung des Heiligen 

Geistes, welcher »der Herr ist und lebendig macht«, wie es das Bekenntnis von Nicäa aus-

drückt. 

»Gloria hominis Deus est« (Polanus). Die Ehre des Menschen besteht darin, daß Gott, näm-

lich dieser Gott, existiert. 

Der Name 

Dieser Gott! Darauf kommt es entscheidend an; deshalb ist es ratsam, daß wir das biblische 

ABC wieder buchstabieren lernen. Das bedeutet, daß wir die Grundworte der Schrift wieder 

als die Aussageweise verstehen, mit der die Besonderheit dieses Gottes in unser menschliches 

Bewußtsein eindringt. Es geht um seinen »Namen«, sagt die Bibel, d. h. um die Offenbarung, 

durch welche er sich in der Welt von der Welt unterscheidet, im Schicksal als das wahre 

Schicksal triumphiert, inmitten der geschöpflichen Freiheiten als unumschränkt herrschend in 

Erscheinung tritt. Der »Name« bringt ferner zum Ausdruck, daß sich Gott in seiner 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  12 05.09.2023 

Unabhängigkeit und Vollkommenheit, um für die Geschöpfe erkennbar zu sein, zu der Seins-

weise eines »Jemand« unter anderen erniedrigt hat, obwohl er das All trägt und durchdringt. 

Der »Name« ist genau das, was ein kritisches Denken an der Metaphysik mit Recht tadelt, 

wenn es behauptet, diese strebe einem unvorstellbaren Ausgangspunkt nach, wisse sich selbst 

aber nicht vor einem Rückfall in die gegenständliche, beschränkte Vorstellung vom Grund der 

Welt zu bewahren. Der »Name« ist genau das, was das erwähnte kritische Denken seinerseits 

daran hindert, ruhigen Gewissens den Grund der Welt gerade in »den grundlosen Tiefen unse-

res eigenen Geistes« zu suchen! Der »Name« selbst ist das Grundlose und das Präsente, das 

Göttliche, das menschlich ist, die Ewigkeit in der Zeit, d. h. die ewige Absicht in der irdischen 

Existenz. Der »Name« will nicht ausschließen, daß Gott das Allgemeinste, der Allmächtige 

und Allgegenwärtige ist, aber er setzt die Ordnung, daß der Weg der Erkenntnis (was Gott und 

das Schicksal betrifft) vom Besonderen zum Allgemeinen verläuft, von der besonderen Prä-

senz zur Allgegenwart, von der besonderen Heilsmacht zur Macht über das All, von dem be-

sonderen Sinn, der unserem Leben verliehen wird (durch den Bund und die Anrede Gottes), 

zu dem Sinn der Geschichte und von hier aus vielleicht zu dem Sinn des Kosmos. Der »Na-

me« weist auf die Ansprechbarkeit Gottes in einer wechselseitigen Beziehung mit unserem 

Geist, in der Einflußsphäre unserer Not und unseres Begehrens. Die spukhafte Stille des Alls, 

die Stummheit der Mächte wird durchschnitten von der Lichtbahn des Wortes, das hin und her 

geht, von der besonderen Sinngebung und der besonderen Sinnanerkennung, herüber und hin-

über in Wort und Antwort, in Offenbarung und Gebet. 

Es interessiert die Bibel in erster Instanz überhaupt nicht, ob es nur »einen« Gott gibt. Es ist 

ihr primär nichts an »Mono-theismus« oder »Poly-theismus« gelegen, aber alles daran, daß 

wir »vor Seinem Angesicht keine anderen Götter haben«, neben Seiner Präsenz kein Numen 

anerkennen. Und darum interessiert es diejenigen, die den »Namen« bekennen, in erster Linie 

nicht, ob sich eine sinnvolle Einheit des Lebens denken oder postulieren läßt oder ob man um-

gekehrt die Poly-Interpretabilität des Lebens zu einem Pandämonium ausweiten kann, aber 

alles liegt ihnen daran, daß im Namen selber, in der Offenbarung, im Logos Gottes, in der 

wirklichen – Welt der Sinn ihres Lebens eingeschlossen ist. 

Wenn für unseren Blick der »Name« in der Mitte steht, dann kommen die Schöpfung »am 

Anfang« und die Erlösung »in den letzten Tagen« und der »Sinn« des zwischen diesen beiden 

Polen ausgespannten Lebens in das rechte Licht. In unseren dunkelsten Stunden, wenn sich 

die Sterne der Menschlichkeit am Firmament der Kultur verdüstern, wird uns dieser Kern un-

serer Erkenntnis nicht entsinken. »Ich weiß, daß mein Erlöser lebt« (Hi. 19,25) – »Denn ich 

bin gewiß, daß weder Tod noch Leben, weder Engel noch Fürstentümer noch Gewalten, we-

der Gegenwärtiges noch Zukünftiges, weder Hohes noch Tiefes noch keine andere Kreatur 

uns zu scheiden vermag von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn« 

(Röm. 8,38f.). 

Das biblische Lebensgefühl 

Damit soll durchaus nicht gesagt sein, daß in unserem Geist und in unserem Herzen keine Fra-

gen übrigbleiben. Im Gegenteil: nun fängt das eigentliche Fragen erst richtig an. Nun werden 

die Probleme (wörtlich: das uns vor die Füße Geworfene) erst richtig brennend, und das Ver-

langen nach einer Antwort wird zum heißen Begehren. Auch dafür ist die Bibel der durchge-

hende und durchschlagende Beweis! Patriarchen und Propheten, Nomaden und Seßhafte, Lie-

bende und Märtyrer merken, daß ihre Tage bedroht sind, daß ihr Leben vom Tod gezeichnet 

und unsicher ist. Aber sie leben! Sie bejahen die Erde, sie laufen nicht weg aus der Geschich-

te, sie flüchten nicht in irgendein Elysium, sie werfen das alte Heimweh nach dem goldenen 

Zeitalter ab; sie setzen sich dem Unwetter der Katastrophen aus, dem trostlosen Horizont ihrer 

Zeit und der Verwirrung, die durch den Rumor der Völker angerichtet wird. Sie wissen die 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  13 05.09.2023 

Dinge nicht aus eigener Kraft zusammenzureimen; sie werden von Zweifel und Verzweiflung 

angefochten, manchmal bis hin zur Gottverlassenheit. Jetzt sind alles Spiel mit der Einbildung 

und alle Übertreibung des sog. »Konsequent-Seins«, die unserem Empfinden und Durchden-

ken so oft etwas Gezwungenes geben, aus ihren Fragen und Klagen weggefegt. Jetzt ist es 

Ernst, nachdem der vormalige »letzte Ernst« der grimmigen Selbstbestimmung von ihnen ge-

nommen ist. Und sie leiden am Leben, weil sie den Namen kennen, weil sie eine Verheißung 

empfangen, weil sie beten gelernt haben. Sie halten es bei den Sinngebungen der Völker nicht 

aus. Und die Resignation ist ihnen verboten; der Friede mit dem Schicksal, der amor fati, ist 

ihnen versagt. Die Götter sind »Nichtse«. Die Träume sind für sie eine offenkundige Versu-

chung. Und sie sind einsam, »einsam wie ein Vogel auf dem Dach« (Ps. 102,8), sie sind »wie 

eine Rohrdommel in der Wüste« (Ps. 102,7). Manchmal ist »der Himmel über ihnen wie von 

Eisen« (Dtn. 28,23). Gott erscheint ihnen wie ein Feind, »wie ein lauernder Bär am Wege« 

(Klgl. 3,10). Der »Sinn« ihres Lebens ist nicht kontinuierlich offenbar in ihrem Herzen, und 

ihm wird durch die Erfahrung von außen stets von neuem widersprochen. Die Welt hat sich 

für sie bisweilen ganz verfinstert. »Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?« 

(Ps. 22,2). Das alles kommt über sie wegen ihrer Treue zu dem Namen, das alles gehört zu ih-

rem Leben, gerade weil sie fremde Hilfe abweisen mußten, weil der »Sinn« ihnen verborgen 

ist, wenn Gott sich verbirgt und seinen Gang in der Geschichte in Dunkelheiten hüllt. 

»Die Welt kann nur von der Stelle aus für gut angesehen werden, von der aus sie geschaffen 

wurde, denn nur dort wurde gesagt: und siehe, sie war gut – und nur von dort aus kann sie 

verurteilt und zerstört werden.«18 – Aber in gleicher Weise gilt, daß alle Beschwerde und Not, 

alle Fragen und Kritik, die den Bestand und den Gang der Welt betreffen, »nur von der Stelle, 

von der aus sie geschaffen wurde«, eingebracht werden können. Die prophetische und aposto-

lische Spannung und Erwartung, der Kampf Israels und der Kirche, die Anfechtung der Ge-

rechten – das alles wäre ganz subjektiv und willkürlich, hätte es nicht zur granitenen Voraus-

setzung: Gott, seine Schöpfung und seine Verheißung. 

Das biblische Lebensgefühl kennt darum keine »eschatologische Beschwichtigung«, nur eine 

eschatologische Beunruhigung, die das Heute von allen Seiten umringt, nicht obwohl, sondern 

weil es das Heute Gottes, die Zeit der Begegnung, die Stunde der Aufrichtung und Wiederher-

stellung des Sinns des Menschseins ist mitten in dem, was wir als »perfect order« und «per-

fect disorder« zu sehen meinen. »Wir müssen Gott bei seinem Wort behaften«. – 

Polemik gegen das Heidentum 

Auch die biblische Polemik gegen das Heidentum muß man von dem »Namen« aus verstehen. 

Heidentum ist Religion, intensive, totale Religion. Heidentum ist die Erschaffung einer, in 

diesem Falle, geschlossenen sakralen Zwischenwelt, ist ein Tierkreis heiliger Zeichen, die das 

Chaos überwölben, eine kreative Sinngebung, die aus den tiefunvermeidlichen Wünschen und 

Träumen stammt. Es kann so scheinen, als sei dieses »heilige« Dichten gegenwärtig weniger 

aktuell, weil wir wieder viel unmittelbarer mit den Abgöttern und Abgründen des Daseins 

konfrontiert sind, weil wir eher Nihilisten als Heiden sind. Denn Heiden sind religiöse Men-

schen, die über eine befriedigende Sinngebung verfügen. 

Dennoch tun wir gut daran zu bedenken, daß alle Götter und Dämonen, die klassischen Ge-

stalten der Urmächte und Grundkräfte des Daseins, immer wieder aus der Angst vor dem 

Nichts hervorgekommen, und daß aus der brütenden Unwirklichkeit des einsamen Menschs-

eins die schönsten Schöpfungen der Religion immer wieder ganz unerwartet emporgesprossen 

sind. Die Ablehnung einer sakralen Weihe, einer »Heiligung« des Bestehenden könnte in 

 
18 F. Kafka, Ges. Werke Bd. 5, a.a.O., S. 114. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  14 05.09.2023 

unseren Tagen die Funktion eines Vorbeugens haben, das besser als Heilen ist, nämlich ge-

genüber der Gefahr, daß wir von unserem Nihilismus in eine neue oder alte oder aufgewärmte 

Religion umschlagen, in die sog. »zweite Religiosität«, von der Spengler mit einem wahrhaft 

prophetischen Blick und auf eindringliche Weise in seinem »Untergang des Abendlandes« ge-

sprochen hat. Dieser Umschlag beginnt schon da, wo man in seiner Unschuld sagt: »Niemand 

kann Gott zum Vater haben, der nicht die Erde zur Mutter hat.« Soweit wir sehen können, ist 

das Heidentum sozusagen latent-akut dicht unter dem dünnen Boden unserer streitbaren und 

heftigen Verneinungen des Lebenssinns. Es sucht erneut einen Platz nahe am Herd des tragi-

schen Heroismus, an dem wir uns verstört und mißmutig und doch eigentlich mit einer seltsa-

men eloquenten Gemütlichkeit wärmen, mitten im rauhen Leben. 

Gott und der Nihilismus 

Es ist jedoch nicht bloß eine optische Täuschung, daß der Glaube und der Nihilismus nahe 

beieinander wohnen; es ist kein pures Mißverständnis, wenn Gläubige und Nihilisten einander 

zu verstehen meinen. Der Abbruch der sakralen Seinsordnung ist ihnen gemeinsam; beide 

durchschauen die Fluchtbewegungen des religiösen Menschen. Aber der Unterschied zwi-

schen beiden ist trotzdem groß. Die Verzweiflung des Nihilisten erwächst nicht aus demsel-

ben Ernst, aus demselben Leiden. Manche meinen, wer so etwas behaupte, der wolle eigent-

lich sagen, der menschliche Verstand müsse hier erst noch radikaler an sich selbst zugrunde 

gehen. Wäre das die Absicht, dann könnte man mit Recht sagen: »Mag der unmögliche Ver-

stand denn auch an dem absoluten Paradox des Nichts zuschanden werden, das Licht für das 

absolute Paradox von Gnade und Sünde geht ihm dadurch noch nicht auf.« Aber es verhält 

sich umgekehrt: die Erkenntnis der Gnade, die Erkenntnis des Namens geht der Erkenntnis 

des Nichts voran. Die Offenbarung Gottes ist nicht eine Antwort auf seine bedrückende Ver-

borgenheit; die Verborgenheit ist vielmehr eine beunruhigende Folge der Offenbarung. Kraft 

des Namens, gemessen an dem Licht, wird das Dunkel, das uns noch umringt, tief und qualifi-

ziert dunkel. Wir brauchen uns nie und nirgends vor einem Deus absconditus zu beugen. Ent-

weder: es ist kein Gott, oder: Gott ist Licht, und in ihm ist keine Finsternis (1. Joh. 1,5). 

Wir dürfen darum auch alle Verdächtigung und Kreuzigung der Vernunft, jedes sacrificium 

intellectus radikal von uns abschütteln. Denn um dergleichen geht es in der Schrift nirgendwo. 

Gott offenbart vielmehr zugleich mit seinem Namen, wie reich und leer, wie gewaltig und 

sinnlos das Leben ist außerhalb des Namens. Nicht im voraus, als einen Weg, der uns hin-

führt, sondern nachträglich, wie bei einer Entdeckung des Ortes, dem wir entkommen sind, 

erkennen wir den Abgrund, von dessen Rand wir durch das Wort weggerückt wurden. Dann 

sehen wir die Sinnlosigkeit, in der wir versunken wären, hätte uns nicht die Anrede der Liebe 

Gottes von dort weggeführt. Sollten wir dies phänomenologisch verifizieren wollen, wir ge-

rieten wahrscheinlich wieder in die forcierten Evidenzen der sog. »natürlichen Theologie«. 

Die Inkarnation 

Was sich in der Geschichte an uns und durch uns vollzieht, den Gang der Dinge und unseren 

Gang, messen wir, so wurde oben gesagt, legitimerweise mit dem Maß unseres Geistes und 

unseres Gefühls. Darauf müssen wir nun zurückkommen. Kann man an diesem »legitimer-

weise« so ohne weiteres festhalten? Oder war doch auch das schon ein Antizipieren einer 

Wahrheit und einer Wirklichkeit, die nicht einfach als »gegeben« angesehen werden können? 

Das letztere ist in der Tat der Fall. Wenn mit Gott, dem Sinngrund unseres Lebens, ein ganz 

anderes, eigenständiges Maß und eine entsprechende Ordnung gemeint wären, wie sollte sich 

dann nicht unsere Geschichte unserer Erkenntnis entziehen, wie sollte dann unser Menschsein 

sich selbst anders als nach seinem eigenen, relativen und letztlich ungültigen Maß verstehen 

können? Wenn Gott einzig nur Gott wäre, wenn das »Absolute«, das »Unendliche« usw. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  15 05.09.2023 

ernstzunehmende Vorstellungen wären, dann ginge jeder Sinn in der Polyinterpretabilität Got-

tes unter, dann gäbe es auch keine wirkliche Zeit – wenn Gott (aber das ist Gott sei Dank eine 

Abstraktion!) einzig nur ewig und nicht von Ewigkeit her auf den Menschen gerichtet wäre, 

wenn Gott ebensogut die Natur eines Engels oder eines Tieres hätte annehmen können, um 

sich zu offenbaren, dann wäre es in der Tat willkürlich, die Geschichte, geschweige denn den 

Kosmos mit dem Maß unseres Geistes zu messen. 

Die Inkarnation hat unter vielen anderen Wahrheiten und Heilsmysterien auch diese Bedeu-

tung, daß wir legitimerweise in dem Logos Gottes den Grund unseres Logos finden und daß 

wir mit Recht das Unmenschliche für unmenschlich und für ungöttlich halten. In der »Fleisch-

werdung des Wortes«, in der Tatsache, daß Gottes Wort die Gestalt des Menschseins an-

nimmt, ist eingeschlossen, daß unser Urteil (abgesehen von der Verdunkelung durch die 

»Sünde«, d. h. durch die Undankbarkeit, den Hochmut und die Unwahrhaftigkeit) nicht nur 

subjektiv, daß unsere Klage nicht nur relativ, ja daß unsere Not eine Not Gottes ist. »In all ih-

ren Engen ist er mitbeengt« (Jes. 63,9) – »Der Geist hilft unserer Schwachheit auf, denn wir 

wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich’s gebührt. Der Geist selbst aber tritt für uns ein 

mit unaussprechlichen Seufzern« (Röm. 8,26). Der Rahmen des Aufsatzes läßt es nicht zu, 

sonst müßten wir in diesem Zusammenhang auch unmittelbar vom Kreuz als menschlicher 

Gottesnot und göttlicher Menschennot, von der Auferstehung als menschlichem Gottessieg 

und göttlichem Menschensieg sprechen. Aber eins können wir auch ohne jede weitere Erörte-

rung feststellen: alles kommt uns wieder abhanden, wenn wir Kreuz und Auferstehung zu 

»Symbolen« unseres Menschenschicksals machen. Sie haben uns nichts zu sagen (oder bes-

ser: sie werden uns erneut etwas »Religiöses« sagen), wenn es hier nicht um die wahrhaftige 

Einheit von Gottes und des Menschen Schicksal geht, wenn der Sinn unseres Lebens und der 

Sinn des Lebens hier nicht zusammenfallen. Dann, aber auch nur dann, ist es unbedingt sinn-

voll, vom Sinn unseres Menschseins zu reden. Gott steht dann sozusagen neben dem Men-

schen – und der Welt gegenüber, anstatt zusammen mit der Welt (als Schicksal) – dem Men-

schen gegenüberzustehen. Wie heißt es im Credo von Jesus Christus? » ... gelitten unter Pon-

tius Pilatus, gekreuzigt, gestorben und begraben, herabgestiegen zur Hölle.« – 

Neue Phalanx von Fragen 

Mit alledem haben wir das Menschsein und das Menschenschicksal nicht durchsichtig ge-

macht; damit haben wir die Spitze des einsamen Fragens, Klagens, Protestierens und Rebellie-

rens nicht abgebrochen; damit haben wir auch nicht geleugnet, daß der moderne Mensch mit 

Recht den Schicksalscharakter des Daseins schwerer auf sich lasten fühlt als frühere Ge-

schlechter. Im Gegenteil, erst jetzt werden die Fragen akut, aber auch erst jetzt werden sie ge-

stellt und bekommen sie eine Orientierung, haben sie einen Ursprung und eine teleologische 

Richtung; ihr »Warum« enthält ein »Wozu«. – »Es gibt Fragen, über die wir nicht hinweg-

kommen könnten, wenn wir nicht von Natur aus von ihnen befreit wären.«19 

Weil der »Anthropomorphismus« durch Jesus Christus gefüllt und erfüllt, gerechtfertigt und 

gereinigt wurde – und weil unsere Fragen jetzt ein Ziel, eine-Adresse finden und insofern 

sinnvoll sind, darum beginnt das Denken jetzt spannend zu werden und voller Verheißungen 

zu sein wie nie zuvor; darum werden die Klage- und Buß-Psalmen in Israel und in der Kirche 

gesungen. Diese Psalmen bleiben Lieder, weil es ein freudevolles Vorrecht ist, klagen zu dür-

fen. Sie bleiben ein Denken »vor dem Angesicht Gottes«, sie bleiben ein Singen, ein Sprechen 

in erhöhtem Tone. »S'offrir par les humiliations aux inspirations ...: Ut non evacuetur crux 

Christi.«20 – »Früher begriff ich nicht, warum ich auf meine Frage keine Antwort bekam, 

 
19 F. Kafka, Er, a.a.O., S. 201. 

20 B. Pascal, Pensées sur la Religion, Nouvelle Edition, Paris o. J., S. 194. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  16 05.09.2023 

heute begreife ich nicht, wie ich glauben konnte, fragen zu können. Aber ich glaubte ja gar 

nicht, ich fragte nur.«21 Es läßt sich kaum ein fataleres Mißverständnis denken als die An-

nahme, der Mensch, der in den Glauben gestellt ist, werde außerhalb der Probleme gestellt. In 

Wirklichkeit beginnt jetzt erst das konkrete Fragen nach einem konkreten Sinn unseres Le-

bens von Tag zu Tag. Wie sollte es auch anders sein können? Denn wenn wir fragen: wie ver-

trägt sich das Grausame, das Furchtbare mit, ja, mit was? nun, mit Gottes Güte !? – ohne die 

Voraussetzung, daß diese als unbezweifelbar feststeht, kann die Frage, wie sich dieses oder 

jenes mit ihr »vertrage«, nicht entstehen. Gottes Güte »voraussetzen« kann in zweifacher 

Weise geschehen: formal-hypothetisch und material-existentiell. Im ersten Fall ist die Frage 

gewichtig und mehr oder weniger dringend, sie ist aber nicht Ausdruck letzten Lebensernstes; 

im zweiten Fall wird die Frage nicht nur gestellt, sondern durchlebt und durchlitten. Darum 

kommen die echten Fragen erst auf kraft des Glaubens. Ebenso verhält es sich mit der Aus-

sage, dieses Dunkel, jenes Rätsel mache das Leben »sinnlos«; sinnlos? gemessen an welchem 

Sinn? Mit dem Wort »Sinnlosigkeit« bestätigen wir immer die Geltung eines Sinns. Auch 

diese Bestätigung kann in zweifacher Weise geschehen: subjektiv-interpretierend und objek-

tiv-gläubig. Im ersten Fall wirkt das »Sinnlose« störend für unseren Intellekt, für unsere Welt-

anschauung, für die vernünftige Weltordnung, die wir selber, mit mehr oder minder zwingen-

der Notwendigkeit, aufgestellt haben; im zweiten Fall ist das »Sinnlose« ein Frontalangriff 

auf den Glauben, auf das Gottvertrauen. Dann kommen die wirklich beängstigenden Fragen 

wie ein Sturm über unser Herz. Und das wird um so mehr der Fall sein, wo wir nicht mehr 

fliehen können in die finstere Willkür einer göttlichen Macht, die einen völlig verborgenen 

Sinn über die Dinge legt; in Jesus Christus findet der Glaube die Gewißheit, daß der Sinn, der 

bei Gott gilt, und unser Sinn-Bewußtsein einander verwandt sind. Gott ist, sozusagen, ein 

menschlicher Gott. Das treibt unser Fragen empor, statt es zu unterdrücken22. Aber durch das 

Apriori Gottes sind es a priori gute Fragen. 

Hier gilt nun wirklich der berühmte Ausspruch Hugo von Hofmannsthals: »Nicht daß einer 

alles wisse, kann verlangt werden, sondern daß er, indem er um eins weiß, um alles wisse –

.«23 Der Atheist hat, strenggenommen, keine Probleme; er behält keine wesentlichen Fragen 

über. Hiob und Asaph, Paulus und Johannes, Luther und Pascal, Kierkegaard und Blumhardt 

 
21 F. Kafka, a.a.O., S. 198. 
22 »Natürlich steht faktisch und praktisch auch er (sc. der Christ) jeden Tag aufs Neue vor den Rätseln des Welt-

laufes, vor den Abgründen und Plattheiten, vor den blendenden Lichtern und vor den Finsternissen des allgemei-

nen Kreaturgeschehens, zu dem ja auch seine eigene Lebensgeschichte gehört. Natürlich kann auch er nur immer 

wieder fragen: Woher? und Wohin? Warum? und Wozu? Natürlich hat auch er keinen Generalschlüssel zu den 

zu jeder Stunde in neuer Form sich aufdrängenden Geheimnissen des großen Vorganges der Existenz: seiner Exi-

stenz als Mitexistenz im Zuge der Geschichte der geschaffenen Gesamtwirklichkeit. Im Gegenteil: gerade er 

wird ja eben der sein, der weiß, daß es mit allen Generalschlüsseln, die der Mensch erfunden zu haben und in 

seinen Händen zu haben meint, nichts ist. Unter allen gerade er wird den Ereignissen immer wieder als der Er-

staunteste, der Betroffenste, der Erschrockenste oder auch Erfreuteste gegenüberstehen – gerade er nicht etwa als 

der Schlaumeier, der jeweils Alles vorausgesehen und wieder einmal recht behalten hat, sondern viel eher wie 

ein Kind im Walde oder auch am Weihnachtsabend, ein von den Ereignissen, von den ihm widerfahrenden Be-

gegnungen und Erlebnissen, von den ihm auferlegten Sorgen und Aufgaben immer wieder richtig Überraschter, 

gerade er genötigt, immer wieder von vorn anzufangen, immer wieder ganz neu in die Auseinandersetzung mit 

den sich ihm bietenden Möglichkeiten und den sich ihm entgegenstellenden Unmöglichkeiten einzutreten. Ge-

rade für ihn wird das Leben im Kosmos, seine Freude und sein Leid, seine Betrachtung und seine Betätigung – 

wenn man auch das so sagen darf – immer wieder eine richtig interessante Angelegenheit sein, noch gewagter 

ausgedrückt: ein Abenteuer, zu dessen Durchführung er von seiner Seite letztlich und im Grunde nichts mitzu-

bringen hat. 

Das Alles aber nicht, weil und indem er nicht wüßte, sondern gerade weil und indem er weiß, um was es geht. 

Das Alles, weil und indem er mit der Stelle, von der Alles herkommt, von der direkt oder indirekt Alles auch ihm 

zukommt, im Einverständnis ist: das Geschöpf mit seinem Schöpfer, d. h. aber für ihn: das Kind mit seinem Va-

ter. Er muß daran nun allerdings nicht rätseln, er hat in bezug darauf nun allerdings gar nichts zu fragen ...« (K. 

Barth, a.a.O., S. 275f.). 
23 H. von Hofmannsthal, Buch der Freunde (Insel-Bücherei Nr. 796), Frankfurt a. Main 19672, S. 38. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  17 05.09.2023 

wären in einem Augenblick, mitsamt der einen Antwort, auch alle Fragen los, wenn sie wie 

mit einem Zauberschlag hätten Atheist sein können. Selbst dann wären sie indessen noch bes-

ser daran, als wenn sie wieder »religiös« geworden wären, als wenn sie sich wieder Taberna-

kel gebaut hätten im Tempel der Antworten, die der Mensch sich durch die Jahrhunderte hin-

durch selber zuzureichen weiß. Der Christ ist wehrlos den Fragen ausgeliefert, die notwendi-

gerweise der einen Antwort, dem Apriori Gottes, entspringen. Christus ist das Maß, das gott-

menschliche Maß des Christen. Was nicht mit Christi Gnade und Gericht übereinstimmt, das 

ist nicht gut, und was nicht gut ist, das hat keine Existenz – so wie das Gute Existenz hat. 

Christus ist zuerst der Sinn unseres Lebens und von da aus der Sinn des Lebens, und was dem 

nicht entspricht, das ist Un-Sinn und Wahn-Sinn, das hat keine Zukunft, weil es kein Sein hat, 

und es hat kein Sein, weil es keine Zukunft hat. 

Wirklich eine prekäre Position! Darin leben und standhalten zu müssen! Es ist deutlich, daß 

schon deswegen keine Rede davon sein kann, die Fragen würden begraben oder vergessen 

oder gezähmt. Hier erst entsteht, in gewissem Sinne, die Solidarität des Christen mit allen Su-

chenden, mit Grüblern und Zermarterten. 

Die messianische Klage 

Man kann unterstellen oder behaupten, die Fragen des Christen seien im Grunde dieselben 

wie die des Ungläubigen oder des Skeptikers. Es ist sicher verkehrt, diese Behauptung ohne 

weiteres und unbesehen von sich zu weisen. Es liegt vielmehr auf der Hand, daß es tatsächlich 

größtenteils dieselben Fragen sein werden, die Fragen nämlich nach Freiheit und Notwendig-

keit, nach Schuld und Schicksal, nach dem Tod als Sinnzerstörung und nach dem Leben als 

Sinnbewahrung und Sinnerhebung. Sie werden einen anderen Akzent haben, sie werden in ei-

ner anderen Größenordnung begegnen, in ihnen wird eine andere Hierarchie herrschen. Doch 

das ist nicht entscheidend. Entscheidend ist die Teleologie des Fragens. Dadurch sind sogar 

dieselben Fragen verändert, weil sie alle auf einen Horizont gerichtet sind, so wie sie alle aus 

einer letzten Not entspringen und von einem tiefen, frohen Ernst vorangetrieben werden. Die 

Fragen münden alle in die messianische Klage. Davon ist die Schrift voll: »Ach, daß du den 

Himmel zerrissest und führest herab, daß die Berge zerflössen vor deinem Angesicht« (Jes. 

64,1). Aber nirgendwo steht es so deutlich wie in dem Gleichnis vom ungerechten Richter 

(Lk. 18,1ff.). Gott, dieser Gott, der Gott der Verheißung, »gleicht« wirklich solch einem son-

derbaren hartherzigen, gleichgültigen, abwesenden Richter. Und die Gemeinde steht vor ihm 

wie jene Frau, die Witwe, die etwas in ihrer Rechtssache zu fordern hat. Er hört lange Zeit 

überhaupt nicht auf sie, und dann hört er doch, »damit sie nicht zuletzt kommt und tut mir et-

was an«. Jesu Anwendung lautet: »Sollte Gott dann nicht auch seinen Auserwählten Recht 

schaffen, die Tag und Nacht zu ihm rufen – auch wenn er ihre Geduld auf die Probe stellt?« – 

und seine Folgerung: man soll allezeit beten und nicht nachlassen im Bitten. Natürlich geht es 

dabei nicht um alle privaten Wünsche und Fragen, sondern um die eine Frage in allen Fragen: 

nach der Erschließung des Sinns unseres Lebens und der Geschichte, nach dem Kommen des 

messianischen Reiches, in dem auch der Sinn unseres ganz persönlichen Lebens und Leides 

endlich völlig enthüllt sein wird. In der messianischen Klage finden wir das genaue Gegenbild 

der antiken Resignation. »La catastrophe grecque est la volonté du destin. La tragédie grecque 

a pour divinité suprême la fatalité ... Que faire contre le colère d'une aveugle qui n'écoute pas? 

Rien ... Par là s'explique la calme singulier de ces infortunés qui n'ont pas l'espérance ... Leur 

désespoir, parce qu'il se connaît incurable, ressemble presque à une parodie de la paix ... En se 

précipitant dans l'abîme, ils ont l'air de payer un tribut à celui qui les attire ... La tragédie ... 

donne au désespoir les traits de la sérénité.«24 Hier ist die Heiterkeit der Gequälten das Gegen-

bild der Gequältheit der Heiteren, der Menschen, die von der messianischen Klage bewegt 

 
24 E. Helio, L'Homme. La vie – la science – l'art, Paris 19068, S. 340f. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  18 05.09.2023 

werden. 

»Aber der Sohn des Menschen, wenn er kommt, wird er auch Glauben finden auf Erden?» 

(Lk. 18,8). Unter diesem Vorzeichen steht unser Fragen nach dem Sinn unseres Lebens! Nie 

ist es gesicherte und sicher-stellende Theorie, es steht und vollzieht sich immer wieder in der 

offenen Situation der Verkündigung von Zuwendung und Abwendung im Blick auf Gottes 

Apriori. Wer wirklich fragen kann, ist selber ein messianischer Mensch, d. h. er nimmt, indem 

er lebt, teil an der Zukunft, die in Gott auch schon der Anfang gewesen ist, er lebt von einer 

kommenden Erleuchtung, die in Gott als ewiges Licht für die Erde und für die Gemeinde, für 

die Menschheit und für ihn bewahrt wird. 

Die Vorsehung 

Wir können das Wichtigste von dem, was wir meinen, unter dem Terminus, der Chiffre »Vor-

sehung« zusammenfassen. Dieser Begriff bringt zum Ausdruck, daß wir den Sinn unseres Le-

bens glauben, genauso wie wir die Versöhnung und Erlösung glauben dürfen. Das eine ist 

nicht natürlicher oder vernünftiger als das andere. Der Begriff impliziert nicht nur, daß der 

Sinn zu Gottes Vorherwissen gehört, sondern auch, daß dieser Sinn »für« uns, d. h. zu unse-

rem Besten, ist. Vor allem wird damit als gegeben angenommen, daß der Sinn unseres Le-

bens, auch des Menschseins und der Geschichte, entweder fallengelassen oder als Axiom gel-

ten gelassen werden muß und darf. Die »Vorsehung« ist keine halb mystische, halb philoso-

phische Welterklärung, ebensowenig ist sie die Projektion einer Sinngebung, ein über das 

Problem geworfenes Gewand; sie ist nicht einmal als Postulat der praktischen Vernunft zu 

verstehen25. 

Etwas platt und schroff gesagt: »Vorsehung« meint schlicht und umfassend: »Welt«, die wirk-

liche Welt, die totale Welt; »Vorsehung« spricht freiheraus aus, was in unserem Wort »Welt« 

immer vorausgesetzt – und mit ihm sogleich wieder weggemogelt wird. Kein Gebirgssee, in 

dem alle Ströme von Traumverlangen nach Synthese zusammenkommen, ist dunkler als das 

Wort »Welt«26. Nun, mit »Vorsehung« sprechen wir endlich die verschwiegene Vorausset-

zung von »Welt« aus. Wie in der »Welt« der Chemie natürlich nichts als chemische Gegeben-

heiten gefunden werden können, wie in der »Welt« des Psychischen uns nur das Psychische 

 
25 »Es ist wichtig, sich daran zu erinnern, daß der christliche Glaube auch in seiner Gestalt als Vorsehungsglaube 

auf Gottes Wort begründet ist und nur von ihm leben kann. Nur von da aus kann man sich nämlich darüber ver-

gewissern – von da aus muß man das freilich auch tun: daß er keine solche unverbindliche und letztlich unstabile 

Weltansicht ist, die Herrschaft Gottes über die Geschichte des geschaffenen Seins also kein ›Problem‹, sondern 

eben ein objektiver Sachverhalt, der sehr viel gewisser ist als Alles, was wir sonst von dieser Geschichte – sehr 

viel gewisser als Alles, was wir auch über uns selbst zu wissen meinen. Man kann und muß dann verstehen, daß 

die Erkenntnis dieser Herrschaft Gottes nur mit der Klasse der Axiomenerkenntnisse allenfalls zu vergleichen ist, 

wobei sie doch auch diesen gegenüber faktisch eine Klasse für sich bildet. Wäre der christliche Glaube an diese 

Herrschaft eine Weltansicht, die schließlich doch nur das so und so fühlende, denkende, wählende und urteilende 

menschliche Subjekt hinter sich hat, dann würde er und würde sein Bekenntnis immer schwankend bleiben. In-

dem er keine solche Weltansicht ist, indem er vielmehr in der Realisierung der Möglichkeit besteht, die Gott dem 

Menschen gibt, indem er die dem Menschen von Gott selbst für Gott gegebene Freiheit ist, kann er nicht schwan-

ken« (K. Barth, a.a.O., S. 17). 
26 Einer der führenden theoretischen Physiker sagt: »Zu allen Zeiten bedeutete die Welt Gott, aber in verschiede-

ner Weise. Einst war sie selbst göttlich. Später wies sie auf ihren Schöpfer zurück. In der Neuzeit wurde sie zum 

Ersatz für Gott ... Heute beginnt sich zu enthüllen, was wir in Wahrheit erreichen können: nicht das Unbedingte, 

sondern die Einsicht in die Bedingungen unseres Wissens und unserer Macht ... Sogar der Begriff des Dings 

(kann) nur definiert werden in bezug auf den Menschen ... Ich glaube allerdings, daß wir als erstes den Abgrund 

sehen, das Vakuum ertragen müssen. Aber ich glaube, daß dieses Vakuum kein Ende, sondern die Aufforderung 

zu einer Entscheidung bedeutet. Spricht Gott nicht mehr zu uns? Die Ersatzsymbolik ist zusammengebrochen, 

nicht weil sie Symbolik, sondern weil sie Ersatz war ... Wir müssen wohl nur wissen, ob wir überhaupt Gott hö-

ren wollen, nicht da, wo wir ihn zu hören wünschen, sondern da, wo er wirklich zu uns spricht« (C. F. von 

Weizsäcker, Zum Weltbild der Physik, Leipzig 1945, S. 160-162). 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  19 05.09.2023 

umringt – einfach deshalb, weil alles andere nun gerade, im Hinblick auf das Gesuchte, das 

andere ist, um das es uns auf unserem Denkweg nicht geht und das darum methodisch »aus-

geklammert« wird –, so ist die geschaffene Welt die »Welt«, in der nichts vorkommt als das 

göttliche Handeln, in der wir nichts für echt halten als »die göttliche Weisheit«, in der wir von 

nichts anderem umringt sind als von den heiligen Absichten des Vaters. Das muß voranste-

hen; ohne dieses Axiom finden wir nicht nur keine Antwort, sondern wissen nicht einmal, was 

wir eigentlich fragen wollen. Wenn dies voransteht (nicht an erster Stelle theoretisch, sondern 

im Erleben, in der Entscheidung, in der Existenz), dann entdecken wir uns selbst als im Wi-

derspruch zu Gott befindlich, wenn wir je von dem Axiom abweichen und z. B. ernsthaft mei-

nen, die Welt sei ein »Chaos«. Fortwährend im Widerspruch zu sein mit dem, der der ewig 

Treue ist, ist das nicht der Verrat und die unergründliche Schande unseres Lebens, auch wenn 

wir alle »höllischen« Erfahrungen aufeinanderstapeln, um für unser Verhalten eine Entschul-

digung zu finden? Ist damit nun alles gesagt? Nein – und wenn wir weiterfragen nach dem 

Tod, nicht so sehr nach dem biologischen als vielmehr nach dem geistigen Tod und Unter-

gang, nach dem Sadismus in der menschlichen Natur, nach den Greueln der Dämonen und 

den Wundem des Antichrists – dann werden wir gerade hier in dieser Welt Gottes nicht abge-

wiesen. Das alles ist, wenn ich wagen darf, es so zu sagen, nicht unsere Last, sondern Gottes 

Last. Es geht ihm unmittelbarer zu Herzen. Gott hat den Kampf mit dem »Nichtigen« auszu-

fechten. Das Wort Gottes erkennt dem Bösen kein »Sein« zu so wie dem Guten, es verneint, 

daß das Dämonische in sich selber jemals sinnvoll sein könne, es verwirft die Wahnvorstel-

lung, das seltsame Gewebe des Lebens sei zu unserer Verwirrung aus Gut und Böse gewebt. 

Wir können hier nicht daran denken, Barths Lehre vom »Nichtigen«27 zu entwickeln; aber in 

unserem Gedankenzusammenhang genügt es vielleicht, wenn wir die Parallele mit der von der 

exakten Wissenschaft konstituierten »Welt« ausziehen. In der »Welt«, die von Gottes Wort 

konstituiert und erhalten wird, ist der Teufel »ausgeklammert«. Er kann dort, dem Wesen der 

Frage gemäß, gar nicht vorkommen, oder wenn er vorkommt, dann nur als das Verneinte, als 

das Abgewiesene, als die Lüge. Wir stoßen hier auf das »Sinnlose«, auf das, was alle Fragen 

nach einem Sinn der Geschichte tatsächlich abschneiden würde, wenn es nicht selbst sinnlos 

wäre. Wir ahnen hier die Macht der Lüge, die eine wirkliche Macht sein würde, wenn sie 

keine Lüge wäre. Mit diesem ganzen Komplex kommen wir nicht zurecht, weil es nicht un-

sere Sache ist, damit zurechtzukommen. Unsere Sache ist es, die Welt Gottes für die eine, 

wirkliche, vollkommene Welt zu halten, die Welt, die für den Menschen als Gottes Partner 

und Bundesgenossen bestimmt ist, die Welt, in der wir in Frieden und in Freude leben kön-

nen, von Gottes Ratschluß geleitet und in seinem Sabbat geborgen. Die Natur ist weder unsere 

Mutter noch unser Feind. Das Dunkel, welches das Licht in unserem Leben begleitet, gibt den 

Söhnen Gottes keinen Grund, darin das Gegenteil der guten Schöpfung Gottes zu erblicken. 

Angst, Wahn und Zerstörung sind weder Natur noch verdrängte Natur, sondern das mit der 

Tat der Schöpfung ein für allemal und immer wieder Verworfene, das »Unmögliche«. – 

Es hat keinen Sinn, sich an den Lichtseiten des Lebens zu ergötzen und »Gott« zu preisen und 

Romantiker zu werden – und es hat noch weniger Sinn, das Dunkel anzustarren und »Gott« zu 

verfluchen und »Nihilist« sein zu wollen aus Groll gegen die eine oder andere religiöse »Sinn-

gebung« des Lebens. Der lebendige Gott ist keine Figur aus der »Welt« der Religion, sondern 

er ist seine eigene Welt. Und er gibt den Dingen seinen eigenen Sinn. Wir nennen diese Sinn-

gebung das Wort Gottes. Die Bibel will mit dem Wort »Gott« gerade sagen, daß unsere Sinn-

gebung ein für allemal verurteilt ist, insofern das Licht und das Dunkel unserer Erfahrung an 

sich »nichts sagen«. Unsere ganze innere Erfahrung wird relativiert, und am radikalsten da, 

wo sie sich selbst verabsolutieren möchte und z. B. (wie in Sartres »Huis clos«) das Dasein 

und die Verdammnis identifiziert. Das Wort Schopenhauers: »Die Welt ist herrlich zu sehen, 

aber schrecklich zu sein« spricht vom »Nichtigen« oder vielleicht auch von der »Natur«, aber 

 
27 Vgl. K. Barth, a.a.O., S. 327-425 (§ 50 »Gott und das Nichtige«). 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  20 05.09.2023 

nicht von Gottes Welt, nicht vom Menschsein. Solch ein Ausspruch gehört auch zu den »gro-

ßen Worten«, zu denen wir nicht inspiriert oder ermächtigt sind und in denen wir sogar unsere 

vorgegebene Weisheit verleugnen und den Nihilisten spielen, meist nicht ohne einen noch un-

bekannten Gott in der Hinterhand zu haben. 

Die »Vorsehung« (um bei dieser Chiffre zu bleiben) ist entweder ein Apriori, an dem unsere 

echten Fragen erst entspringen, oder sie ist ein bloßes, sentimentales Menschenwort, eine 

Flucht aus der Beklemmung der Natur, eine Projektion eines Welträtsels von dem Rätsel un-

seres Menschseins aus. 

Wer noch einen Weg zu Gott sucht, der weiß nicht, was »Offenbarung« bedeutet. Und wer die 

Offenbarung als psychologischen Mythos »begriffen« zu haben meint, der mag von neuem 

mit der Suche beginnen, um einen anderen ... Mythos zu finden; und so weiter. Es geht in der 

göttlichen Antwort auf die Frage nach dem Sinn unseres Lebens um Tatsachen, die jeder leug-

nen kann und von denen unterdessen ein jeder lebt in dem Maße, als er vollauf Mensch sein 

darf in dieser unserer glanzlos gewordenen Welt, in dem Maße, wie er es aufgegeben hat, den 

ausgehöhlten Menschen mit irgendeiner Religion, notfalls (denn auch das scheint es zu geben, 

und es verrät den Grund aller menschlichen Projekte in dieser Richtung) mit einer – nihilisti-

schen Religion auszufüllen. In diesem Maße wird er wissen, wovon er in seinem Menschsein 

immer gelebt hat und lebt. 

Das Ausweichen vor dem Wort ist so befremdlich halsstarrig und von einer noch befremdli-

cheren Gewandtheit. Wie dem auch sei, dieses Ausweichen gehört keineswegs zu dem Sinn, 

der unserem Leben, und sei es auch nur als legitime Möglichkeit, verliehen ist; es steht im 

Widerspruch zu der Bestimmung, die uns gegeben ist. Ich denke an Eliot: 

Where shall the word be found, where will the word 

Resound? Not here, there is not enough silence 

Not on the sea or on the islands, not 

On the mainland, in the desert or the rain land, 

For those who walk in darkness 

Both in the day time and in the nigth time 

The right time and the right place are not here 

No place of grace for those who avoid the face 

Not time to rejoice for those who walk among noise and deny the voice.28 

Das Leben ist mehr ... 

Und doch haben wir mit dieser Beobachtung und Fixierung unseres deplorablen Zustandes 

und unserer gottvergessenen Umgebung – »no place of grace for those who avoid the face« – 

noch nicht das Letzte gesagt. Die Gnade ist noch viel überschwenglicher (Röm. 5,20). Auch 

die Unwilligen werden von ihr umschlossen: so wie der Un-Sinn mit geduldet und getragen 

wird. Es erwies sich als zuviel verlangt, daß wir den Sinn finden könnten; es zeigt sich dar-

über hinaus, daß wir auch den gegebenen Sinn nicht anzunehmen vermögen. Vielleicht ist es 

auch zu hoch gegriffen und – zu abstrakt gedacht, über den Sinn unseres Lebens weiter nach-

denken zu wollen. Vielleicht laufen wir Gefahr, auf diese Weise doch wieder eine »anima in 

se incurvata« (Luther) zu werden, auf dem Umweg vieler Worte über die kreative Gnade doch 

wieder die menschliche Existenz als aus sich selbst und zu sich selbst hin lebend und somit als 

ihrerseits und aus sich selbst ... »a place of grace« zu verstehen – laufen wir Gefahr, die ur-

sprüngliche, souveräne Macht der Sinngebung Gottes, seiner apriorischen Erkenntnis nicht 

 
28 T. S. Eliot, Ash-Wednesday (1930) V, in: ders., Collected Poems 1909-1935, New York o. J., S. 118. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  21 05.09.2023 

anzuerkennen. Vielleicht wird auch durch die forcierte Sinnfrage, trotz einer neuen Demut, 

der volle, herzverzückende Klang des Evangeliums immer noch zu gedämpft gehört. 

Es gibt ein berühmtes Wort, das Dostojewskij seinem Iwan in den Mund legt: Es geht darum, 

»das Leben mehr zu lieben als den Sinn des Lebens«29. Man kann das als Vitalismus verstehen 

und als Widerstand gegen die mühsame Aufgabe, sich Rechenschaft zu geben, und es liegt, so 

verstanden, wohl auf der Linie des Iwan Karamasoff. Aber es kann sein, daß ein Mehrwert in 

dieses Wort hineingelegt wurde, in dem Sinne, daß »das Leben« die Schöpfung meint, die 

gute Schöpfung, Gottes Gegenwart, den Frieden, der verwirklicht ist, die neue Weit, die Ver-

änderung der menschlichen Existenz durch den neuen Bund, das neue Gottesverhältnis. Gen-

augenommen kann man »den Sinn« beim besten Willen nicht lieben; aber das Leben? Ja, das 

sollte man lieben können, wenn es »Schalom« ist, wenn es die unverwüstliche und unwider-

rufliche Wohltat ist in der Gemeinschaft mit Ihm, der »unser Leben« ist (Kol. 3,4) und von 

dem der Apostel an anderer Stelle sagt: » Er ist unser Friede« (Eph. 2,14). 

Wir erfahren die freie Gnade der Sinngebung, die unserem Leben widerfährt, nicht anders als 

so, daß wir unsere Fähigkeiten und Verdienste vergessen und ganz verwundert sind und in 

dieser Verwunderung Raum schaffen, Raum lassen, Raum geben, damit sie, die freie Gnade, 

immer wieder einen neuen Anfang mit uns macht, derart, als wären wir seit gestern nichts 

mehr und als wäre in der Welt noch nichts geschehen. 

Indem wir denken, fangen wir an zu danken, und indem wir danken, fangen wir an zu beten, 

so einfach und so heftig, als ob »das Leben« und »der Friede« uns wieder ganz neu und ganz 

fremd geworden seien. 

Und indem wir leben, fragen wir tatsächlich nicht mehr nach dem Sinn unseres Lebens; wer 

Frieden hat, mehr noch: wer im Frieden lebt, mehr noch: wessen Friede außerhalb seiner 

selbst gelegen ist (denn Er ist unser Friede) der geht in Verwunderung mit sich selbst um als 

mit dem Eigentum des Herrn. Es ist kein Sinn im Leben als das Leben selbst, als das Leben 

vor Ihm und zu Ihm hin und mit Ihm. Unser Schicksal inmitten aller Rätsel ist in der Tiefe 

dieses eine: geliebt zu werden; unsere kleine und große Geschichte wird geschrieben als das 

Epos der Treue Gottes. Wir sind erweckt zum Frei-Sein für Gott, für Ihn, der unser Bruder, 

unser Nächster, unser Bürge wurde. Ist das denn nicht gut, und können wir es nicht dabei be-

lassen, daß es wirklich darum geht ... das Leben mehr zu lieben als den Sinn des Lebens? Mag 

es denn auch durch alle Fegefeuer des Zweifels hindurchgegangen sein: was wahr ist, wird 

wahr sein, das Apriori wird bis in Ewigkeit gelten. Er ist unser Leben. Er ist unser Friede. 

Will jemand das nun ausgerechnet Armut nennen? Will nun noch jemand vermuten, dies 

könne die Überkompensation einer Verzweiflung sein? Mag er nur! Aber von dieser Armut 

und von dieser Verzweiflung ist wirklich zu sagen: »Was in ihr zum Scheitern kommt, ist 

nicht nur unsere Sicherheit, sondern auch unsere Verzagtheit, nicht nur unsere Illusionen, son-

dern auch unsere Illusionslosigkeit – was in ihr zum Scheitern kommt, ist nicht nur unser 

 

29 Vgl. F. Dostojewskij, Die Brüder Karamasoff, Ausgabe der wiss. Buchgesellschaft, Darmstadt 1968 (= Mün-

chen 1925), S. 374. Es sei zum besseren Verständnis ein Ausschnitt des Gespräches zwischen Iwan und Aljoscha 

zitiert (5. Buch, Kap. III): 

»O, ich verstehe nur zu gut: mit dem gesamten Innern, mit dem ganzen Eingeweide möchte man lieben, – das 

hast du wunderbar gesagt, und es freut mich furchtbar, daß du so stark leben möchtest«, sagte Aljoscha lebhaft. 

»Ich glaube, alle sollten auf der Welt zu allererst das Leben lieben lernen.« 

»Und das Leben mehr lieben als den Sinn des Lebens?« 

»Unbedingt so, gerade vor der Logik das Leben lieben lernen, wie du sagst, unbedingt vor der Logik, dann erst 

werde ich auch den Sinn begreifen ...« 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  22 05.09.2023 

gutes, sondern auch ... unser böses Gewissen« (Karl Barth). 

Denn Er ist unser Friede. 

Die umgekehrte Ordnung, die »nichtig« ist 

André Robin skizzierte einmal folgende tragikomische Entwicklung: 

Le Programme en quelques siècles 

On supprimera la Foi 

Au nom de la Lumière, 

Puis on supprimera la lumière. 

On supprimera l'Ame 

Au nom de la Raison, 

Puis on supprimera la raison. 

… 

On supprimera l'Esprit de Vérité 

Au nom de l'Esprit Critique; 

Puis on supprimera l'esprit critique. 

On supprimera le Sens du Mot 

Aù nom du Sens des mots, 

Puis on supprimera le sens des mots. 

… 

On supprimera le Saint 

Au nom du Génie; 

Puis on supprimera le génie. 

… 

On supprimera les Hommes du Feu 

Au nom des Eclairés, 

Puis on supprimera les éclairés. 

… 

Au nom de Rien on supprimera l'Homme; 

On supprimera le nom de l'homme; 

Il n'y aura plus de nom. 

Nous y sommes.30 

Ja, wir sind da! Auf dieser Erde! Und der Sinn unseres Seins ist, dazusein! da zu sein vor 

Gott; Gott liebt uns auch mehr als den Sinn unseres Lebens. Verstehe das wohl! Er hat den 

Namen des Menschen so hoch erhoben, daß dieser nie mehr unterdrückt werden kann. Das ist 

die Bedeutung der »Himmelfahrt«! Aber nun geraten wir (sagst du) mitten in die ... Dogmatik, 

 
30 Aus: A. Robin, Les poèmes indésirables, abgedruckt in: Rencontre. Revue Littéraire, Jg. 2 (1951), S. 1f. 



Miskotte - Der (Un-)Sinn des Lebens  23 05.09.2023 

und davor scheust du zurück – (meinetwegen! wenn ich es auch etwas merkwürdig finde) so 

laß uns denn allein hören, was Robin hier sagt: »Au nom de Rien on supprimera l'homme!« 

Wer das hört und wer versteht, warum es nur das Nichts sein kann, der ist in die rechte Le-

bens- und Denkordnung hineingebracht. Und er kennt insoweit den Sinn des Lebens, wie er 

den Betrug hat durchschauen dürfen, mit dem wir um des Sinns unserer Worte willen den 

Sinn des göttlichen Wortes zu verbannen gesucht haben, um schließlich gezwungen zu wer-

den, nach und nach auch den Sinn unserer Worte, auch der »gewöhnlichen« Worte auszuhöh-

len. Er erkennt den Sinn des Lebens außer aus dem Wort Gottes auch noch negativ daraus, 

daß wir Menschen auf dieser Flucht vor dem Wort wie dem echten kritischen Sinn, so auch 

dem Genie, wie der Vernunft, so auch den Visionen der Erleuchteten argwöhnisch begegnen, 

so daß der Name und die Ehre des Menschen verlorengehen und sich der uns verliehene Sinn 

wieder in Un-Sinn verwandelt. 

Was sollen wir – lebend, denkend und dankend – am Ende sagen? 

Nous y sommes. 

Quelle: Kornelis Heiko Miskotte, Der Gott Israels und die Theologie, übersetzt und herausge-

geben von Hinrich Stoevesandt und Hans-Jörg Weber, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Ver-

lag, 1975, 145-179. 


