
Eröffnungsrede auf der 13 1 15.09.2023 

Eröffnungsrede auf der 13. Generalversammlung des Lutherischen Weltbundes (LWB) 

am 14. September 2023 in Krakau – „Ein Leib, ein Geist, auf Hoffnung“ 

Von Tomas Halík 

 

Schwestern und Brüder! 

Das Christentum steht an der Schwelle einer neuen Reformation. Es wird weder die erste, 

noch die zweite, noch die letzte sein. Die Kirche reformiert sich nach den Worten des heiligen 

Augustinus ständig, „semper reformanda“. Aber gerade in Zeiten großer Veränderungen und 

Krisen in unserer gemeinsamen Welt ist es die prophetische Aufgabe der Kirche, den Ruf 

Gottes in Bezug auf diese Zeichen der Zeit zu erkennen und darauf zu antworten. 

Von Martin Luther, dem großen Lehrer der paradoxen Weisheit des Kreuzes und Schüler der 

großen deutschen Mystiker, müssen wir in diesen Zeiten lernen, sensibel dafür zu sein, wie 

sich die Macht Gottes – „sub contrario“ – in unseren Krisen und Schwächen zeigt. „Meine 

Gnade genügt dir“ – diese Worte Christi an den Apostel Paulus gelten auch für uns, wenn wir 

in den dunklen Nächten der Geschichte versucht sind, die Hoffnung zu verlieren. 

Reformation, die Umgestaltung der Form, ist dort notwendig, wo die Form den Inhalt 

behindert, wo sie die Dynamik des lebendigen Kerns hemmt. Der Kern des Christentums ist 

der auferstandene, lebendige Christus, der im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe von 

Männern und Frauen in der Kirche und jenseits ihrer sichtbaren Grenzen lebt. Diese Grenzen 

müssen erweitert werden, und alle unsere äußeren Ausdrucksformen des Glaubens müssen 

verändert werden, wenn sie unserem Wunsch, Gottes Wort zu hören und zu verstehen, im 

Wege stehen. 

Zwei parallele Reformationen im 16. Jahrhundert, die lutherische Reformation und die 

katholische Reformation, bereicherten, erneuerten und vertieften das Christentum, aber sie 

spalteten es auch. Das 20. Jahrhundert sah auch den Beginn von zwei großen parallelen 

Reformationen – die globale Ausbreitung des Pfingstchristentums und das Zweite 

Vatikanische Konzil. Letzteres markierte den Übergang (Exodus) der katholischen Kirche 

vom „Katholizismus“ (konfessionelle Geschlossenheit, Gegenkultur zum Protestantismus und 

zur Moderne) zur Katholizität, der universellen ökumenischen Offenheit. 

Die jüngste, die heutige Reformation kann auf diesen beiden laufenden „unvollendeten 

Revolutionen“ aufbauen und so einen wichtigen Schritt in Richtung der christlichen Einheit 

tun: ein Leib, ein Geist, eine Hoffnung... Ich bin jedoch zutiefst davon überzeugt, dass wir das 

Geschenk der Einheit unter den Christen erhalten werden, wenn wir uns auf einen 

gemeinsamen Weg zu einer noch umfassenderen und tieferen Ökumene begeben. 

Die Ökumene des 21. Jahrhunderts muss viel weiter gehen als die Ökumene des letzten 

Jahrhunderts. Die Einheit unter den Christen kann nicht das Endziel der neuen Reformation 

sein; sie kann nur ein Nebenprodukt der Bemühungen sein, die ganze Menschheitsfamilie 

zusammenzubringen und eine gemeinsame Verantwortung für ihre Umwelt, die gesamte 

Schöpfung, zu übernehmen. 

Die neue Reformation muss das Bewusstsein der christlichen Mitverantwortung für den 

ganzen „Leib“ stärken, zu dem wir durch das Geheimnis der Menschwerdung des Wortes 

Gottes gehören: für die ganze Menschheitsfamilie und für unsere gemeinsame Welt. Wir 



Eröffnungsrede auf der 13 2 15.09.2023 

müssen nicht nur fragen, was „der Geist heute zu den Kirchen sagt“, sondern auch, wie „der 

Geist, der weht, wo er will“, über die Kirchen hinaus wirkt. Wir müssen den Mut haben, die 

gegenwärtigen Formen und Grenzen des Christentums kenotisch selbst zu überschreiten. 

Es ist notwendig, tiefer zu verstehen und zu akzeptieren, was die Aufgabe und das Wesen der 

Kirche ist: ein wirksames Zeichen (signum efficiens) der Einheit zu sein, zu der die ganze 

Menschheit berufen ist, ein Instrument der Versöhnung und der Heilung der Wunden unserer 

gemeinsamen Welt. Wir streben nach Einheit, nicht um das Christentum mächtiger und 

einflussreicher in dieser Welt zu machen, sondern um es glaubwürdiger zu machen: „damit 

die Welt glaubt“. 

Wir sollen die uns anvertraute Botschaft glaubwürdig, verständlich und überzeugend 

vermitteln. Spannungen zwischen Christen untergraben diese Glaubwürdigkeit. 

Der heilige Paulus ruft die Christen nicht zur Uniformität auf, sondern zur gegenseitigen 

Achtung und zur Harmonie zwischen den verschiedenen Gliedern des Leibes, die gerade 

wegen ihrer Verschiedenheit und Einzigartigkeit unersetzlich sind. Diese Einheit der Christen, 

die Einheit in der Vielfalt, soll der Anfang, die Quelle und das Beispiel für das 

Zusammenleben in der ganzen Menschheitsfamilie sein, ein Weg des Teilens, der 

gegenseitigen Vereinbarkeit unserer Gaben, Erfahrungen und Perspektiven. 

Die erste Reformation entstand aus dem Mut des heiligen Paulus, das junge Christentum aus 

den engen Grenzen einer der jüdischen Sekten herauszuführen und in die breitere Ökumene 

der damaligen Welt zu führen. Er präsentierte es als ein universelles Angebot, das religiöse, 

kulturelle, soziale und geschlechtsspezifische Grenzen überschreitet: Es spielt keine Rolle 

mehr, ob man Jude oder Heide, Mann oder Frau, Freier oder Sklave ist – wir sind alle neue 

Geschöpfe in Christus. Auch heute steht das Christentum vor der Notwendigkeit, bestehende 

mentale und institutionelle, konfessionelle, kulturelle und soziale Grenzen zu überwinden, um 

seine universale Mission zu erfüllen. Wir müssen offener und empfänglicher sein für den Ruf 

Gottes, der in „den Freuden und Hoffnungen, den Sorgen und Ängsten“ (GS 1) der Menschen 

verborgen ist, mit denen wir die „Oikumene“, die gemeinsame Welt, teilen. 

Werden wir dazu beitragen, dass unser Zeugnis dazu beiträgt, diese Welt in eine „civitas 

ecumenica“ zu verwandeln, oder werden wir durch unsere Gleichgültigkeit und Egozentrik 

zum Komplizen des tragischen Zusammenpralls der Zivilisationen? Werden die 

Glaubensgemeinschaften Teil der Lösung für die Schwierigkeiten, mit denen wir heute 

konfrontiert sind, oder werden sie eher Teil des Problems sein? Die Geschichte der Welt und 

der Kirche ist weder ein einseitiger Fortschritt noch ein permanenter Niedergang und eine 

Entfremdung von einer idealisierten Vergangenheit, sondern ein offenes Drama, ein ständiger 

Kampf zwischen Gnade und Sünde, Glaube und Unglaube, der in jedem menschlichen Herzen 

ausgetragen wird. 

Martin Luther lehrte, dass jeder Christ „simul justus et pecator“ ist. Fügen wir hinzu, dass 

viele Menschen in unserer heutigen Welt „simul fidelis et infidelis“ sind – eine Hermeneutik 

des Vertrauens ist in ihnen mit einer Hermeneutik der Skepsis und des Zweifels verwoben. 

Wenn es uns gelingt, den Konflikt zwischen Glaube und Zweifel in unseren Köpfen und 

Herzen in einen ehrlichen Dialog zu verwandeln, trägt dies zur Reifung unseres Glaubens bei 

und kann zu einem Dialog zwischen Gläubigen und Ungläubigen beitragen, die in einer 

pluralistischen Gesellschaft zusammenleben. Ein Glaube ohne kritische Fragen kann zu 

Fundamentalismus, Bigotterie und Fanatismus führen. Ein Zweifel, der nicht in der Lage ist, 

an sich selbst zu zweifeln, kann zu Zynismus führen. Glaube und kritisches Denken brauchen 

sich gegenseitig. 



Eröffnungsrede auf der 13 3 15.09.2023 

Ein reifer Glaube kann mit den offenen Fragen der Zeit leben und der Versuchung allzu 

einfacher Antworten widerstehen, die von gefährlichen zeitgenössischen Ideologien 

angeboten werden. Auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil verpflichtete sich die katholische 

Kirche, die Einheit unter den Christen anzustreben, den Dialog mit den Gläubigen anderer 

Religionen und mit Menschen ohne religiösen Glauben zu führen und Solidarität mit allen 

Menschen zu üben, insbesondere mit den Armen und Bedürftigen. Sie bekennt sich zu einer 

„communio viatorum“, einer Gemeinschaft von Pilgern, die noch weit vom eschatologischen 

Ziel der vollen Einheit mit Christus und in Christus entfernt sind. Die Kirche auf Erden ist 

nicht die „ecclesia triumphans“, die siegreiche, vollkommene Kirche der Heiligen im Himmel. 

Wer irgendeine Form der Kirche und ihrer Theologie mitten in der Geschichte als endgültig 

und vollkommen ansieht, wer die irdische „militante Kirche“ (ecclesia militans – die vor 

allem mit ihren Sünden zu kämpfen hat) mit der siegreichen ecclesia triumphans verwechselt, 

begeht die Irrlehre des Triumphalismus, die Sünde des Götzendienstes. 

Religionskritikern wie Feuerbach, Marx und Freud verdanken wir die Erkenntnis, dass viele 

unserer Vorstellungen von Gott nur Projektionen unserer Ängste und Wünsche und unserer 

gesellschaftlichen Verhältnisse sind. Friedrich Nietzsche verdanken wir die Erkenntnis, dass 

dieser Gott unserer Vorstellungen tot ist. Dietrich Bonhoeffer verdanken wir die Erkenntnis, 

dass unser Glaube ohne diesen Gott unserer Illusionen leben kann. 

Bonhoeffer, ein Schüler von Meister Eckhart und Martin Luther, lehrte uns, dass die einzige 

authentische christliche Transzendenz die Selbsttranszendenz zu anderen in solidarischer und 

opferbereiter Liebe ist. 

Heute sind nicht nur einzelne Christen, sondern auch unsere Kirchen, die gesamte 

Christenheit, zu dieser Selbsttranszendenz (kenosis) aufgerufen. 

Aber wenn das Christentum „aus sich herausgeht“, verliert es dann nicht seine Identität? Die 

Menschen zur Zeit Martin Luthers waren von der Angst um ihr Seelenheil ergriffen. In 

unserer Zeit werden Menschen, Nationen, Religionsgemeinschaften und Kirchen von der 

Angst verfolgt, ihre Identität zu verlieren. Vielleicht ist der Begriff „Identität“ nicht allzu weit 

von dem entfernt, was das Wort „Seele“ in der Vergangenheit ausdrückte – das Kostbarste in 

uns, das uns zu dem macht, was wir sind. „Was kann man für sein Leben (seine Seele) geben? 

(Markus 8,37). 

Populisten, Nationalisten und religiöse Fundamentalisten nutzen diese Angst für ihre eigenen 

Macht- und Wirtschaftsinteressen aus. Sie nutzen sie so aus, wie die Angst um das Seelenheil 

ausgenutzt wurde, als Ablassbriefe käuflich waren. Sie bieten als Ersatz für die „Seele“ 

verschiedene Arten von kollektiver Identität in Form von Nationalismus und politischem oder 

religiösem Sektierertum an. Sie missbrauchen auch christliche Symbole und Rhetorik; sie 

machen das Christentum zu einer identitären politischen Ideologie. 

Martin Luther wie auch die Mystiker der katholischen Reformation, Teresa von Avila, 

Johannes vom Kreuz und Ignatius von Loyola, erkannten den Weg des Heils im Glauben, in 

unserer persönlichen Beziehung zu Christus und in der Selbsthingabe Christi an mich (pro 

me). 

Was die Grundlage der christlichen Identität bildet und was für uns Christen auch der 

hermeneutische Schlüssel zum Verständnis der Geschichte ist, einschließlich der Zeichen der 

Zeit heute, ist das Osterereignis, das einst in die Geschichte eintrat und sie weiterhin 

verwandelt. Ich bin überzeugt, dass Luthers Theologie des Kreuzes heute erneuert, überdacht 

und vertieft werden muss. 



Eröffnungsrede auf der 13 4 15.09.2023 

Durch die kumulativen globalen Krisen unserer Welt – Klimawandel, Umweltzerstörung, 

Pandemien ansteckender Krankheiten, die Zunahme von Armut, Krieg und Terrorismus – 

haben wir Anteil an der „passio continua“, dem andauernden Geheimnis des Kreuzes. „Wo 

die Sünde sich vermehrt hat, hat sich auch die Gnade vermehrt“, schreibt der heilige Paulus. 

Das Kreuz ist der Weg zur Auferstehung. Die Auferstehung ist kein billiges Happy End; der 

Glaube an die Auferstehung ist keine billige Gnade. Der auferstandene Jesus kam in einer so 

veränderten Gestalt, dass selbst diejenigen, die ihm am nächsten standen, ihn zunächst nicht 

erkennen konnten und lange Zeit daran zweifelten, ob er es wirklich war oder nicht. 

Christus kommt auch in vielen neuen, überraschenden, ambivalenten Formen zu uns. 

Er kommt zu uns wie zu den Aposteln nach der Auferstehung. Er kommt in der Fremde, wie 

auf dem Weg nach Emmaus; wir erkennen ihn erst nach dem Brechen des Brotes. Er kommt 

durch die verschlossenen Türen unserer Angst, „legitimiert“ sich durch seine Wunden. Wenn 

wir die Wunden unserer Welt ignorieren, diese Wunden Christi in der gegenwärtigen Welt, 

haben wir kein Recht, mit dem Apostel Thomas zu sagen: Mein Herr und mein Gott! 

Der Glaube an die Auferstehung beinhaltet das Abenteuer, den verborgenen, verklärten 

Christus zu suchen. Wir erkennen den wahren Christus, die wahre Kirche und den wahren 

Glauben, indem wir verwundet werden. Ein verwundeter Christus, eine verwundete Kirche 

und ein verwundeter Glaube bringen die Gabe des Geistes, Frieden und Vergebung in die 

Welt. 

*** 

Jorge Maria Bergolio zitierte in einer Predigt vor seiner Wahl zum Bischof von Rom die 

Worte aus der Apokalypse: Jesus steht vor der Tür und klopft an. Und er fügte hinzu: Heute 

klopft Jesus von der anderen Seite an, von innerhalb der Kirche – er will hinausgehen und wir 

müssen ihm folgen. Er will zuallererst zu all den Ausgegrenzten gehen, zu denen am Rande 

der Gesellschaft und der Kirche, zu den Armen, den Ausgebeuteten, er geht dorthin, wo die 

Menschen verletzt sind. Die Kirche soll ein Feldlazarett sein, in dem die Wunden – physische, 

soziale, psychologische und geistliche – verbunden und geheilt werden. 

Mitten in der Pandemie und der Abriegelung schrieb ich ein Buch, Die Zeit der leeren 

Kirchen. Ich sah diese Erfahrung als ein warnendes Zeichen der Zeit: Wenn sich das 

Christentum nicht radikal verändert, werden sich geschlossene und leere Kirchen, Klöster und 

Seminare weiter vermehren. 

Die leeren und geschlossenen Kirchen zu Ostern während der Coronavirus-Pandemie zu 

Ostern erinnerten an das leere Grab Jesu. „Sind diese Kirchen nicht nur Gräber und 

Grabsteine eines toten Gottes?“ fragte Friedrich Nietzsche in seinem berühmten Text über den 

Tod Gottes. 

Viele Kirchen in unserem Teil der Welt, die einst voll waren, sind jetzt leer. In unseren 

Ländern – ja, sogar in traditionell „christlichen Ländern“ wie Polen – nimmt die Zahl der 

„Nones“ – Menschen, die auf die Frage nach ihrer religiösen Identität mit „keine“ antworten – 

rapide zu. 

In vielen Ländern nimmt die Zahl der Menschen ab, die sich voll und ganz mit den Kirchen 

identifizieren und aktiv an ihnen teilnehmen. Die Zahl der Ex-Katholiken und Ex-Protestanten 

nimmt zu. 



Eröffnungsrede auf der 13 5 15.09.2023 

Unter den Nicht-Religiösen – denjenigen, die sich keiner Religion anschließen – gibt es viele, 

die vom Zustand ihrer Kirchen enttäuscht, oft sogar skandalisiert wurden. Zu ihnen gehören 

diejenigen, die in den Kirchen Antworten auf ihre ernsten existenziellen Fragen gesucht 

haben, aber nur stereotype religiöse Phrasen gehört haben. Es gibt die „Apathiker“, die dem 

Glauben gegenüber gleichgültig sind, weil sie nie ein Christentum kennen gelernt haben, das 

in einer Sprache spricht, die sie verstehen und glauben können. Es gibt diejenigen unter ihnen, 

die in der Kindheit im Glauben erzogen wurden, aber als sie über die kindliche Form des 

Glaubens hinauswuchsen, bot ihnen niemand einen reifen Glauben für erwachsene Menschen 

an. Wenn Jesus uns Kinder zum Vorbild nimmt, dann ruft er uns nicht zu infantiler 

Religiosität auf, sondern zu Offenheit, Spontaneität, Eifer, Unbefangenheit und der Fähigkeit, 

wie Kinder zu wachsen und zu lernen. 

In vielen Teilen der Welt wächst jedoch – anders als in Europa und Nordamerika – die Zahl 

der neuen Christen ständig. Darüber sollten wir uns freuen. Hier in Europa sollten wir mehr 

zuhören und verstehen, was die Erfahrung der Christen in Afrika und Asien an Neuem in 

Theologie, Liturgie und Spiritualität bringt. Allerdings können wir die Frage nicht 

verdrängen, ob die Kirchen, die heute von der Begeisterung des jungen Christentums erfüllt 

sind, in Zukunft nicht ein ähnliches Schicksal erleiden werden wie das Christentum im 

Westen und Norden unseres Planeten. Das Gleichnis Jesu vom Sämann spricht auch von 

Gebieten, in denen die Saat schnell aufgeht, dann aber abstirbt, weil sie keine Wurzeln 

geschlagen hat. Aus der Erfahrung der Vergangenheit müssen wir uns daran erinnern, dass die 

Zahl der Taufen und der vollen Kirchen bei weitem kein verlässliches Kriterium und kein 

einziges Zeichen für die weitere Vitalität der Kirche ist. 

Die Hauptaufgabe der Kirche ist die Evangelisierung. Fruchtbare und wirksame 

Evangelisierung besteht in der Inkulturation – in der kreativen Verkörperung des Glaubens in 

der lebendigen Kultur, in der Art und Weise, wie die Menschen denken und leben. Die 

bevorstehende Reform der Kirche ist eine Antwort auf einen langfristigen Prozess, der das 

Gegenteil von Evangelisierung ist: der Prozess der Ex-Kulturation des Christentums in großen 

Teilen unserer Welt. 

Von Ex-Kultur kann man sprechen, wenn der christliche Glaube oder seine äußere Form, die 

Kirche und ihre Ausdrucksformen, an Glaubwürdigkeit, Klarheit und Fruchtbarkeit verlieren. 

Eine bestimmte Form der Kirche wird dann zu einem Korn, das nicht von selbst absterben und 

eine neue Pflanze hervorbringen kann. Es bleibt unverändert und vergeht ohne Nutzen. *** 

Doch kehren wir zur Ostergeschichte zurück. Diejenigen, die zum „leeren Grab“ kommen, 

sollen nicht in Traurigkeit und Verwirrung verfallen. Wir sollen nicht das tote Christentum 

der Vergangenheit beklagen. Wir sollten nicht taub sein für die Stimme, die uns fragt: 

„Warum sucht ihr den Lebenden bei den Toten? Geht nach Galiläa, dort werdet ihr ihn 

sehen!“ 

Die Aufgabe der Jünger Jesu vom Ostermorgen an ist es, den lebendigen, aber oft unerkannt 

veränderten Christus zu suchen, das „Galiläa“ zu suchen, wo wir ihm heute begegnen können. 

Ist dieses Galiläa von heute nicht gerade die Welt der „Nones“, der Menschen, die außerhalb 

der Grenzen der Religion leben? Sollte unsere Mission nicht in erster Linie auf sie 

ausgerichtet sein? Die Missionsanstrengungen der Christenheit müssen heute zunächst nach 

innen in die Kirche gerichtet sein. Dort finden wir viele „Täler mit dürren Gebeinen“, denen 

das Wort des Herrn verkündet werden muss. 

Erst dann können wir uns in die weite Welt der „Nones“ jenseits der sichtbaren Grenzen von 

Kirchen und Religionsgemeinschaften begeben. Aber wir müssen diese Welt zunächst gut 



Eröffnungsrede auf der 13 6 15.09.2023 

verstehen. Es wäre ein Missverständnis, diejenigen, „die nicht mit uns gehen“, als Atheisten 

oder Ungläubige zu betrachten. Und wir müssen auch unter den Atheisten gut unterscheiden. 

Wenn viele „Atheisten“ eine bestimmte Art von Theismus, menschliche Theorien über Gott, 

ablehnen, bedeutet das nicht unbedingt, dass sie dem Geheimnis, das wir mit dem Wort Gott 

bezeichnen, verschlossen sind. Auch wir sollen in den Fußstapfen von Meister Eckhart, 

Dietrich Bonhoeffer und Paul Tillich einen „Gott jenseits des Gottes des Theismus“ entdecken 

und verkünden. 

Teil der „neuen Reformation“, der „neuen Evangelisierung“ und der Ökumene des 21. 

Jahrhunderts ist auch ein Wandel in der Art und Weise der Mission. Wir können nicht als 

arrogante Besitzer der Wahrheit auf andere zugehen. Nur Jesus kann sagen: Ich bin die 

Wahrheit. Wir sind nicht Jesus; wir sind unvollkommene Jünger Jesu, die sich auf einem Weg 

der Nachfolge befinden, auf dem der Geist uns allmählich in die Fülle der Wahrheit führt. 

Das Ziel dieser Reise, die Fülle der Wahrheit, ist ein eschatologisches Ziel. Jetzt sehen wir nur 

einen Teil, wie in einem Spiegel, wie in einem Puzzle. Dieses Bewusstsein für die Grenzen 

unserer individuellen und gruppenspezifischen Sichtweise sollte uns zu Demut und der 

Erkenntnis führen, dass wir zur Erweiterung dieser Grenzen Empfänglichkeit und Respekt für 

die Erfahrung anderer brauchen. 

Ziel der Mission ist es nicht, neue Kirchenmitglieder anzuwerben, um sie in die bestehenden 

mentalen und institutionellen Grenzen unserer Kirchen zu pressen, sondern über diese 

Grenzen hinauszugehen und gemeinsam mit ihnen, in gegenseitigem Respekt und in einem 

sich gegenseitig bereichernden Dialog, den nächsten Schritt auf dem Weg zu einem Christus 

zu tun, der größer ist als unsere Vorstellungen von ihm. 

*** 

Sie treffen sich in einem Teil der Welt, der die dunkle Nacht der kommunistischen 

Verfolgung durchgemacht hat. Die kommunistische Unterdrückung nahm in den 

verschiedenen Ländern Mittel- und Osteuropas sehr unterschiedliche Formen an und 

veränderte sich im Laufe der Jahre. Die große moralische Autorität von Papst Johannes Paul 

II., dem ehemaligen Erzbischof von Krakau, hat wesentlich dazu beigetragen, dass die 

Solidarität von Arbeitern, Intellektuellen und der Kirche hier in Polen den europaweiten 

Zusammenbruch der kommunistischen Diktatur einleitete, der in der gewaltfreien Revolution 

von 1989 gipfelte. Der Übergang vom Kommunismus zur Demokratie war damals in den 

meisten Ländern Europas (mit Ausnahme Rumäniens) unblutig, aber nicht einfach. 

Demokratie ist nicht nur ein bestimmtes politisches Regime, sondern vor allem eine 

bestimmte Kultur der zwischenmenschlichen Beziehungen. Demokratie lässt sich nicht allein 

durch die Veränderung politischer und wirtschaftlicher Bedingungen herstellen und 

aufrechterhalten; Demokratie setzt ein bestimmtes moralisches und geistiges Klima voraus. 

Der Zusammenbruch des Kommunismus war kein sofortiger Übergang in das gelobte Land, 

sondern der Beginn eines langen Exodus, der immer noch andauert und in dessen Verlauf die 

Christen in den postkommunistischen Ländern vielen Prüfungen und Versuchungen 

ausgesetzt waren. Nach einer langen Zeit der Diktatur ist die Gesellschaft immer verwundet, 

krank – sie braucht einen therapeutischen Prozess. Hier ist ein wichtiger Platz für die Kirche; 

Christen sollten Experten für den Prozess der Versöhnung sein. Die Kirchen in Ländern, die 

den Fall des Kommunismus noch nicht erlebt haben, sollten darauf vorbereitet sein. Der 

Prozess der Versöhnung ist oft schwierig – Schuld muss benannt und bekannt werden, ein 

Weg der Reue, der Heilung muss beschritten werden. 



Eröffnungsrede auf der 13 7 15.09.2023 

In vielen postkommunistischen Ländern ist dieser Prozess vernachlässigt worden. Viele der 

letzten Kommunisten wurden zu den ersten Kapitalisten. Einige postkommunistische Länder 

werden von Populisten und Oligarchen regiert – ehemaligen kommunistischen Eliten, die als 

einzige nach dem Fall des Kommunismus über Geld, einflussreiche Kontakte und 

Informationen verfügten. Der „wilde Kapitalismus“ in den postkommunistischen Ländern 

führt zu großen sozialen Problemen. In Russland gibt es eine wirtschaftliche, moralische und 

demografische Krise. Putins diktatorisches Regime hat seiner Bevölkerung nichts zu bieten 

außer der Droge des nationalen Messianismus. 

Nach dem Zusammenbruch des Kommunismus gab es optimistische Visionen, dass das 

Happy End der Geschichte, der globale Sieg von Freiheit und Demokratie, bevorsteht. Heute 

bahnt sich nicht weit von unserem Treffpunkt entfernt eine Apokalypse an, die die reale 

Gefahr eines ganz anderen „Endes der Geschichte“, eines Atomkriegs, in sich birgt. Russlands 

Aggression gegen die Ukraine ist nicht nur einer seiner lokalen Kriege; der versuchte 

Völkermord am ukrainischen Volk ist Teil von Russlands Plan, sein expandierendes 

Imperium wiederherzustellen. Der Hauptgrund für die russische Invasion war die Befürchtung 

des russischen Regimes, dass das Beispiel der demokratisierenden „Farbrevolutionen“ in den 

ehemaligen Sowjetrepubliken die Zivilgesellschaft und den Wunsch nach Demokratie in 

Russland selbst wecken würde. 

Was jetzt in der Ukraine geschieht, erinnert stark an die Strategie, mit der die Nationen in 

diesem Teil der Welt im letzten Jahrhundert Erfahrungen gemacht haben: Zuerst werden die 

Gebiete mit sprachlichen Minderheiten besetzt, und wenn die demokratische Welt schweigt 

und sich der Illusion hingibt, dass man mit Diktatoren Vereinbarungen und Kompromisse 

schließen kann, wird die Expansion weitergehen. Würde der Westen die Ukraine verraten und 

den Forderungen Moskaus nachgeben, wie er es im Falle der Tschechoslowakei an der 

Schwelle zum Zweiten Weltkrieg getan hat, würde er nicht den Frieden retten, sondern 

Diktatoren und Aggressoren nicht nur im Kreml, sondern in der ganzen Welt ermutigen. Den 

Feind zu lieben, bedeutet im Falle eines Aggressors, ihn daran zu hindern, Böses zu tun, lehrt 

Papst Franziskus in seiner Enzyklika Fratelli tutti; mit anderen Worten, ihm die Mordwaffe 

aus der Hand zu schlagen. 

Wladimir Putin nutzt den russischen religiösen Messianismus und die korrupten Führer der 

russischorthodoxen Kirche zynisch aus, um seine Ziele zu erreichen. Auch die weltweite 

ökumenische christliche Gemeinschaft kann gegenüber diesem Skandal nicht blind und 

gleichgültig sein. 

Wo die Kirche „eingetragene Partnerschaften“ mit der politischen Macht eingeht, 

insbesondere mit nationalistischen und populistischen Parteien, zahlt sie immer einen hohen 

Preis. Wenn die Kirche sich von einem politischen Regime korrumpieren lässt, verliert sie 

zunächst ihre Jugend und ihre zum kritischen Denken erzogenen Menschen; die Nostalgie 

nach der Vergangenheit, nach der Ehe von Kirche und Staat, beraubt die Kirche ihrer Zukunft. 

Wenn die Kirche in „Kulturkriege“ mit ihrer säkularen Umgebung eintritt, geht sie immer 

besiegt und deformiert aus ihnen hervor; Kulturkriege vertiefen den Prozess der Ex-

Kulturation und Säkularisierung. 

Die Alternative zu den Kulturkriegen ist nicht Konformität und billige Anpassung, sondern 

eine Kultur der geistlichen Unterscheidung. Bei dieser Unterscheidung geht es um die 

Unterscheidung zwischen dem „Zeitgeist“, der die Sprache „dieser Welt“ ist, und den 

„Zeichen der Zeit“, die die Sprache Gottes im Geschehen der Welt, der Gesellschaft und der 

Kultur sind. In der Zeit des Kommunismus brauchte die Kirche vor allem die Tugend der 

Tapferkeit, um sich zu verteidigen. 



Eröffnungsrede auf der 13 8 15.09.2023 

Heute braucht sie vor allem die Tugend der Weisheit, die Kunst der geistigen Unterscheidung. 

*** 

In einer Zeit verheerender Religionskriege im siebzehnten Jahrhundert lud der tschechische 

protestantische Theologe Johannes Amos Comenius, Bischof von „Unitas fratrum“, in seiner 

Schrift „De rerum humanarum emendatione consultatio catholica“ (Allgemeine Konsultation 

zur Berichtigung menschlicher Angelegenheiten) zu einem gemeinsamen Weg des 

gegenseitigen Lernens, des Austauschs, der Erneuerung, der Reflexion und der Übernahme 

von Verantwortung ein. 

Was der evangelische Bischof von Böhmen damals lehrte, verkündet der Bischof von Rom 

heute mit seinem Aufruf zur Synodalität und zum Streben nach der Einheit der ganzen 

Menschheitsfamilie, über die er in seiner Enzyklika Fratelli tutti schreibt. 

Das von Papst Franziskus ins Leben gerufene Programm der synodalen Reform kann eine viel 

breitere und tiefere Bedeutung haben als die notwendige Reform der katholischen Kirche. Ich 

bin überzeugt, dass hier der mögliche Beginn einer neuen Reformation des Christentums liegt, 

die sowohl auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil als auch auf der pfingstlichen 

Wiederbelebung des globalen Christentums aufbaut. Die Reform der Kirche muss viel tiefer 

gehen als die Reform der Institutionen der Kirche. Die Fruchtbarkeit der Reform und die 

künftige Vitalität des Christentums hängen von einer Wiederentdeckung der Beziehung zu 

den spirituellen und existentiellen Dimensionen des Glaubens ab. Eine erneuerte und neu 

verstandene christliche Spiritualität kann einen bedeutenden Beitrag zur geistigen Kultur der 

heutigen Menschheit leisten, auch weit über die Kirchen hinaus. 

Als Franz von Assisi in einer Vision hörte, wie Gott ihn dreimal rief: „Franziskus, geh und 

repariere meine Kirche, die, wie du siehst, ganz in Trümmern liegt“, verstand er Gott 

zunächst so, dass er die kleine zerstörte Kapelle San Damiano in Assisi reparieren sollte, was 

er auch tat. Erst später wurde ihm klar, dass er dazu berufen war, die gesamte zerstörte 

römische Kirche von Grund auf wieder aufzubauen. Vielleicht begreifen auch Papst 

Franziskus und die gesamte katholische Kirche erst allmählich, dass die synodale Erneuerung 

ein Prozess ist, der nicht nur die katholische Kirche betrifft. Es geht um viel mehr als um die 

Umwandlung der klerikalen Mentalität und der starren Institutionen der katholischen Kirche, 

die von Skandalen und internen Streitigkeiten geplagt sind, in ein dynamisches Netzwerk der 

gegenseitigen Kommunikation. Synodalität (syn hodos – gemeinsamer Weg) erfordert 

Solidarität, Zusammenarbeit, Kompatibilität und ökumenische Gemeinschaft im weitesten 

und tiefsten Sinne des Wortes. Sie ist mehr als Einheit unter Christen oder die Vertiefung des 

interreligiösen Dialogs. 

Der Prozess der Globalisierung, das Zusammenwachsen der Welt, befindet sich in unserer 

Zeit in einer schweren Krise. Seine vielen Schattenseiten sind offenkundig geworden – die 

Zunahme der wirtschaftlichen Ungleichheit, die Globalisierung des Terrorismus, ansteckende 

Krankheiten und die ansteckenden Ideologien des Ethno-Nationalismus, des Populismus und 

der Verschwörungstheorien. Die großen Probleme der Menschheit lassen sich jedoch nicht 

allein auf nationaler Ebene lösen. Die globale Verflechtung auf der Ebene der Wirtschaft, des 

Verkehrs und der Information allein wird keine „Oikumene“, keine gemeinsame Heimat, 

schaffen. Keine Ideologie, auch nicht die „christliche Ideologie“, das Christentum als 

Ideologie, kann die fehlende spirituelle Dimension des Globalisierungsprozesses ersetzen. 

Ein Leib, ein Geist, eine Hoffnung. Nicht nur mit allen Christen, sondern mit allen Menschen 

und allen Formen des Lebens auf der Erde bilden wir einen Leib. Der Geist Gottes, der 



Eröffnungsrede auf der 13 9 15.09.2023 

Spiritus Creator, ist ständig dabei, diesen Leib, die unvollendete Symphonie der Schöpfung, 

zu schaffen, zu beleben und zu verwandeln. Er lebt und wirkt durch unsere Hoffnung, unseren 

Glauben und unsere Liebe; er übersteigt und überwindet ständig alle Mauern, die wir 

zwischen uns und in uns errichtet haben. Zum Schluss möchte ich eine jüdische, chassidische 

Geschichte zitieren. Rabbi Pinchas stellte seinen Schülern eine scheinbar einfache Frage 

darüber, wann die Nacht endet und der Tag beginnt. „Es ist dann, wenn es hell genug ist, um 

einen Hund von einem Schaf zu unterscheiden“, meinte einer. „Es ist der Zeitpunkt, an dem 

wir einen Maulbeerbaum von einem Feigenbaum unterscheiden können“, argumentierte ein 

anderer. „Das ist der Moment“, antwortete Rabbi Pinchas, „in dem wir im Gesicht eines jeden 

Menschen unsere Geschwister erkennen können. Solange wir das nicht können, ist es noch 

Nacht.“ 

Liebe Geschwister, in Teilen unserer Welt, in Teilen unserer Glaubensgemeinschaften und 

unserer Kirchen, in Teilen unserer Herzen ist es immer noch Nacht; die Dunkelheit von 

Vorurteilen, Angst und Hass regiert. 

Ziel der „Neuen Reformation“ ist es, das Christentum im Streben nach der Einheit der 

Menschheitsfamilie zu verändern und zu vereinen. 

Es ist ein eschatologisches Ziel, aber in unserer Zeit müssen wir einen wichtigen Schritt im 

Hier und Jetzt tun. Er besteht darin, zu erkennen und anzuerkennen – mit allen Konsequenzen 

-, dass alle Menschen unsere Geschwister sind, dass sie das gleiche Recht auf Anerkennung 

ihrer Würde, auf unsere Annahme in Respekt, Liebe und Solidarität haben. Menschen, 

Nationen, Kulturen und Kirchen sind auf der Suche nach ihrer Identität und neuer Hoffnung in 

einer zerbrochenen Welt. 

Ihre Versammlung trägt den Titel: Ein Leib, ein Geist, eine Hoffnung. 

Ja, das ist unsere Hoffnung, die wir mit allen teilen wollen. 

Unsere Hoffnung ruht auf der Tatsache, dass der Geist Gottes die Menschheit immer wieder 

zu einem einzigen Leib vereint. 

Der heilige Paulus schrieb über den Glauben, der in der Liebe wirkt. Lasst uns Zeugen eines 

Glaubens sein, der durch Liebe immer wieder Hoffnung weckt. Lasst uns Zeugen der 

fortwährenden Auferstehung des Gebers der Hoffnung sein. 

Ich wünsche mir, dass Ihre Versammlung ein überzeugendes Zeichen der Hoffnung sein 

möge, dass die Nacht vorübergeht und der Tag naht. 


