Eroffnungsrede auf der 13. Generalversammlung des Lutherischen Weltbundes (LWB)
am 14. September 2023 in Krakau — ,,Ein Leib, ein Geist, auf Hoffnung*

Von Tomas Halik

Schwestern und Brider!

Das Christentum steht an der Schwelle einer neuen Reformation. Es wird weder die erste,
noch die zweite, noch die letzte sein. Die Kirche reformiert sich nach den Worten des heiligen
Augustinus standig, ,,semper reformanda‘“. Aber gerade in Zeiten grof3er Veranderungen und
Krisen in unserer gemeinsamen Welt ist es die prophetische Aufgabe der Kirche, den Ruf
Gottes in Bezug auf diese Zeichen der Zeit zu erkennen und darauf zu antworten.

Von Martin Luther, dem grol3en Lehrer der paradoxen Weisheit des Kreuzes und Schiler der
grolRen deutschen Mystiker, mussen wir in diesen Zeiten lernen, sensibel dafur zu sein, wie
sich die Macht Gottes — ,,sub contrario® — in unseren Krisen und Schwéchen zeigt. ,,Meine
Gnade geniigt dir — diese Worte Christi an den Apostel Paulus gelten auch fiir uns, wenn wir
in den dunklen Ndchten der Geschichte versucht sind, die Hoffnung zu verlieren.

Reformation, die Umgestaltung der Form, ist dort notwendig, wo die Form den Inhalt
behindert, wo sie die Dynamik des lebendigen Kerns hemmt. Der Kern des Christentums ist
der auferstandene, lebendige Christus, der im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe von
Mannern und Frauen in der Kirche und jenseits ihrer sichtbaren Grenzen lebt. Diese Grenzen
mussen erweitert werden, und alle unsere duReren Ausdrucksformen des Glaubens missen
veréndert werden, wenn sie unserem Wunsch, Gottes Wort zu horen und zu verstehen, im
Wege stehen.

Zwei parallele Reformationen im 16. Jahrhundert, die lutherische Reformation und die
katholische Reformation, bereicherten, erneuerten und vertieften das Christentum, aber sie
spalteten es auch. Das 20. Jahrhundert sah auch den Beginn von zwei groRen parallelen
Reformationen — die globale Ausbreitung des Pfingstchristentums und das Zweite
Vatikanische Konzil. Letzteres markierte den Ubergang (Exodus) der katholischen Kirche
vom ,,Katholizismus* (konfessionelle Geschlossenheit, Gegenkultur zum Protestantismus und
zur Moderne) zur Katholizitat, der universellen 6kumenischen Offenheit.

Die jlngste, die heutige Reformation kann auf diesen beiden laufenden ,,unvollendeten
Revolutionen* aufbauen und so einen wichtigen Schritt in Richtung der christlichen Einheit
tun: ein Leib, ein Geist, eine Hoffnung... Ich bin jedoch zutiefst davon iberzeugt, dass wir das
Geschenk der Einheit unter den Christen erhalten werden, wenn wir uns auf einen
gemeinsamen Weg zu einer noch umfassenderen und tieferen Okumene begeben.

Die Okumene des 21. Jahrhunderts muss viel weiter gehen als die Okumene des letzten
Jahrhunderts. Die Einheit unter den Christen kann nicht das Endziel der neuen Reformation
sein; sie kann nur ein Nebenprodukt der Bemiihungen sein, die ganze Menschheitsfamilie
zusammenzubringen und eine gemeinsame Verantwortung fur ihre Umwelt, die gesamte
Schoépfung, zu tbernehmen.

Die neue Reformation muss das Bewusstsein der christlichen Mitverantwortung fiir den
ganzen ,,Leib* starken, zu dem wir durch das Geheimnis der Menschwerdung des Wortes
Gottes gehoren: fur die ganze Menschheitsfamilie und flr unsere gemeinsame Welt. Wir

Eroffnungsrede auf der 13 1 15.09.2023



mussen nicht nur fragen, was ,,der Geist heute zu den Kirchen sagt®, sondern auch, wie ,,der
Geist, der weht, wo er will*, Gber die Kirchen hinaus wirkt. Wir miissen den Mut haben, die
gegenwartigen Formen und Grenzen des Christentums kenotisch selbst zu tiberschreiten.

Es ist notwendig, tiefer zu verstehen und zu akzeptieren, was die Aufgabe und das Wesen der
Kirche ist: ein wirksames Zeichen (signum efficiens) der Einheit zu sein, zu der die ganze
Menschheit berufen ist, ein Instrument der Verséhnung und der Heilung der Wunden unserer
gemeinsamen Welt. Wir streben nach Einheit, nicht um das Christentum méchtiger und
einflussreicher in dieser Welt zu machen, sondern um es glaubwdirdiger zu machen: ,,damit
die Welt glaubt®.

Wir sollen die uns anvertraute Botschaft glaubwirdig, verstandlich und tiberzeugend
vermitteln. Spannungen zwischen Christen untergraben diese Glaubwirdigkeit.

Der heilige Paulus ruft die Christen nicht zur Uniformitat auf, sondern zur gegenseitigen
Achtung und zur Harmonie zwischen den verschiedenen Gliedern des Leibes, die gerade
wegen ihrer Verschiedenheit und Einzigartigkeit unersetzlich sind. Diese Einheit der Christen,
die Einheit in der Vielfalt, soll der Anfang, die Quelle und das Beispiel fur das
Zusammenleben in der ganzen Menschheitsfamilie sein, ein Weg des Teilens, der
gegenseitigen Vereinbarkeit unserer Gaben, Erfahrungen und Perspektiven.

Die erste Reformation entstand aus dem Mut des heiligen Paulus, das junge Christentum aus
den engen Grenzen einer der jidischen Sekten herauszufithren und in die breitere Okumene
der damaligen Welt zu fiihren. Er prasentierte es als ein universelles Angebot, das religiose,
kulturelle, soziale und geschlechtsspezifische Grenzen tberschreitet: Es spielt keine Rolle
mehr, ob man Jude oder Heide, Mann oder Frau, Freier oder Sklave ist — wir sind alle neue
Geschdpfe in Christus. Auch heute steht das Christentum vor der Notwendigkeit, bestehende
mentale und institutionelle, konfessionelle, kulturelle und soziale Grenzen zu tiberwinden, um
seine universale Mission zu erfillen. Wir missen offener und empfanglicher sein fir den Ruf
Gottes, der in ,,den Freuden und Hoffnungen, den Sorgen und Angsten* (GS 1) der Menschen
verborgen ist, mit denen wir die ,,Oikumene®, die gemeinsame Welt, teilen.

Werden wir dazu beitragen, dass unser Zeugnis dazu beitragt, diese Welt in eine ,,civitas
ecumenica“ zu verwandeln, oder werden wir durch unsere Gleichgultigkeit und Egozentrik
zum Komplizen des tragischen Zusammenpralls der Zivilisationen? Werden die
Glaubensgemeinschaften Teil der Losung fiir die Schwierigkeiten, mit denen wir heute
konfrontiert sind, oder werden sie eher Teil des Problems sein? Die Geschichte der Welt und
der Kirche ist weder ein einseitiger Fortschritt noch ein permanenter Niedergang und eine
Entfremdung von einer idealisierten VVergangenheit, sondern ein offenes Drama, ein standiger
Kampf zwischen Gnade und Siinde, Glaube und Unglaube, der in jedem menschlichen Herzen
ausgetragen wird.

Martin Luther lehrte, dass jeder Christ ,,simul justus et pecator* ist. Fiigen wir hinzu, dass
viele Menschen in unserer heutigen Welt ,,simul fidelis et infidelis* sind — eine Hermeneutik
des Vertrauens ist in ihnen mit einer Hermeneutik der Skepsis und des Zweifels verwoben.
Wenn es uns gelingt, den Konflikt zwischen Glaube und Zweifel in unseren Képfen und
Herzen in einen ehrlichen Dialog zu verwandeln, tragt dies zur Reifung unseres Glaubens bei
und kann zu einem Dialog zwischen Glaubigen und Ungldubigen beitragen, die in einer
pluralistischen Gesellschaft zusammenleben. Ein Glaube ohne kritische Fragen kann zu
Fundamentalismus, Bigotterie und Fanatismus fiihren. Ein Zweifel, der nicht in der Lage ist,
an sich selbst zu zweifeln, kann zu Zynismus fihren. Glaube und kritisches Denken brauchen
sich gegenseitig.

Eroffnungsrede auf der 13 2 15.09.2023



Ein reifer Glaube kann mit den offenen Fragen der Zeit leben und der Versuchung allzu
einfacher Antworten widerstehen, die von gefahrlichen zeitgendssischen Ideologien
angeboten werden. Auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil verpflichtete sich die katholische
Kirche, die Einheit unter den Christen anzustreben, den Dialog mit den Glaubigen anderer
Religionen und mit Menschen ohne religiosen Glauben zu fiihren und Solidaritat mit allen
Menschen zu Uben, insbesondere mit den Armen und Bedurftigen. Sie bekennt sich zu einer
,communio viatorum®, einer Gemeinschaft von Pilgern, die noch weit vom eschatologischen
Ziel der vollen Einheit mit Christus und in Christus entfernt sind. Die Kirche auf Erden ist
nicht die ,,ecclesia triumphans®, die siegreiche, vollkommene Kirche der Heiligen im Himmel.
Wer irgendeine Form der Kirche und ihrer Theologie mitten in der Geschichte als endgliltig
und vollkommen ansieht, wer die irdische , militante Kirche* (ecclesia militans — die vor
allem mit ihren Stiinden zu k&mpfen hat) mit der siegreichen ecclesia triumphans verwechselt,
begeht die Irrlehre des Triumphalismus, die Stinde des Gotzendienstes.

Religionskritikern wie Feuerbach, Marx und Freud verdanken wir die Erkenntnis, dass viele
unserer Vorstellungen von Gott nur Projektionen unserer Angste und Wiinsche und unserer
gesellschaftlichen Verhaltnisse sind. Friedrich Nietzsche verdanken wir die Erkenntnis, dass
dieser Gott unserer Vorstellungen tot ist. Dietrich Bonhoeffer verdanken wir die Erkenntnis,
dass unser Glaube ohne diesen Gott unserer Illusionen leben kann.

Bonhoeffer, ein Schiler von Meister Eckhart und Martin Luther, lehrte uns, dass die einzige
authentische christliche Transzendenz die Selbsttranszendenz zu anderen in solidarischer und
opferbereiter Liebe ist.

Heute sind nicht nur einzelne Christen, sondern auch unsere Kirchen, die gesamte
Christenheit, zu dieser Selbsttranszendenz (kenosis) aufgerufen.

Aber wenn das Christentum ,,aus sich herausgeht*, verliert es dann nicht seine Identit4t? Die
Menschen zur Zeit Martin Luthers waren von der Angst um ihr Seelenheil ergriffen. In
unserer Zeit werden Menschen, Nationen, Religionsgemeinschaften und Kirchen von der
Angst verfolgt, ihre Identitat zu verlieren. Vielleicht ist der Begriff ,,Identitat* nicht allzu weit
von dem entfernt, was das Wort ,,Seele* in der Vergangenheit ausdriickte — das Kostbarste in
uns, das uns zu dem macht, was wir sind. ,,Was kann man fir sein Leben (seine Seele) geben?
(Markus 8,37).

Populisten, Nationalisten und religidse Fundamentalisten nutzen diese Angst flr ihre eigenen
Macht- und Wirtschaftsinteressen aus. Sie nutzen sie so aus, wie die Angst um das Seelenheil
ausgenutzt wurde, als Ablassbriefe k&uflich waren. Sie bieten als Ersatz fiir die ,,Seele*
verschiedene Arten von kollektiver Identitat in Form von Nationalismus und politischem oder
religidsem Sektierertum an. Sie missbrauchen auch christliche Symbole und Rhetorik; sie
machen das Christentum zu einer identitéren politischen Ideologie.

Martin Luther wie auch die Mystiker der katholischen Reformation, Teresa von Avila,
Johannes vom Kreuz und Ignatius von Loyola, erkannten den Weg des Heils im Glauben, in
unserer personlichen Beziehung zu Christus und in der Selbsthingabe Christi an mich (pro
me).

Was die Grundlage der christlichen Identitét bildet und was fir uns Christen auch der
hermeneutische Schliissel zum Verstandnis der Geschichte ist, einschlie3lich der Zeichen der
Zeit heute, ist das Osterereignis, das einst in die Geschichte eintrat und sie weiterhin
verwandelt. Ich bin Uberzeugt, dass Luthers Theologie des Kreuzes heute erneuert, tberdacht
und vertieft werden muss.

Eroffnungsrede auf der 13 3 15.09.2023



Durch die kumulativen globalen Krisen unserer Welt — Klimawandel, Umweltzersttérung,
Pandemien ansteckender Krankheiten, die Zunahme von Armut, Krieg und Terrorismus —
haben wir Anteil an der ,,passio continua“, dem andauernden Geheimnis des Kreuzes. ,,Wo
die Slinde sich vermehrt hat, hat sich auch die Gnade vermehrt*, schreibt der heilige Paulus.
Das Kreuz ist der Weg zur Auferstehung. Die Auferstehung ist kein billiges Happy End; der
Glaube an die Auferstehung ist keine billige Gnade. Der auferstandene Jesus kam in einer so
verdnderten Gestalt, dass selbst diejenigen, die ihm am néchsten standen, ihn zun&chst nicht
erkennen konnten und lange Zeit daran zweifelten, ob er es wirklich war oder nicht.

Christus kommt auch in vielen neuen, tiberraschenden, ambivalenten Formen zu uns.

Er kommt zu uns wie zu den Aposteln nach der Auferstehung. Er kommt in der Fremde, wie
auf dem Weg nach Emmaus; wir erkennen ihn erst nach dem Brechen des Brotes. Er kommt
durch die verschlossenen Tiren unserer Angst, ,,legitimiert* sich durch seine Wunden. Wenn
wir die Wunden unserer Welt ignorieren, diese Wunden Christi in der gegenwartigen Welt,
haben wir kein Recht, mit dem Apostel Thomas zu sagen: Mein Herr und mein Gott!

Der Glaube an die Auferstehung beinhaltet das Abenteuer, den verborgenen, verklérten
Christus zu suchen. Wir erkennen den wahren Christus, die wahre Kirche und den wahren
Glauben, indem wir verwundet werden. Ein verwundeter Christus, eine verwundete Kirche
und ein verwundeter Glaube bringen die Gabe des Geistes, Frieden und Vergebung in die
Welt.

*k*k

Jorge Maria Bergolio zitierte in einer Predigt vor seiner Wahl zum Bischof von Rom die
Worte aus der Apokalypse: Jesus steht vor der Tur und klopft an. Und er fugte hinzu: Heute
klopft Jesus von der anderen Seite an, von innerhalb der Kirche — er will hinausgehen und wir
mussen ihm folgen. Er will zuallererst zu all den Ausgegrenzten gehen, zu denen am Rande
der Gesellschaft und der Kirche, zu den Armen, den Ausgebeuteten, er geht dorthin, wo die
Menschen verletzt sind. Die Kirche soll ein Feldlazarett sein, in dem die Wunden — physische,
soziale, psychologische und geistliche — verbunden und geheilt werden.

Mitten in der Pandemie und der Abriegelung schrieb ich ein Buch, Die Zeit der leeren
Kirchen. Ich sah diese Erfahrung als ein warnendes Zeichen der Zeit: Wenn sich das
Christentum nicht radikal verandert, werden sich geschlossene und leere Kirchen, Kldster und
Seminare weiter vermehren.

Die leeren und geschlossenen Kirchen zu Ostern wéhrend der Coronavirus-Pandemie zu
Ostern erinnerten an das leere Grab Jesu. ,,Sind diese Kirchen nicht nur Graber und
Grabsteine eines toten Gottes?* fragte Friedrich Nietzsche in seinem beriihmten Text Giber den
Tod Gottes.

Viele Kirchen in unserem Teil der Welt, die einst voll waren, sind jetzt leer. In unseren
Landern — ja, sogar in traditionell ,,christlichen L&andern* wie Polen — nimmt die Zahl der
,,Nones* — Menschen, die auf die Frage nach ihrer religiésen Identitat mit ,,keine* antworten —
rapide zu.

In vielen Landern nimmt die Zahl der Menschen ab, die sich voll und ganz mit den Kirchen

identifizieren und aktiv an ihnen teilnehmen. Die Zahl der Ex-Katholiken und Ex-Protestanten
nimmt zu.

Eroffnungsrede auf der 13 4 15.09.2023



Unter den Nicht-Religiésen — denjenigen, die sich keiner Religion anschlieRen — gibt es viele,
die vom Zustand ihrer Kirchen enttiuscht, oft sogar skandalisiert wurden. Zu ihnen gehéren
diejenigen, die in den Kirchen Antworten auf ihre ernsten existenziellen Fragen gesucht
haben, aber nur stereotype religidse Phrasen gehért haben. Es gibt die ,,Apathiker®, die dem
Glauben gegentiber gleichgultig sind, weil sie nie ein Christentum kennen gelernt haben, das
in einer Sprache spricht, die sie verstehen und glauben kénnen. Es gibt diejenigen unter ihnen,
die in der Kindheit im Glauben erzogen wurden, aber als sie uber die kindliche Form des
Glaubens hinauswuchsen, bot ihnen niemand einen reifen Glauben fiir erwachsene Menschen
an. Wenn Jesus uns Kinder zum Vorbild nimmt, dann ruft er uns nicht zu infantiler
Religiositat auf, sondern zu Offenheit, Spontaneitat, Eifer, Unbefangenheit und der Fahigkeit,
wie Kinder zu wachsen und zu lernen.

In vielen Teilen der Welt wéachst jedoch — anders als in Europa und Nordamerika — die Zahl
der neuen Christen standig. Darlber sollten wir uns freuen. Hier in Europa sollten wir mehr
zuhdren und verstehen, was die Erfahrung der Christen in Afrika und Asien an Neuem in
Theologie, Liturgie und Spiritualitat bringt. Allerdings kénnen wir die Frage nicht
verdréngen, ob die Kirchen, die heute von der Begeisterung des jungen Christentums erfllt
sind, in Zukunft nicht ein &hnliches Schicksal erleiden werden wie das Christentum im
Westen und Norden unseres Planeten. Das Gleichnis Jesu vom Sdmann spricht auch von
Gebieten, in denen die Saat schnell aufgeht, dann aber abstirbt, weil sie keine Wurzeln
geschlagen hat. Aus der Erfahrung der Vergangenheit miissen wir uns daran erinnern, dass die
Zahl der Taufen und der vollen Kirchen bei weitem kein verl&ssliches Kriterium und kein
einziges Zeichen fir die weitere Vitalitat der Kirche ist.

Die Hauptaufgabe der Kirche ist die Evangelisierung. Fruchtbare und wirksame
Evangelisierung besteht in der Inkulturation — in der kreativen Verkorperung des Glaubens in
der lebendigen Kultur, in der Art und Weise, wie die Menschen denken und leben. Die
bevorstehende Reform der Kirche ist eine Antwort auf einen langfristigen Prozess, der das
Gegenteil von Evangelisierung ist: der Prozess der Ex-Kulturation des Christentums in grof3en
Teilen unserer Welt.

VVon Ex-Kultur kann man sprechen, wenn der christliche Glaube oder seine duRere Form, die
Kirche und ihre Ausdrucksformen, an Glaubwurdigkeit, Klarheit und Fruchtbarkeit verlieren.
Eine bestimmte Form der Kirche wird dann zu einem Korn, das nicht von selbst absterben und
eine neue Pflanze hervorbringen kann. Es bleibt unverandert und vergeht ohne Nutzen. ***

Doch kehren wir zur Ostergeschichte zurtick. Diejenigen, die zum ,,leeren Grab* kommen,
sollen nicht in Traurigkeit und Verwirrung verfallen. Wir sollen nicht das tote Christentum
der Vergangenheit beklagen. Wir sollten nicht taub sein fiir die Stimme, die uns fragt:
,,Warum sucht ihr den Lebenden bei den Toten? Geht nach Galilaa, dort werdet ihr ihn
sehen!*

Die Aufgabe der Junger Jesu vom Ostermorgen an ist es, den lebendigen, aber oft unerkannt
verénderten Christus zu suchen, das ,,Galilda* zu suchen, wo wir ihm heute begegnen kénnen.
Ist dieses Galilda von heute nicht gerade die Welt der ,,Nones*, der Menschen, die auRerhalb
der Grenzen der Religion leben? Sollte unsere Mission nicht in erster Linie auf sie
ausgerichtet sein? Die Missionsanstrengungen der Christenheit mussen heute zundchst nach
innen in die Kirche gerichtet sein. Dort finden wir viele ,,Taler mit diirren Gebeinen®, denen
das Wort des Herrn verkiindet werden muss.

Erst dann kdnnen wir uns in die weite Welt der ,,Nones* jenseits der sichtbaren Grenzen von
Kirchen und Religionsgemeinschaften begeben. Aber wir missen diese Welt zundchst gut

Eroffnungsrede auf der 13 5 15.09.2023



verstehen. Es ware ein Missverstandnis, diejenigen, ,,die nicht mit uns gehen*, als Atheisten
oder Unglaubige zu betrachten. Und wir missen auch unter den Atheisten gut unterscheiden.
Wenn viele , Atheisten* eine bestimmte Art von Theismus, menschliche Theorien iber Gott,
ablehnen, bedeutet das nicht unbedingt, dass sie dem Geheimnis, das wir mit dem Wort Gott
bezeichnen, verschlossen sind. Auch wir sollen in den FuRstapfen von Meister Eckhart,
Dietrich Bonhoeffer und Paul Tillich einen ,,Gott jenseits des Gottes des Theismus* entdecken
und verkiinden.

Teil der ,,neuen Reformation®, der ,,neuen Evangelisierung* und der Okumene des 21.
Jahrhunderts ist auch ein Wandel in der Art und Weise der Mission. Wir kénnen nicht als
arrogante Besitzer der Wahrheit auf andere zugehen. Nur Jesus kann sagen: Ich bin die
Wabhrheit. Wir sind nicht Jesus; wir sind unvollkommene Jinger Jesu, die sich auf einem Weg
der Nachfolge befinden, auf dem der Geist uns allméhlich in die Fille der Wahrheit fuhrt.

Das Ziel dieser Reise, die Fulle der Wahrheit, ist ein eschatologisches Ziel. Jetzt sehen wir nur
einen Teil, wie in einem Spiegel, wie in einem Puzzle. Dieses Bewusstsein flr die Grenzen
unserer individuellen und gruppenspezifischen Sichtweise sollte uns zu Demut und der
Erkenntnis flhren, dass wir zur Erweiterung dieser Grenzen Empféanglichkeit und Respekt flr
die Erfahrung anderer brauchen.

Ziel der Mission ist es nicht, neue Kirchenmitglieder anzuwerben, um sie in die bestehenden
mentalen und institutionellen Grenzen unserer Kirchen zu pressen, sondern tber diese
Grenzen hinauszugehen und gemeinsam mit ihnen, in gegenseitigem Respekt und in einem
sich gegenseitig bereichernden Dialog, den ndchsten Schritt auf dem Weg zu einem Christus
zu tun, der grofRer ist als unsere Vorstellungen von ihm.

**k*

Sie treffen sich in einem Teil der Welt, der die dunkle Nacht der kommunistischen
Verfolgung durchgemacht hat. Die kommunistische Unterdriickung nahm in den
verschiedenen Landern Mittel- und Osteuropas sehr unterschiedliche Formen an und
veranderte sich im Laufe der Jahre. Die grol3e moralische Autoritdt von Papst Johannes Paul
I1., dem ehemaligen Erzbischof von Krakau, hat wesentlich dazu beigetragen, dass die
Solidaritat von Arbeitern, Intellektuellen und der Kirche hier in Polen den europaweiten
Zusammenbruch der kommunistischen Diktatur einleitete, der in der gewaltfreien Revolution
von 1989 gipfelte. Der Ubergang vom Kommunismus zur Demokratie war damals in den
meisten Landern Europas (mit Ausnahme Rumaéniens) unblutig, aber nicht einfach.
Demokratie ist nicht nur ein bestimmtes politisches Regime, sondern vor allem eine
bestimmte Kultur der zwischenmenschlichen Beziehungen. Demokratie lasst sich nicht allein
durch die Veranderung politischer und wirtschaftlicher Bedingungen herstellen und
aufrechterhalten; Demokratie setzt ein bestimmtes moralisches und geistiges Klima voraus.

Der Zusammenbruch des Kommunismus war kein sofortiger Ubergang in das gelobte Land,
sondern der Beginn eines langen Exodus, der immer noch andauert und in dessen Verlauf die
Christen in den postkommunistischen Landern vielen Priifungen und Versuchungen
ausgesetzt waren. Nach einer langen Zeit der Diktatur ist die Gesellschaft immer verwundet,
krank — sie braucht einen therapeutischen Prozess. Hier ist ein wichtiger Platz fiir die Kirche;
Christen sollten Experten fr den Prozess der Versohnung sein. Die Kirchen in Landern, die
den Fall des Kommunismus noch nicht erlebt haben, sollten darauf vorbereitet sein. Der
Prozess der Versdhnung ist oft schwierig — Schuld muss benannt und bekannt werden, ein
Weg der Reue, der Heilung muss beschritten werden.

Eroffnungsrede auf der 13 6 15.09.2023



In vielen postkommunistischen Landern ist dieser Prozess vernachléssigt worden. Viele der
letzten Kommunisten wurden zu den ersten Kapitalisten. Einige postkommunistische Lander
werden von Populisten und Oligarchen regiert — ehemaligen kommunistischen Eliten, die als
einzige nach dem Fall des Kommunismus iber Geld, einflussreiche Kontakte und
Informationen verflgten. Der ,,wilde Kapitalismus* in den postkommunistischen Landern
fiihrt zu grofRen sozialen Problemen. In Russland gibt es eine wirtschaftliche, moralische und
demografische Krise. Putins diktatorisches Regime hat seiner Bevilkerung nichts zu bieten
auf3er der Droge des nationalen Messianismus.

Nach dem Zusammenbruch des Kommunismus gab es optimistische Visionen, dass das
Happy End der Geschichte, der globale Sieg von Freiheit und Demokratie, bevorsteht. Heute
bahnt sich nicht weit von unserem Treffpunkt entfernt eine Apokalypse an, die die reale
Gefahr eines ganz anderen ,,Endes der Geschichte*, eines Atomkriegs, in sich birgt. Russlands
Aggression gegen die Ukraine ist nicht nur einer seiner lokalen Kriege; der versuchte
Volkermord am ukrainischen Volk ist Teil von Russlands Plan, sein expandierendes
Imperium wiederherzustellen. Der Hauptgrund fir die russische Invasion war die Befiirchtung
des russischen Regimes, dass das Beispiel der demokratisierenden ,,Farbrevolutionen® in den
ehemaligen Sowijetrepubliken die Zivilgesellschaft und den Wunsch nach Demokratie in
Russland selbst wecken wirde.

Was jetzt in der Ukraine geschieht, erinnert stark an die Strategie, mit der die Nationen in
diesem Teil der Welt im letzten Jahrhundert Erfahrungen gemacht haben: Zuerst werden die
Gebiete mit sprachlichen Minderheiten besetzt, und wenn die demokratische Welt schweigt
und sich der Illusion hingibt, dass man mit Diktatoren Vereinbarungen und Kompromisse
schlieRen kann, wird die Expansion weitergehen. Wiirde der Westen die Ukraine verraten und
den Forderungen Moskaus nachgeben, wie er es im Falle der Tschechoslowakei an der
Schwelle zum Zweiten Weltkrieg getan hat, wiirde er nicht den Frieden retten, sondern
Diktatoren und Aggressoren nicht nur im Kreml, sondern in der ganzen Welt ermutigen. Den
Feind zu lieben, bedeutet im Falle eines Aggressors, ihn daran zu hindern, Bdses zu tun, lehrt
Papst Franziskus in seiner Enzyklika Fratelli tutti; mit anderen Worten, ihm die Mordwaffe
aus der Hand zu schlagen.

Wladimir Putin nutzt den russischen religiosen Messianismus und die korrupten Flhrer der
russischorthodoxen Kirche zynisch aus, um seine Ziele zu erreichen. Auch die weltweite
6kumenische christliche Gemeinschaft kann gegeniber diesem Skandal nicht blind und
gleichgiiltig sein.

Wo die Kirche ,eingetragene Partnerschaften* mit der politischen Macht eingeht,
insbesondere mit nationalistischen und populistischen Parteien, zahlt sie immer einen hohen
Preis. Wenn die Kirche sich von einem politischen Regime korrumpieren l&sst, verliert sie
zunachst ihre Jugend und ihre zum kritischen Denken erzogenen Menschen; die Nostalgie
nach der Vergangenheit, nach der Ehe von Kirche und Staat, beraubt die Kirche ihrer Zukunft.
Wenn die Kirche in ,,Kulturkriege* mit ihrer sdkularen Umgebung eintritt, geht sie immer
besiegt und deformiert aus ihnen hervor; Kulturkriege vertiefen den Prozess der Ex-
Kulturation und Sakularisierung.

Die Alternative zu den Kulturkriegen ist nicht Konformitat und billige Anpassung, sondern
eine Kultur der geistlichen Unterscheidung. Bei dieser Unterscheidung geht es um die
Unterscheidung zwischen dem ,,Zeitgeist®, der die Sprache ,,dieser Welt* ist, und den
,Zeichen der Zeit“, die die Sprache Gottes im Geschehen der Welt, der Gesellschaft und der
Kultur sind. In der Zeit des Kommunismus brauchte die Kirche vor allem die Tugend der
Tapferkeit, um sich zu verteidigen.

Eroffnungsrede auf der 13 7 15.09.2023



Heute braucht sie vor allem die Tugend der Weisheit, die Kunst der geistigen Unterscheidung.

*k*k

In einer Zeit verheerender Religionskriege im siebzehnten Jahrhundert lud der tschechische
protestantische Theologe Johannes Amos Comenius, Bischof von ,,Unitas fratrum®, in seiner
Schrift ,,De rerum humanarum emendatione consultatio catholica“ (Allgemeine Konsultation
zur Berichtigung menschlicher Angelegenheiten) zu einem gemeinsamen Weg des
gegenseitigen Lernens, des Austauschs, der Erneuerung, der Reflexion und der Ubernahme
von Verantwortung ein.

Was der evangelische Bischof von Béhmen damals lehrte, verkindet der Bischof von Rom
heute mit seinem Aufruf zur Synodalitat und zum Streben nach der Einheit der ganzen
Menschheitsfamilie, tber die er in seiner Enzyklika Fratelli tutti schreibt.

Das von Papst Franziskus ins Leben gerufene Programm der synodalen Reform kann eine viel
breitere und tiefere Bedeutung haben als die notwendige Reform der katholischen Kirche. Ich
bin Gberzeugt, dass hier der mogliche Beginn einer neuen Reformation des Christentums liegt,
die sowohl auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil als auch auf der pfingstlichen
Wiederbelebung des globalen Christentums aufbaut. Die Reform der Kirche muss viel tiefer
gehen als die Reform der Institutionen der Kirche. Die Fruchtbarkeit der Reform und die
kinftige Vitalitat des Christentums hangen von einer Wiederentdeckung der Beziehung zu
den spirituellen und existentiellen Dimensionen des Glaubens ab. Eine erneuerte und neu
verstandene christliche Spiritualitat kann einen bedeutenden Beitrag zur geistigen Kultur der
heutigen Menschheit leisten, auch weit tber die Kirchen hinaus.

Als Franz von Assisi in einer Vision horte, wie Gott ihn dreimal rief: ,,Franziskus, geh und
repariere meine Kirche, die, wie du siehst, ganz in Triimmern liegt “, verstand er Gott
zundchst so, dass er die kleine zerstérte Kapelle San Damiano in Assisi reparieren sollte, was
er auch tat. Erst spater wurde ihm Klar, dass er dazu berufen war, die gesamte zerstorte
romische Kirche von Grund auf wieder aufzubauen. Vielleicht begreifen auch Papst
Franziskus und die gesamte katholische Kirche erst allméhlich, dass die synodale Erneuerung
ein Prozess ist, der nicht nur die katholische Kirche betrifft. Es geht um viel mehr als um die
Umwandlung der klerikalen Mentalitat und der starren Institutionen der katholischen Kirche,
die von Skandalen und internen Streitigkeiten geplagt sind, in ein dynamisches Netzwerk der
gegenseitigen Kommunikation. Synodalitéat (syn hodos — gemeinsamer Weg) erfordert
Solidaritat, Zusammenarbeit, Kompatibilitat und 6kumenische Gemeinschaft im weitesten
und tiefsten Sinne des Wortes. Sie ist mehr als Einheit unter Christen oder die Vertiefung des
interreligiosen Dialogs.

Der Prozess der Globalisierung, das Zusammenwachsen der Welt, befindet sich in unserer
Zeit in einer schweren Krise. Seine vielen Schattenseiten sind offenkundig geworden — die
Zunahme der wirtschaftlichen Ungleichheit, die Globalisierung des Terrorismus, ansteckende
Krankheiten und die ansteckenden Ideologien des Ethno-Nationalismus, des Populismus und
der Verschworungstheorien. Die grof3en Probleme der Menschheit lassen sich jedoch nicht
allein auf nationaler Ebene 16sen. Die globale Verflechtung auf der Ebene der Wirtschaft, des
Verkehrs und der Information allein wird keine ,,Oikumene*, keine gemeinsame Heimat,
schaffen. Keine ldeologie, auch nicht die ,,christliche Ideologie®, das Christentum als
Ideologie, kann die fehlende spirituelle Dimension des Globalisierungsprozesses ersetzen.

Ein Leib, ein Geist, eine Hoffnung. Nicht nur mit allen Christen, sondern mit allen Menschen
und allen Formen des Lebens auf der Erde bilden wir einen Leib. Der Geist Gottes, der

Eroffnungsrede auf der 13 8 15.09.2023



Spiritus Creator, ist standig dabei, diesen Leib, die unvollendete Symphonie der Schépfung,
zu schaffen, zu beleben und zu verwandeln. Er lebt und wirkt durch unsere Hoffnung, unseren
Glauben und unsere Liebe; er Ubersteigt und tberwindet standig alle Mauern, die wir
zwischen uns und in uns errichtet haben. Zum Schluss mdéchte ich eine judische, chassidische
Geschichte zitieren. Rabbi Pinchas stellte seinen Schiilern eine scheinbar einfache Frage
dariiber, wann die Nacht endet und der Tag beginnt. ,,Es ist dann, wenn es hell genug ist, um
einen Hund von einem Schaf zu unterscheiden®, meinte einer. ,,Es ist der Zeitpunkt, an dem
wir einen Maulbeerbaum von einem Feigenbaum unterscheiden kénnen®, argumentierte ein
anderer. ,,Das ist der Moment®, antwortete Rabbi Pinchas, ,,in dem wir im Gesicht eines jeden
Menschen unsere Geschwister erkennen kénnen. Solange wir das nicht kénnen, ist es noch
Nacht.*

Liebe Geschwister, in Teilen unserer Welt, in Teilen unserer Glaubensgemeinschaften und
unserer Kirchen, in Teilen unserer Herzen ist es immer noch Nacht; die Dunkelheit von
Vorurteilen, Angst und Hass regiert.

Ziel der ,,Neuen Reformation® ist es, das Christentum im Streben nach der Einheit der
Menschheitsfamilie zu verandern und zu vereinen.

Es ist ein eschatologisches Ziel, aber in unserer Zeit miissen wir einen wichtigen Schritt im
Hier und Jetzt tun. Er besteht darin, zu erkennen und anzuerkennen — mit allen Konsequenzen
-, dass alle Menschen unsere Geschwister sind, dass sie das gleiche Recht auf Anerkennung
ihrer Wirde, auf unsere Annahme in Respekt, Liebe und Solidaritat haben. Menschen,
Nationen, Kulturen und Kirchen sind auf der Suche nach ihrer Identitat und neuer Hoffnung in
einer zerbrochenen Welt.

Ihre Versammlung tragt den Titel: Ein Leib, ein Geist, eine Hoffhung.
Ja, das ist unsere Hoffnung, die wir mit allen teilen wollen.

Unsere Hoffnung ruht auf der Tatsache, dass der Geist Gottes die Menschheit immer wieder
zu einem einzigen Leib vereint.

Der heilige Paulus schrieb Uber den Glauben, der in der Liebe wirkt. Lasst uns Zeugen eines
Glaubens sein, der durch Liebe immer wieder Hoffnung weckt. Lasst uns Zeugen der
fortwahrenden Auferstehung des Gebers der Hoffnung sein.

Ich wiinsche mir, dass lhre Versammlung ein tUberzeugendes Zeichen der Hoffnung sein
maoge, dass die Nacht voriibergeht und der Tag naht.

Eroffnungsrede auf der 13 9 15.09.2023



