Der Gottesmord
Von Eric Voegelin

Die Analyse der parasitischen Doxa ging von den Marxischen Texten aus, die das Frageverbot
betreffen. Die Stellen wurden der Untersuchung zugrunde gelegt, weil sie in seltener Konzent-
ration die Motive, die Symbole und die Denkformen der gnostischen Massenbewegungen un-
serer Zeit sichtbar werden lassen. Es durfte schwer sein, ein zweites Dokument der modernen
Gnosis zu finden, das an Kraft und Durchsichtigkeit der Sprache, an intellektueller Energie
und genialer Entschlossenheit dem Manuskript des jungen Marx vergleichbar ware. Die Wahl
hat jedoch den Nachteil, daB eines der grol3en Motive der Spekulation nicht mit der Deutlich-
keit hervortritt, die seiner tatsdchlichen Starke angemessen ist. Ich spreche von dem Motiv des
Gottesmordes.

In der parasitischen Gnosis geht es darum, die als unvollkommen und ungerecht erfahrene
Seinsordnung zu zerstéren und durch eine vollkommene und gerechte Ordnung aus menschli-
cher Schopferkraft zu ersetzen. Wie immer nun die Seinsordnung ausgelegt wird — als eine
von kosmisch-gottlichen Kraften durchwaltete Welt in den Zivilisationen des Nahen und Fe-
men Ostens; oder als die Schdpfung eines welt-transzendenten Gottes in der judisch-christli-
chen Symbolik; oder als eine wesenhafte Ordnung des Seins in der philosophischen Kontemp-
lation —, so ist sie dem Menschen vorgegeben und liegt nicht in seiner Verfligungsgewalt. Der
Versuch, eine neue Welt zu schaffen, setzt also, wenn er sinnvoll unternommen werden soll,
voraus, dal’ der Charakter der Seinsordnung als vorgegebener ausgeldscht, daf sie als wesens-
maRig in der Verfigungsgewalt des Menschen stehend ausgelegt wird. Und die Ubernahme
des Seins in die Verfugungsgewalt des Menschen wieder erfordert, dal? der transzendente Ur-
sprung des Seins ausgeldscht wird — sie erfordert die Dekapitation des Seins, den Gottes-
mord.

Der Gottesmord wird spekulativ begangen durch die Auslegung gottlichen Seins als Men-
schenwerk. Lassen wir Nietzsches Zarathustra zu der Frage sprechen: »Ach, ihr Brider, dieser
Gott, den ich schuf, war Menschen-Werk und — Wahnsinn, gleich allen Goéttern!« Die Schop-
fung von Gattern solle der Mensch unterlassen, weil er dadurch seinem Wollen und Handeln
sinnwidrige Schranken setze; und die Gotter, die er schon geschaffen hat, solle er zum Be-
wuBtsein bringen als von ihm geschaffene. »Dies bedeute euch Wille zur Wahrheit, da3 Alles
verwandelt werde in Menschen-Denkbares, Menschen-Sichtbares, Menschen-Fihlbares.« Die
Forderung erstreckt sich auch auf die Welt, die vordem als Gott-geschaffene verstanden
wurde: »Was ihr Welt nanntet, das soll erst von euch geschaffen werden: eure Vernunft, euer
Bild, euer Wille, eure Liebe soll es selber werden!« »Gott ist eine MutmalRung« — aber die
MutmalBungen des Menschen sollten nicht weiter reichen als sein schaffender Wille, und sie
sollten sich begrenzen »in der Denkbarkeit«. Es durfe kein Sein und kein Seinsbild geben, das
Wollen und Denken des Menschen als endlich erscheinen lasse. »Weder ins Unbegreifliche
durftet ihr eingeboren sein, noch ins Unverniinftige.« Um als unbeschrankter Herrscher des
Seins zu erscheinen, mul} der Mensch das Sein so einschrénken, dafl? die Schranken nicht mehr
sichtbar sind. Und warum muR dieses Zauberspiel aufgefuhrt werden? Die Antwort: »Wenn es
Gotter gibe, wie hielte ich’s aus, kein Gott zu sein! Also gibt es keine Gotter.«

Es geniigt also nicht, die alte Gotteswelt durch eine neue Menschenwelt zu ersetzen: schon die
Gotteswelt mulR Menschenwelt gewesen sein und Gott ein Menschenwerk, das auch wieder
zerstort werden kann, wenn es den Menschen hindert, der Herr der Seinsordnung zu sein. Der
Gottesmord mul} spekulativ riickwirkend gemacht werden. Darum ist in der Marxischen Gno-
sis der Kardinalpunkt das »Durchsichselbstsein« des Menschen; und seine spekulative Stiitze
findet er in der Auslegung der Natur und Geschichte als des Prozesses, in dem der Mensch

Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 1 16.08.2023



sich selbst zu seiner vollen Statur schafft. Der Gottesmord gehort wesensnotwendig zur gnos-
tischen Neuschopfung der Seinsordnung.

Der Gottesmord ist, ebenso wie der prometheische Gotterhal3, eine generelle Moglichkeit
menschlichen Verhaltens zu Gott. Er ist nicht an die parasitische Spekulation gebunden. Um
das Phanomen zu kléren, werde ich es daher zuerst in der verhaltnismaRig einfachen Form be-
schreiben, in der es in der Kabbala auftritt, in den Golemlegenden des zwdlften und frihen
dreizehnten Jahrhunderts. Die Legenden wurden vor einigen Jahren durch Gerschom Scholem
in seiner Studie Uber Die Vorstellung vom Golem in ihren tellurischen und magischen Bezie-
hungen zugénglich gemacht.

Im Kommentar des Pseudo-Saadia zum Buch Jezirah, vom Ende des zwdlften Jahrhunderts,
ist die Golemlegende in folgender Form enthalten: »So heif3t es im Midrasch, daf Jeremia und
Ben Sira einen Menschen durch das Buch Jezirah schufen, und auf seiner Stirn stand emeth,
wie der Name, den Er tiber das Geschopf als VVollendung seines Tuns gesprochen hatte. Aber
jener Mensch radierte das aleph aus, um damit zu sagen, Gott allein ist die Wahrheit, und er
mulite sterben.«

Das hebrdische Wort emeth bedeutet »Wahrheit«; wenn der erste der drei Konsonanten (im
Hebréischen wird der Anfangslaut des Wortes emeth durch einen Konsonanten wiedergege-
ben), die das Wort bilden, gestrichen wird, bleibt meth ibrig; meth bedeutet »tot«. Die Adep-
ten schaffen den Menschen »durch das Buch Jezirah«, d. h. durch eine magische Operation
mit den Buchstaben des hebraischen Alphabets. Es ist eine Operation von grundsétzlich der
gleichen Art wie die Marxische Schopfung des »sozialistischen Menschen« mit Hilfe der
gnostischen Spekulation. Durch die Golemlegende nun fallt neues Licht auf deren Aktcharak-
ter. Von der Wirklichkeit der Seinsordnung her, in der wir leben, muR3te das Frageverbot als
ein Versuch charakterisiert werden, den »intellektuellen Schwindel« der Spekulation gegen
Auflosung durch die Vernunft zu decken; vom Standpunkt des Adepten Marx war der
Schwindel die »Wahrheit«, die er durch seine Spekulation schuf, und das Frageverbot hatte
den Zweck, die Wahrheit des Systems gegen die Unvernunft des Menschen zu schiitzen. Die
merkwirdige Spannung zwischen erster und zweiter Realitét, erster und zweiter Wahrheit, auf
deren pneumopathischen Charakter wir hingewiesen haben, enthallt sich nun als die Span-
nung zwischen Gottesordnung und Magie. Diese Spannung, die durch den Machtwillen der
Magie entsteht, kann jedoch auch wieder aufgehoben werden. Denn was tut der Golem, der
das Siegel der Wahrheit auf der Stirn tragt, wie der Adam, der Mensch, den Gott geschaffen
hat? Er radiert das aleph aus, um die Adepten zu warnen, dal} die Wahrheit Gottes sei; die
zweite Wabhrheit ist der Tod. Der Golem stirbt.

Die Implikationen der Spannung und ihre Auflésung werden genauer ausgelegt in einer zwei-
ten Fassung der Golemlegende. Sie findet sich in einem kabbalistischen Text, dem Juda ben
Bathyra zugeschrieben, aus dem Anfang des dreizehnten Jahrhunderts. Im ersten Teil sagt die
Legende: »Der Prophet Jeremia beschéftigte sich allein mit dem Buch Jezirah. Da erging eine
himmlische Stimme und sprach: Erwirb dir einen Genossen. Er ging zu seinem Sohn Sira, und
sie studierten das Buch drei Jahre lang. Danach gingen sie daran, die Alphabete nach den kab-
balistischen Prinzipien der Kombination, Zusammenfassung und Wortbildung zu kombinie-
ren, und es wurde ihnen ein Mensch geschaffen, auf dessen Stirne stand: IHWH Elohim
Emeth. Es war aber ein Messer in der Hand jenes neuerschaffenen Menschen, mit dem er das
aleph von emeth ausldschte; da blieb meth. Da zerril} Jeremia seine Kleider und sagte: Warum
I6schst du das aleph von emeth aus?«

Sinngehalte der magischen Schopfung, die in der ersten Legende nur impliziert waren, werden
jetzt verdeutlicht. Der zweite Golem trégt auf seiner Stirn das Siegel: Gott ist die Wahrheit.

Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 2 16.08.2023



Durch das Ausléschen des aleph wird es zur Verkindigung: Gott ist tot. Nach dieser Hand-
lung aber stirbt der zweite Golem nicht wie sein Vorgénger. Er steht da, in der Hand das Mes-
ser, mit dem er den Mord begangen hat. Er lebt und tragt das neue Siegel auf der Stirn.

Jeremia zerreil3t seine Kleider: in der rituellen Geste des Entsetzens (iber die Blasphemie. Er
fragt sein Geschopf nach dem Sinn des Tuns und erhalt die Antwort:

»lch will dir ein Gleichnis erzéhlen. Ein Architekt baute viele Hauser, Stadte und Platze, aber
niemand konnte ihm seine Kunst abmerken und es mit seinem Wissen und seiner Handfertig-
keit aufnehmen, bis ihn zwei Leute Uberredeten. Da lehrte er sie das Geheimnis seiner Kunst,
und sie wulBten nun alles auf die richtige Weise. Als sie sein Geheimnis und seine Fahigkeiten
erlernt hatten, begannen sie ihn mit Worten zu argern, bis sie sich von ihm trennten und Ar-
chitekten wie er wurden, nur daR sie alles, wofur er einen Taler nahm, fuir sechs Groschen
machten. Als die Leute das merkten, horten sie auf, den Kiinstler zu ehren, und kamen zu
ihnen und ehrten sie und gaben ihnen Auftrage, wenn sie einen Bau brauchten. So hat euch
Gott in seinem Bilde und seiner Gestalt und Form geschaffen. Nun aber, wo ihr, wie Er, einen
Menschen erschaffen habt, wird man sagen: Es ist kein Gott in der Welt aul3er diesen beiden!«

Gerschom Scholem deutet die Legende: Eine gelungene Golemschépfung wiirde den »Tod
Gottes« einleiten; die Hybris des Schopfers wiirde sich gegen Gott kehren. Der Adept Jeremia
ist der gleichen Ansicht, und darum fragt er den Golem nach dem Ausweg aus der entsetzli-
chen Situation. Er empfangt von ihm das Rezept zur Zerstérung der magischen Kreatur, wen-
det es an, »und jener Mensch wurde vor ihren Augen zu Staub und Asche«. Jeremia fragt —
und wenn er die Antwort bekommt, die ihn bewegen soll, sein Werk zu zerstoren, verbietet er
nicht das Fragen, sondern zerstort sein Werk.

Die Legende schliet mit einem Wort des Jeremia: »Wahrlich, man sollte diese Dinge nur stu-
dieren, um die Kraft und Allmacht des Schopfers dieser Welt zu erkennen, aber nicht, um sie
wirklich zu vollziehen.«

Der Gottesmord bei den parasitischen Gnostikern ist ein bekanntes und gut durchgearbeitetes
Ph&nomen. Aber manches, das unter den Titeln »Dialektik des Bewultseins«, »Standpunkt
der Immanenz«, »Wille zur reinen Diesseitigkeit« usw. wohl verstanden ist, hort sich anders
an mit der Golemlegende im Ohr. Wieder ist, in diesem Zusammenhang, nur eine exemplari-
sche Analyse mdglich; als doxisches Material mége ein Aphorismus von Nietzsche dienen,
der beriihmte Aphorismus 125 aus der Frohlichen Wissenschaft. Er fiihrt den Titel: »Der tolle
Mensch«. Nietzsche hat den Aphorismus sorgfaltig konstruiert, um die geistige Bewegung des
Gottesmordes darzustellen. Ich gehe die Phasen der Bewegung durch.

Der »tolle Mensch« lauft am hellen VVormittag mit der Laterne auf den Markt und schreit: »Ich
suche Gott! Ich suche Gott!« Nietzsche beginnt mit einer Wandlung der Diogenes-Symbolik:
der Philosoph, der den Menschen sucht, ist der tolle Mensch geworden, der Gott sucht. Der
Sinn der Wandlung ist nicht unmittelbar klar. Der philosophische Sucher mag auf dem Markt
wohl Menschen finden; aber ist der Markt der Ort, an dem Gott zu finden ist? Wenn wir an-
nehmen, da3 Nietzsche sinnvoll konstruiert hat, missen wir fragen, ob der tolle Mensch denn
wirklich Gott suche; und wir werden aufmerksam auf den hintergriindigen Sinn der Symbol-
wandlung, der sich in der weiteren Bewegung des Aphorismus enthiillt.

Auf dem Markt findet der Sucher, was man eben auf dem Markt findet: Menschen. Aber sie
sind eine besondere Art, diese Menschen, »welche nicht an Gott glaubten«. Sie begegnen sei-
ner Suche mit Lachen und Spott: »Ist er denn verloren gegangen, fragen sie, »oder halt er
sich versteckt? Firchtet er sich vor uns? Ist er zu Schiff gegangen? ausgewandert?«

Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 3 16.08.2023



Den Unglaubigen ruft der tolle Mensch zu: »Wohin ist Gott? ich will es euch sagen! Wir ha-
ben ihn getotet — ihr und ich! Wir alle sind seine Mérder. « Und wie war eine solche Tat mog-
lich? »Wie vermochten wir das Meer auszutrinken? ... Was taten wir, als wir diese Erde von
ihrer Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen
Sonnen!... Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts?« Aber die Tat ist getan. Der Got-
tesmord ist nicht riickgangig zu machen: »Gott ist tot! Gott bleibt tot!«

Mit diesem Ausruf geht die Bewegung des Aphorismus Uber die Golemlegende hinaus. Der
Gottesmord ist als solcher verstanden-aber der Morder steht zu seiner Tat. Die neue Kreatur,
die den Mord vollzogen hat, erkennt in dem Akt nicht ihren eigenen Tod. Der Golem lebt.
»Das Heiligste und Méchtigste, was die Welt bisher besaB, es ist unter unseren Messern ver-
blutet.« Der Golem steht da, mit dem Messer in der Hand, zu weiteren Taten bereit.

Und was sucht er mit dem Messer? Den Gott, der schon verblutet ist? Nein — er sucht » Trost«:
»Wie trdsten wir uns, die Moérder aller Morder? ... Mit welchem Wasser kdnnten wir uns rei-
nigen?... Ist nicht die GroRe dieser Tat zu groR fir uns?« Nietzsche wiederholt die Situation
des Fragens in der Golemlegende — aber die Weisung des Golem, den magischen Gottesmord
wieder riickgangig zu machen, ist schon abgelehnt. Der »tolle Mensch« geht nicht riickwarts,
sondern vorwarts: Wenn die Tat zu groB ist fiir den Menschen, muf der Mensch sich tber sich
selbst erheben zur GroRe der Tat. »Missen wir nicht selber zu Géttern werden, um nur ihrer
wirdig zu erscheinen? Es gab nie eine grofiere Tat — und wer nur immer nach uns geboren
wird, gehort um dieser Tat willen in eine hohere Geschichte, als alle Geschichte bisher war!«
Wer Gott mordet, wird selbst zum Gott — die Warnung der Gleichnisrede in der zweiten Go-
lemlegende.

Die Gleichnisrede ist Warnung (und wird von den Adepten der Legende als solche verstan-
den), weil der Mensch nicht Gott werden kann. Wenn er es versucht, im Akt der Selbstvergot-
zung, dann wird er zum Damon in Verschlossenheit gegen Gott. Nietzsche aber will eben die-
sen Weg weitergehen. Als der »tolle Mensch« seine Rede beendet hat, schweigen seine Zuho-
rer, die Ungléubigen, und blicken ihn befremdet an. Da wirft er seine Laterne zu Boden und
spricht: »Ich komme zu frih, ich bin noch nicht an der Zeit. Dies ungeheure Ereignis ist noch
unterwegs und wandert ... Taten brauchen Zeit, auch nachdem sie getan sind, um gesehen und
gehort zu werden.

Diese Tat ist ihnen noch immer ferner als die fernsten Gestirne — und doch haben sie dieselbe
getan!«

Der hintergriindige Sinn der Diogenes-Symbolik wird sichtbar. Der neue Diogenes sucht
Gott- aber nicht den Gott, der tot ist, sondern den neuen Gott in den Menschen, die den alten
ermordet haben — er sucht den Ubermenschen. Der »tolle Mensch« sucht also den Menschen —
aber nicht den Menschen des Philosophen, sondern das Wesen, das der Magie des Gottesmor-
des entspringt. Diese Symbolik mufBten wir klarstellen. Denn in den gewissenhaften Bemu-
hungen um die »philosophischen« Intentionen Nietzsches wird allzu oft vergessen, daf der
Interpret eines magischen opus nicht auf die Magie hereinfallen darf — um es deutlich zu sa-
gen. Es genligt nicht, das Ubermenschensymbol auf Grund der Texte zu untersuchen und sei-
nen Sinn festzustellen, wie er von Nietzsche, d. h. im Kontext der Magie, intendiert war: es
muR auch festgestellt werden, was in der Seinsordnung wirklich vorgeht, wenn Magie getrie-
ben wird. Ein Ding kann seine Natur nicht verandern; wer versucht, seine Natur zu »andern,
zerstort das Ding. Der Mensch kann sich nicht zum Ubermenschen wandeln; der Versuch, den
Ubermenschen zu schaffen, ist der Versuch, den Menschen zu ermorden. Auf den Gottesmord
folgt im geschichtlichen Prozef nicht der Ubermensch, sondern der Menschenmord — auf das
deicidium der gnostischen Theoretiker das homicidium der revolutionaren Praktiker.

Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 4 16.08.2023



Das Dokument des Ubergangs zur revolutionaren Praxis sind die Satze, mit denen Marx seine
Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie von 1843 ertffnet. Das Argument wird so klar hin-
gesetzt, daB es kaum einen Kommentar erfordert.

Wie bei Nietzsche ist der Gottesmord die VVoraussetzung fiir das magische Opus. »Die Kritik
der Religion ist die Voraussetzung aller Kritik.« Gott war nie etwas anderes als Menschen-
werk. Die Kritik bringt diese Enthiillung und stellt dadurch die Vollnatur des Menschen wie-
der her. »Das Fundament der irreligiosen Kritik ist: Der Mensch macht die Religion, die Reli-
gion macht nicht den Menschen. Und zwar ist die Religion das Selbstbewuf3tsein und das
Selbstgefuhl des Menschen, der sich selbst entweder noch nicht erworben oder schon wieder
verloren hat.« Ist dies Verhéltnis einmal durchschaut, dann wird die Wirklichkeit des Men-
schen wieder sichtbar. »Der Mensch, der in der phantastischen Wirklichkeit des Himmels, wo
er einen Ubermenschen suchte, nur den Widerschein seiner selbst gefunden hat, wird nicht
mehr geneigt sein, nur den Schein seiner selbst, nur den Unmenschen zu finden, wo er seine
wahre Wirklichkeit sucht und suchen muf3.«

Marx steht mit diesen Uberlegungen Nietzsche sehr viel naher, als der Gebrauch des Symbols
»Ubermensch« zur Bezeichnung Gottes aufs erste Lesen hin vermuten 1aBt. Denn Gott exis-
tiert ja nicht. »Gott« ist, im Sinne der Feuerbachschen Religionspsychologie, die Projektion
des Besten im Menschen in eine Uberwelt. Aber wenn auch die Projektion in die Uberwelt il-
lusiondr ist, so ist darum nicht der Inhalt der Projektion eine Illusion. Das Beste im Menschen
ist real; es muf3- und damit geht Marx uber die Projektionspsychologie, welche die Religion
als Illusion enthtllt, hinaus — in den Menschen zuriickgeholt werden. Der Marxische homo
novus ist nicht ein Mensch ohne religidse Illusionen, sondern der Mensch, der ontisch Gott
wieder in sich aufgenommen hat. Der »Unmensch, der Illusionen hat, wird zum Vollmen-
schen dadurch, daf er den »Ubermenschen« absorbiert. Der neue Mensch ist also in der Tat,
wie Nietzsches Ubermensch, der Mensch, der sich selbst zum Gott macht.

Wenn durch die Kritik der Religion der Mensch Gott wieder in sich aufgenommen hat und da-
mit in den Vollbesitz seiner Kréafte getreten ist, beginnt die Kritik der Politik. »Die Forderung,
die Illusionen Uber seinen Zustand aufzugeben, ist die Forderung, einen Zustand aufzugeben,
der der Illusionen bedarf. Die Kritik der Religion ist also im Keim die Kritik des Jammertales,
dessen Heiligenschein die Religion ist.« »Der Kampf gegen die Religion ist also mittelbar der
Kampf gegen jene Welt, deren geistiges Aroma die Religion ist.« Denn der wirkliche Mensch,
»das ist die Welt des Menschen, Staat, Sozietat«. Nur wenn die Welt verkehrt ist, produziert
sie das verkehrte WeltbewuRtsein der Religion. »Die Religion ist der Seufzer der bedréngten
Kreatur, das Gemt einer herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustande ist. Sie ist das
Opium des Volks.« Es ist darum die Aufgabe der Geschichte, »nachdem das Jenseits der
Wabhrheit verschwunden ist, die Wahrheit des Diesseits zu etablieren«. »Die Kritik des Him-
mels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kritik der Religion in die Kritik des
Rechts, die Kritik der Theologie in die Kritik der Politik.

Die verwandelte Kritik ist nicht mehr Theorie, sondern Praxis. »lhr Gegenstand ist ihr Feind,
den sie nicht widerlegen, sondern vernichten will... Sie gibt sich nicht mehr als Selbstzweck,
sondern nur noch als Mittel. Ihr wesentliches Pathos ist die Indignation, ihre wesentliche Ar-
beit ist die Denunziation.«

Hier spricht der Mordwille des gnostischen Magiers. Das Realitatsband ist zerrissen; der Ne-
benmensch ist nicht mehr Partner im Sein; die Kritik ist nicht mehr Argument. Das Urteil ist
gesprochen; es folgt die Exekution.

Die kritischen Proklamationen von Marx verweisen auf Hegel zurtick. Bedenken wir noch

Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 5 16.08.2023



einmal die Phanomenologie, dieses magnum opus des Gottesmordes.

Wir kdnnen es nicht mehr als reflektierend bedenken. Ein Durchdenken und Durchanalysieren
ist in diesem Falle unmdglich, denn es ist ein streng konstruiertes System von funfhundert
Seiten Umfang. Der erste Satz setzt den Gegenstand der Spekulation und seine Schranken:
»Das Wissen, welches zuerst oder unmittelbar unser Gegenstand ist, kann kein anderes sein
als dasjenige, welches selbst unmittelbares Wissen, Wissen des Unmittelbaren oder Seienden
ist.« Die Beschréankung der Seinsordnung wird dartiber hinaus explizit gemacht: »Ich, dieser,
bin dieser Sache nicht darum gewil3, weil Ich als Bewultsein hiebei mich entwickelte und
mannigfaltig den Gedanken bewegte. Auch nicht darum, weil die Sache, deren ich gewiR bin,
nach einer Menge unterschiedener Beschaffenheiten, eine reiche Beziehung an ihr selbst oder
ein vielfaches Verhalten zu anderen ware. Beides geht die Wahrheit der sinnlichen Gewil3heit
nichts an.« Der Charakter der Seinsordnung als vorgegebener, wie der Stellung des Menschen
in ihr, wird ausgeldscht; das Sein von Idi und Welt wird beschrénkt auf das Wissen des Un-
mittelbaren oder Seienden; die Fragen des Kontextes der Seinsordnung, in dem dieses Wissen
sich ereignet, werden als irrelevant erklart; das Frageverbot wird formell zum Prinzip der Spe-
kulation gemacht. VVon diesem Anfang her wird der Inhalt der Seinsordnung, der dem Philoso-
phen vorgegeben ist, systematisch als die Reihe der BewuRtseinsphasen konstruiert, die sich
in dialektischer Entfaltung aus dem Initialbewul3tsein der sinnlichen Gewif3heit ergeben. In
ihrer Sprache ist die Phanomenologie philosophisch; in ihrer Substanz und Intention ist sie ra-
dikal anti-philosophisch. Sie muR als Werk der Magie erkannt, und als eines ihrer groRen
Werke anerkannt werden.

Aus diesem Meisterwerk strengster, magischer Spekulation kann nichts herausgebrochen wer-
den, ohne den Sinn des Ganzen zu zerstoren. Ich kann daher nur auf einige Stellen hinweisen,
an denen der Gottesmord, der der Zweck des Unternehmens ist, thematisch wird. Der Haupt-
text knlipft an den Tod Christi an: »Der Tod des Mittlers ist Tod nicht nur der nattrlichen
Seite desselben ..., es stirbt nicht nur die vom Wesen abgezogene schon tote Huille, sondern
auch die Abstraktion des gottlichen Wesens... Der Tod dieser Vorstellung enthélt also zu-
gleich den Tod der Abstraktion des gottlichen Wesens, das nicht als Selbst gesetzt ist. Er ist
das schmerzliche Gefuhl des ungliicklichen BewuRtseins, dal Gott selbst gestorben ist.« Was
sich hier als Aussage gibt, ist jedoch mehr als die einfache Feststellung eines Sachverhaltes.
Denn Gott ist gestorben, weil er nicht mehr als eine Phase des BewuRtseins war, die jetzt
uberholt ist; und sie ist Gberholt, weil das BewuBtsein in seiner dialektischen Aktion (ber sie
hinausgegangen ist. Der Tod Gottes ist nicht ein Ereignis, sondern die Tat des Dialektikers.
Der »harte Ausdrucks, dal3 Gott gestorben sei, bezeichnet »die Riickkehr des BewuRtseins in
die Tiefe der Nacht des Ich = Ich, die nichts aul3er ihr mehr unterscheidet und weif3 ... Dies
Wissen also ist die Be geistun g, wodurch die Substanz Subjekt, ihre Abstraktion und Leblo-
sigkeit gestorben, sie also wirklich und einfaches und allgemeines SelbstbewuBtsein geworden
ist.« Was auf der Stufe der »Religion« noch Vorstellung von einem andern war, ist hier zum
eignen »Tun des Selbst« geworden. Diese letzte Gestalt des Geistes ist das absolute Wissen.
Die Religion spricht zwar friher in der Zeit als die Wissenschaft es aus, was der Geist ist;
»aber diese ist allein sein wahres Wissen von ihm selbst«. Wenn der Geist dem Bewul3tsein
im Elemente des Begriffs erscheint, oder vielmehr vom Bewul3tsein in diesem Element her-
vorgebracht wird, dann ist er »die Wissenschaft«. Der Geist, der weil3, was er ist, existiert erst,
wenn er die Arbeit vollendet hat, »sich flr sein Bewul3tsein die Gestalt seines Wesens zu ver-
schaffen, und auf diese Weise sein SelbstbewuRtsein mit seinem BewuBtsein auszuglei-
chen«.>* Oder, einfacher und gerade herausgesagt: der Geist als System erfordert den Got-
tesmord; und umgekehrt: um den Gottesmord zu begehen, wird das System geschaffen.

Die Phanomenologie endet mit einer Betrachtung tber die Geschichte als die Zeit, in der der
Geist zu seinem Selbstbewul3tsein kommt. »Dies Werden stellt eine trdge Bewegung und

Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 6 16.08.2023



Aufeinanderfolge von Geistern dar, eine Galerie von Bildern, deren jedes mit dem vollsténdi-
gen Reichtume des Geistes ausgestattet, ebendarum sich so trage bewegt, weil das Selbst die-
sen ganzen Reichtum seiner Substanz zu durchdringen und zu verdauen hat.« Ein Geisterreich
entfaltet sich im zeitlichen Dasein der Geschichte, in dem jeder Geist das Reich der Welt vom
vorangehenden Gbernimmt, bis die ganze entfaltete Geschichte zur »Er-Inne- rung« in der
Endphase des Selbstbewul3tseins geworden ist. Das Ziel, das absolute Wissen, wird erreicht
durch »die Erinnerung der Geister, wie sie an ihnen selbst sind und die Organisation ihres
Reiches vollbringen«. Die Bewahrung dieser Geisterfolge nach der Zeitlichkeit ihres Daseins
ist die Geschichte; ihre Bewahrung als begriffene Organisation ist die Wissenschaft des er-
scheinenden Wissens. Beide zusammen, als die begriffene Geschichte, »bilden die Erinnerung
und die Schédelstatte des absoluten Geistes, die Wirklichkeit, Wahrheit und Gewil3heit seines
Thrones, ohne den er das leblose Einsame wére: nur —

aus dem Kelche dieses Geisterreiches
schaumt ihm seine Unendlichkeit«.

Bei Gelegenheit der Analyse von Nietzsches Aphorismus bemerkten wir, daf3 der Interpret ei-
nes magischen opus nicht auf die Magie hereinfallen darf. Treten wir darum aus dem opus
heraus und zuriuick auf den Boden der Wirklichkeit. Fragen wir uns, was in der Seinsordnung
vorgeht, wenn Hegel auf der Schadelstéatte des Geistes sein Werk abschlie3t. WWenn wir versu-
chen, seine Zusammenfassung unsererseits zusammenzufassen, dann miissen wir sagen: Auf
dem Grab des gemordeten Gottes begeht der Golem ein schauriges Ritual: eine Art Triumph-
tanz mit Gesang. Das Ziel ist erreicht. Die »Offenbarung der Tiefe« ist gelungen; aber die
Tiefe ist nichts als »der absolute Begriff«; und »diese Offenbarung« ist darum das Aufheben
der Tiefe. Eine andere Offenbarung aber gibt es nicht. Und dann ertont der Gesang:

aus dem Kelche dieses Geisterreiches
schaumt ihm seine Unendlichkeit.

Diese letzten Zeilen des Werkes, die zwei als Verse gesetzten Nicht-Verse, wandeln den
SchluB von Schillers Lied an »Die Freundschaft« ab:

Fand das hdchste Wesen schon kein Gleiches,

Aus dem Kelch des ganzen Seelenreiches

Schaumt ihm — die Unendlichkeit.
Das ist der abschlieRende Akt gnostischer Zerstérung der Realitat. Fur das Schicksal der
Seinsordnung, wenn sie den Magiern in die Hande fallt, hat Hegel das Symbol gefunden: die
Schéndung eines Gedichts.

Diese Studie gibt im Wesentlichen die Antrittsvorlesung wieder, die der Verfasser am
16.11.1958 an der Universitat Miinchen gehalten hat.

Quelle: Eric Voegelin, Wissenschaft, Politik und Gnosis, Miinchen: Kdsel, 1958, S. 63-84.

Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 7 16.08.2023



