
Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 1 16.08.2023 

Der Gottesmord 

Von Eric Voegelin 

Die Analyse der parasitischen Doxa ging von den Marxischen Texten aus, die das Frageverbot 

betreffen. Die Stellen wurden der Untersuchung zugrunde gelegt, weil sie in seltener Konzent-

ration die Motive, die Symbole und die Denkformen der gnostischen Massenbewegungen un-

serer Zeit sichtbar werden lassen. Es dürfte schwer sein, ein zweites Dokument der modernen 

Gnosis zu finden, das an Kraft und Durchsichtigkeit der Sprache, an intellektueller Energie 

und genialer Entschlossenheit dem Manuskript des jungen Marx vergleichbar wäre. Die Wahl 

hat jedoch den Nachteil, daß eines der großen Motive der Spekulation nicht mit der Deutlich-

keit hervortritt, die seiner tatsächlichen Stärke angemessen ist. Ich spreche von dem Motiv des 

Gottesmordes. 

In der parasitischen Gnosis geht es darum, die als unvollkommen und ungerecht erfahrene 

Seinsordnung zu zerstören und durch eine vollkommene und gerechte Ordnung aus menschli-

cher Schöpferkraft zu ersetzen. Wie immer nun die Seinsordnung ausgelegt wird – als eine 

von kosmisch-göttlichen Kräften durchwaltete Welt in den Zivilisationen des Nahen und Fe-

men Ostens; oder als die Schöpfung eines welt-transzendenten Gottes in der jüdisch-christli-

chen Symbolik; oder als eine wesenhafte Ordnung des Seins in der philosophischen Kontemp-

lation –, so ist sie dem Menschen vorgegeben und liegt nicht in seiner Verfügungsgewalt. Der 

Versuch, eine neue Welt zu schaffen, setzt also, wenn er sinnvoll unternommen werden soll, 

voraus, daß der Charakter der Seinsordnung als vorgegebener ausgelöscht, daß sie als wesens-

mäßig in der Verfügungsgewalt des Menschen stehend ausgelegt wird. Und die Übernahme 

des Seins in die Verfügungsgewalt des Menschen wieder erfordert, daß der transzendente Ur-

sprung des Seins ausgelöscht wird — sie erfordert die Dekapitation des Seins, den Gottes-

mord. 

Der Gottesmord wird spekulativ begangen durch die Auslegung göttlichen Seins als Men-

schenwerk. Lassen wir Nietzsches Zarathustra zu der Frage sprechen: »Ach, ihr Brüder, dieser 

Gott, den ich schuf, war Menschen-Werk und – Wahnsinn, gleich allen Göttern!« Die Schöp-

fung von Göttern solle der Mensch unterlassen, weil er dadurch seinem Wollen und Handeln 

sinnwidrige Schranken setze; und die Götter, die er schon geschaffen hat, solle er zum Be-

wußtsein bringen als von ihm geschaffene. »Dies bedeute euch Wille zur Wahrheit, daß Alles 

verwandelt werde in Menschen-Denkbares, Menschen-Sichtbares, Menschen-Fühlbares.« Die 

Forderung erstreckt sich auch auf die Welt, die vordem als Gott-geschaffene verstanden 

wurde: »Was ihr Welt nanntet, das soll erst von euch geschaffen werden: eure Vernunft, euer 

Bild, euer Wille, eure Liebe soll es selber werden!« »Gott ist eine Mutmaßung« – aber die 

Mutmaßungen des Menschen sollten nicht weiter reichen als sein schaffender Wille, und sie 

sollten sich begrenzen »in der Denkbarkeit«. Es dürfe kein Sein und kein Seinsbild geben, das 

Wollen und Denken des Menschen als endlich erscheinen lasse. »Weder ins Unbegreifliche 

dürftet ihr eingeboren sein, noch ins Unvernünftige.« Um als unbeschränkter Herrscher des 

Seins zu erscheinen, muß der Mensch das Sein so einschränken, daß die Schranken nicht mehr 

sichtbar sind. Und warum muß dieses Zauberspiel aufgeführt werden? Die Antwort: »Wenn es 

Götter gäbe, wie hielte ich’s aus, kein Gott zu sein! Also gibt es keine Götter.« 

Es genügt also nicht, die alte Gotteswelt durch eine neue Menschenwelt zu ersetzen: schon die 

Gotteswelt muß Menschenwelt gewesen sein und Gott ein Menschenwerk, das auch wieder 

zerstört werden kann, wenn es den Menschen hindert, der Herr der Seinsordnung zu sein. Der 

Gottesmord muß spekulativ rückwirkend gemacht werden. Darum ist in der Marxischen Gno-

sis der Kardinalpunkt das »Durchsichselbstsein« des Menschen; und seine spekulative Stütze 

findet er in der Auslegung der Natur und Geschichte als des Prozesses, in dem der Mensch 



Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 2 16.08.2023 

sich selbst zu seiner vollen Statur schafft. Der Gottesmord gehört wesensnotwendig zur gnos-

tischen Neuschöpfung der Seinsordnung. 

Der Gottesmord ist, ebenso wie der prometheische Götterhaß, eine generelle Möglichkeit 

menschlichen Verhaltens zu Gott. Er ist nicht an die parasitische Spekulation gebunden. Um 

das Phänomen zu klären, werde ich es daher zuerst in der verhältnismäßig einfachen Form be-

schreiben, in der es in der Kabbala auftritt, in den Golemlegenden des zwölften und frühen 

dreizehnten Jahrhunderts. Die Legenden wurden vor einigen Jahren durch Gerschom Scholem 

in seiner Studie über Die Vorstellung vom Golem in ihren tellurischen und magischen Bezie-

hungen zugänglich gemacht. 

Im Kommentar des Pseudo-Saadia zum Buch Jezirah, vom Ende des zwölften Jahrhunderts, 

ist die Golemlegende in folgender Form enthalten: »So heißt es im Midrasch, daß Jeremia und 

Ben Sira einen Menschen durch das Buch Jezirah schufen, und auf seiner Stirn stand emeth, 

wie der Name, den Er über das Geschöpf als Vollendung seines Tuns gesprochen hatte. Aber 

jener Mensch radierte das aleph aus, um damit zu sagen, Gott allein ist die Wahrheit, und er 

mußte sterben.« 

Das hebräische Wort emeth bedeutet »Wahrheit«; wenn der erste der drei Konsonanten (im 

Hebräischen wird der Anfangslaut des Wortes emeth durch einen Konsonanten wiedergege-

ben), die das Wort bilden, gestrichen wird, bleibt meth übrig; meth bedeutet »tot«. Die Adep-

ten schaffen den Menschen »durch das Buch Jezirah«, d. h. durch eine magische Operation 

mit den Buchstaben des hebräischen Alphabets. Es ist eine Operation von grundsätzlich der 

gleichen Art wie die Marxische Schöpfung des »sozialistischen Menschen« mit Hilfe der 

gnostischen Spekulation. Durch die Golemlegende nun fällt neues Licht auf deren Aktcharak-

ter. Von der Wirklichkeit der Seinsordnung her, in der wir leben, mußte das Frageverbot als 

ein Versuch charakterisiert werden, den »intellektuellen Schwindel« der Spekulation gegen 

Auflösung durch die Vernunft zu decken; vom Standpunkt des Adepten Marx war der 

Schwindel die »Wahrheit«, die er durch seine Spekulation schuf, und das Frageverbot hatte 

den Zweck, die Wahrheit des Systems gegen die Unvernunft des Menschen zu schützen. Die 

merkwürdige Spannung zwischen erster und zweiter Realität, erster und zweiter Wahrheit, auf 

deren pneumopathischen Charakter wir hingewiesen haben, enthüllt sich nun als die Span-

nung zwischen Gottesordnung und Magie. Diese Spannung, die durch den Machtwillen der 

Magie entsteht, kann jedoch auch wieder aufgehoben werden. Denn was tut der Golem, der 

das Siegel der Wahrheit auf der Stirn trägt, wie der Adam, der Mensch, den Gott geschaffen 

hat? Er radiert das aleph aus, um die Adepten zu warnen, daß die Wahrheit Gottes sei; die 

zweite Wahrheit ist der Tod. Der Golem stirbt. 

Die Implikationen der Spannung und ihre Auflösung werden genauer ausgelegt in einer zwei-

ten Fassung der Golemlegende. Sie findet sich in einem kabbalistischen Text, dem Juda ben 

Bathyra zugeschrieben, aus dem Anfang des dreizehnten Jahrhunderts. Im ersten Teil sagt die 

Legende: »Der Prophet Jeremia beschäftigte sich allein mit dem Buch Jezirah. Da erging eine 

himmlische Stimme und sprach: Erwirb dir einen Genossen. Er ging zu seinem Sohn Sira, und 

sie studierten das Buch drei Jahre lang. Danach gingen sie daran, die Alphabete nach den kab-

balistischen Prinzipien der Kombination, Zusammenfassung und Wortbildung zu kombinie-

ren, und es wurde ihnen ein Mensch geschaffen, auf dessen Stirne stand: IHWH Elohim 

Emeth. Es war aber ein Messer in der Hand jenes neuerschaffenen Menschen, mit dem er das 

aleph von emeth auslöschte; da blieb meth. Da zerriß Jeremia seine Kleider und sagte: Warum 

löschst du das aleph von emeth aus?« 

Sinngehalte der magischen Schöpfung, die in der ersten Legende nur impliziert waren, werden 

jetzt verdeutlicht. Der zweite Golem trägt auf seiner Stirn das Siegel: Gott ist die Wahrheit. 



Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 3 16.08.2023 

Durch das Auslöschen des aleph wird es zur Verkündigung: Gott ist tot. Nach dieser Hand-

lung aber stirbt der zweite Golem nicht wie sein Vorgänger. Er steht da, in der Hand das Mes-

ser, mit dem er den Mord begangen hat. Er lebt und trägt das neue Siegel auf der Stirn. 

Jeremia zerreißt seine Kleider: in der rituellen Geste des Entsetzens über die Blasphemie. Er 

fragt sein Geschöpf nach dem Sinn des Tuns und erhält die Antwort: 

»Ich will dir ein Gleichnis erzählen. Ein Architekt baute viele Häuser, Städte und Plätze, aber 

niemand konnte ihm seine Kunst abmerken und es mit seinem Wissen und seiner Handfertig-

keit aufnehmen, bis ihn zwei Leute überredeten. Da lehrte er sie das Geheimnis seiner Kunst, 

und sie wußten nun alles auf die richtige Weise. Als sie sein Geheimnis und seine Fähigkeiten 

erlernt hatten, begannen sie ihn mit Worten zu ärgern, bis sie sich von ihm trennten und Ar-

chitekten wie er wurden, nur daß sie alles, wofür er einen Taler nahm, für sechs Groschen 

machten. Als die Leute das merkten, hörten sie auf, den Künstler zu ehren, und kamen zu 

ihnen und ehrten sie und gaben ihnen Aufträge, wenn sie einen Bau brauchten. So hat euch 

Gott in seinem Bilde und seiner Gestalt und Form geschaffen. Nun aber, wo ihr, wie Er, einen 

Menschen erschaffen habt, wird man sagen: Es ist kein Gott in der Welt außer diesen beiden!« 

Gerschom Scholem deutet die Legende: Eine gelungene Golemschöpfung würde den »Tod 

Gottes« einleiten; die Hybris des Schöpfers würde sich gegen Gott kehren. Der Adept Jeremia 

ist der gleichen Ansicht, und darum fragt er den Golem nach dem Ausweg aus der entsetzli-

chen Situation. Er empfängt von ihm das Rezept zur Zerstörung der magischen Kreatur, wen-

det es an, »und jener Mensch wurde vor ihren Augen zu Staub und Asche«. Jeremia fragt — 

und wenn er die Antwort bekommt, die ihn bewegen soll, sein Werk zu zerstören, verbietet er 

nicht das Fragen, sondern zerstört sein Werk. 

Die Legende schließt mit einem Wort des Jeremia: »Wahrlich, man sollte diese Dinge nur stu-

dieren, um die Kraft und Allmacht des Schöpfers dieser Welt zu erkennen, aber nicht, um sie 

wirklich zu vollziehen.« 

Der Gottesmord bei den parasitischen Gnostikern ist ein bekanntes und gut durchgearbeitetes 

Phänomen. Aber manches, das unter den Titeln »Dialektik des Bewußtseins«, »Standpunkt 

der Immanenz«, »Wille zur reinen Diesseitigkeit« usw. wohl verstanden ist, hört sich anders 

an mit der Golemlegende im Ohr. Wieder ist, in diesem Zusammenhang, nur eine exemplari-

sche Analyse möglich; als doxisches Material möge ein Aphorismus von Nietzsche dienen, 

der berühmte Aphorismus 125 aus der Fröhlichen Wissenschaft. Er führt den Titel: »Der tolle 

Mensch«. Nietzsche hat den Aphorismus sorgfältig konstruiert, um die geistige Bewegung des 

Gottesmordes darzustellen. Ich gehe die Phasen der Bewegung durch. 

Der »tolle Mensch« läuft am hellen Vormittag mit der Laterne auf den Markt und schreit: »Ich 

suche Gott! Ich suche Gott!« Nietzsche beginnt mit einer Wandlung der Diogenes-Symbolik: 

der Philosoph, der den Menschen sucht, ist der tolle Mensch geworden, der Gott sucht. Der 

Sinn der Wandlung ist nicht unmittelbar klar. Der philosophische Sucher mag auf dem Markt 

wohl Menschen finden; aber ist der Markt der Ort, an dem Gott zu finden ist? Wenn wir an-

nehmen, daß Nietzsche sinnvoll konstruiert hat, müssen wir fragen, ob der tolle Mensch denn 

wirklich Gott suche; und wir werden aufmerksam auf den hintergründigen Sinn der Symbol-

wandlung, der sich in der weiteren Bewegung des Aphorismus enthüllt. 

Auf dem Markt findet der Sucher, was man eben auf dem Markt findet: Menschen. Aber sie 

sind eine besondere Art, diese Menschen, »welche nicht an Gott glaubten«. Sie begegnen sei-

ner Suche mit Lachen und Spott: »Ist er denn verloren gegangen«, fragen sie, »oder hält er 

sich versteckt? Fürchtet er sich vor uns? Ist er zu Schiff gegangen? ausgewandert?« 



Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 4 16.08.2023 

Den Ungläubigen ruft der tolle Mensch zu: »Wohin ist Gott? ich will es euch sagen! Wir ha-

ben ihn getötet – ihr und ich! Wir alle sind seine Mörder. « Und wie war eine solche Tat mög-

lich? »Wie vermochten wir das Meer auszutrinken? ... Was taten wir, als wir diese Erde von 

ihrer Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen 

Sonnen!... Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts?« Aber die Tat ist getan. Der Got-

tesmord ist nicht rückgängig zu machen: »Gott ist tot! Gott bleibt tot!« 

Mit diesem Ausruf geht die Bewegung des Aphorismus über die Golemlegende hinaus. Der 

Gottesmord ist als solcher verstanden-aber der Mörder steht zu seiner Tat. Die neue Kreatur, 

die den Mord vollzogen hat, erkennt in dem Akt nicht ihren eigenen Tod. Der Golem lebt. 

»Das Heiligste und Mächtigste, was die Welt bisher besaß, es ist unter unseren Messern ver-

blutet.« Der Golem steht da, mit dem Messer in der Hand, zu weiteren Taten bereit. 

Und was sucht er mit dem Messer? Den Gott, der schon verblutet ist? Nein – er sucht »Trost«: 

»Wie trösten wir uns, die Mörder aller Mörder? ... Mit welchem Wasser könnten wir uns rei-

nigen?... Ist nicht die Größe dieser Tat zu groß für uns?« Nietzsche wiederholt die Situation 

des Fragens in der Golemlegende – aber die Weisung des Golem, den magischen Gottesmord 

wieder rückgängig zu machen, ist schon abgelehnt. Der »tolle Mensch« geht nicht rückwärts, 

sondern vorwärts: Wenn die Tat zu groß ist für den Menschen, muß der Mensch sich über sich 

selbst erheben zur Größe der Tat. »Müssen wir nicht selber zu Göttern werden, um nur ihrer 

würdig zu erscheinen? Es gab nie eine größere Tat – und wer nur immer nach uns geboren 

wird, gehört um dieser Tat willen in eine höhere Geschichte, als alle Geschichte bisher war!« 

Wer Gott mordet, wird selbst zum Gott – die Warnung der Gleichnisrede in der zweiten Go-

lemlegende. 

Die Gleichnisrede ist Warnung (und wird von den Adepten der Legende als solche verstan-

den), weil der Mensch nicht Gott werden kann. Wenn er es versucht, im Akt der Selbstvergöt-

zung, dann wird er zum Dämon in Verschlossenheit gegen Gott. Nietzsche aber will eben die-

sen Weg weitergehen. Als der »tolle Mensch« seine Rede beendet hat, schweigen seine Zuhö-

rer, die Ungläubigen, und blicken ihn befremdet an. Da wirft er seine Laterne zu Boden und 

spricht: »Ich komme zu früh, ich bin noch nicht an der Zeit. Dies ungeheure Ereignis ist noch 

unterwegs und wandert ... Taten brauchen Zeit, auch nachdem sie getan sind, um gesehen und 

gehört zu werden. 

Diese Tat ist ihnen noch immer ferner als die fernsten Gestirne – und doch haben sie dieselbe 

getan!« 

Der hintergründige Sinn der Diogenes-Symbolik wird sichtbar. Der neue Diogenes sucht 

Gott- aber nicht den Gott, der tot ist, sondern den neuen Gott in den Menschen, die den alten 

ermordet haben – er sucht den Übermenschen. Der »tolle Mensch« sucht also den Menschen – 

aber nicht den Menschen des Philosophen, sondern das Wesen, das der Magie des Gottesmor-

des entspringt. Diese Symbolik mußten wir klarstellen. Denn in den gewissenhaften Bemü-

hungen um die »philosophischen« Intentionen Nietzsches wird allzu oft vergessen, daß der 

Interpret eines magischen opus nicht auf die Magie hereinfallen darf – um es deutlich zu sa-

gen. Es genügt nicht, das Übermenschensymbol auf Grund der Texte zu untersuchen und sei-

nen Sinn festzustellen, wie er von Nietzsche, d. h. im Kontext der Magie, intendiert war: es 

muß auch festgestellt werden, was in der Seinsordnung wirklich vorgeht, wenn Magie getrie-

ben wird. Ein Ding kann seine Natur nicht verändern; wer versucht, seine Natur zu »ändern«, 

zerstört das Ding. Der Mensch kann sich nicht zum Übermenschen wandeln; der Versuch, den 

Übermenschen zu schaffen, ist der Versuch, den Menschen zu ermorden. Auf den Gottesmord 

folgt im geschichtlichen Prozeß nicht der Übermensch, sondern der Menschenmord – auf das 

deicidium der gnostischen Theoretiker das homicidium der revolutionären Praktiker. 



Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 5 16.08.2023 

Das Dokument des Übergangs zur revolutionären Praxis sind die Sätze, mit denen Marx seine 

Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie von 1843 eröffnet. Das Argument wird so klar hin-

gesetzt, daß es kaum einen Kommentar erfordert. 

Wie bei Nietzsche ist der Gottesmord die Voraussetzung für das magische Opus. »Die Kritik 

der Religion ist die Voraussetzung aller Kritik.« Gott war nie etwas anderes als Menschen-

werk. Die Kritik bringt diese Enthüllung und stellt dadurch die Vollnatur des Menschen wie-

der her. »Das Fundament der irreligiösen Kritik ist: Der Mensch macht die Religion, die Reli-

gion macht nicht den Menschen. Und zwar ist die Religion das Selbstbewußtsein und das 

Selbstgefühl des Menschen, der sich selbst entweder noch nicht erworben oder schon wieder 

verloren hat.« Ist dies Verhältnis einmal durchschaut, dann wird die Wirklichkeit des Men-

schen wieder sichtbar. »Der Mensch, der in der phantastischen Wirklichkeit des Himmels, wo 

er einen Übermenschen suchte, nur den Widerschein seiner selbst gefunden hat, wird nicht 

mehr geneigt sein, nur den Schein seiner selbst, nur den Unmenschen zu finden, wo er seine 

wahre Wirklichkeit sucht und suchen muß.« 

Marx steht mit diesen Überlegungen Nietzsche sehr viel näher, als der Gebrauch des Symbols 

»Übermensch« zur Bezeichnung Gottes aufs erste Lesen hin vermuten läßt. Denn Gott exis-

tiert ja nicht. »Gott« ist, im Sinne der Feuerbachschen Religionspsychologie, die Projektion 

des Besten im Menschen in eine Überwelt. Aber wenn auch die Projektion in die Überwelt il-

lusionär ist, so ist darum nicht der Inhalt der Projektion eine Illusion. Das Beste im Menschen 

ist real; es muß- und damit geht Marx über die Projektionspsychologie, welche die Religion 

als Illusion enthüllt, hinaus – in den Menschen zurückgeholt werden. Der Marxische homo 

novus ist nicht ein Mensch ohne religiöse Illusionen, sondern der Mensch, der ontisch Gott 

wieder in sich aufgenommen hat. Der »Unmensch«, der Illusionen hat, wird zum Vollmen-

schen dadurch, daß er den »Übermenschen« absorbiert. Der neue Mensch ist also in der Tat, 

wie Nietzsches Übermensch, der Mensch, der sich selbst zum Gott macht. 

Wenn durch die Kritik der Religion der Mensch Gott wieder in sich aufgenommen hat und da-

mit in den Vollbesitz seiner Kräfte getreten ist, beginnt die Kritik der Politik. »Die Forderung, 

die Illusionen über seinen Zustand aufzugeben, ist die Forderung, einen Zustand aufzugeben, 

der der Illusionen bedarf. Die Kritik der Religion ist also im Keim die Kritik des Jammertales, 

dessen Heiligenschein die Religion ist.« »Der Kampf gegen die Religion ist also mittelbar der 

Kampf gegen jene Welt, deren geistiges Aroma die Religion ist.« Denn der wirkliche Mensch, 

»das ist die Welt des Menschen, Staat, Sozietät«. Nur wenn die Welt verkehrt ist, produziert 

sie das verkehrte Weltbewußtsein der Religion. »Die Religion ist der Seufzer der bedrängten 

Kreatur, das Gemüt einer herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände ist. Sie ist das 

Opium des Volks.« Es ist darum die Aufgabe der Geschichte, »nachdem das Jenseits der 

Wahrheit verschwunden ist, die Wahrheit des Diesseits zu etablieren«. »Die Kritik des Him-

mels verwandelt sich damit in die Kritik der Erde, die Kritik der Religion in die Kritik des 

Rechts, die Kritik der Theologie in die Kritik der Politik. 

Die verwandelte Kritik ist nicht mehr Theorie, sondern Praxis. »Ihr Gegenstand ist ihr Feind, 

den sie nicht widerlegen, sondern vernichten will... Sie gibt sich nicht mehr als Selbstzweck, 

sondern nur noch als Mittel. Ihr wesentliches Pathos ist die Indignation, ihre wesentliche Ar-

beit ist die Denunziation.« 

Hier spricht der Mordwille des gnostischen Magiers. Das Realitätsband ist zerrissen; der Ne-

benmensch ist nicht mehr Partner im Sein; die Kritik ist nicht mehr Argument. Das Urteil ist 

gesprochen; es folgt die Exekution. 

Die kritischen Proklamationen von Marx verweisen auf Hegel zurück. Bedenken wir noch 



Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 6 16.08.2023 

einmal die Phänomenologie, dieses magnum opus des Gottesmordes. 

Wir können es nicht mehr als reflektierend bedenken. Ein Durchdenken und Durchanalysieren 

ist in diesem Falle unmöglich, denn es ist ein streng konstruiertes System von fünfhundert 

Seiten Umfang. Der erste Satz setzt den Gegenstand der Spekulation und seine Schranken: 

»Das Wissen, welches zuerst oder unmittelbar unser Gegenstand ist, kann kein anderes sein 

als dasjenige, welches selbst unmittelbares Wissen, Wissen des Unmittelbaren oder Seienden 

ist.« Die Beschränkung der Seinsordnung wird darüber hinaus explizit gemacht: »Ich, dieser, 

bin dieser Sache nicht darum gewiß, weil Ich als Bewußtsein hiebei mich entwickelte und 

mannigfaltig den Gedanken bewegte. Auch nicht darum, weil die Sache, deren ich gewiß bin, 

nach einer Menge unterschiedener Beschaffenheiten, eine reiche Beziehung an ihr selbst oder 

ein vielfaches Verhalten zu anderen wäre. Beides geht die Wahrheit der sinnlichen Gewißheit 

nichts an.« Der Charakter der Seinsordnung als vorgegebener, wie der Stellung des Menschen 

in ihr, wird ausgelöscht; das Sein von Idi und Welt wird beschränkt auf das Wissen des Un-

mittelbaren oder Seienden; die Fragen des Kontextes der Seinsordnung, in dem dieses Wissen 

sich ereignet, werden als irrelevant erklärt; das Frageverbot wird formell zum Prinzip der Spe-

kulation gemacht. Von diesem Anfang her wird der Inhalt der Seinsordnung, der dem Philoso-

phen vorgegeben ist, systematisch als die Reihe der Bewußtseinsphasen konstruiert, die sich 

in dialektischer Entfaltung aus dem Initialbewußtsein der sinnlichen Gewißheit ergeben. In 

ihrer Sprache ist die Phänomenologie philosophisch; in ihrer Substanz und Intention ist sie ra-

dikal anti-philosophisch. Sie muß als Werk der Magie erkannt, und als eines ihrer großen 

Werke anerkannt werden. 

Aus diesem Meisterwerk strengster, magischer Spekulation kann nichts herausgebrochen wer-

den, ohne den Sinn des Ganzen zu zerstören. Ich kann daher nur auf einige Stellen hinweisen, 

an denen der Gottesmord, der der Zweck des Unternehmens ist, thematisch wird. Der Haupt-

text knüpft an den Tod Christi an: »Der Tod des Mittlers ist Tod nicht nur der natürlichen 

Seite desselben ..., es stirbt nicht nur die vom Wesen abgezogene schon tote Hülle, sondern 

auch die Abstraktion des göttlichen Wesens... Der Tod dieser Vorstellung enthält also zu-

gleich den Tod der Abstraktion des göttlichen Wesens, das nicht als Selbst gesetzt ist. Er ist 

das schmerzliche Gefühl des unglücklichen Bewußtseins, daß Gott selbst gestorben ist.« Was 

sich hier als Aussage gibt, ist jedoch mehr als die einfache Feststellung eines Sachverhaltes. 

Denn Gott ist gestorben, weil er nicht mehr als eine Phase des Bewußtseins war, die jetzt 

überholt ist; und sie ist überholt, weil das Bewußtsein in seiner dialektischen Aktion über sie 

hinausgegangen ist. Der Tod Gottes ist nicht ein Ereignis, sondern die Tat des Dialektikers. 

Der »harte Ausdruck«, daß Gott gestorben sei, bezeichnet »die Rückkehr des Bewußtseins in 

die Tiefe der Nacht des Ich = Ich, die nichts außer ihr mehr unterscheidet und weiß ... Dies 

Wissen also ist die Be geistun g, wodurch die Substanz Subjekt, ihre Abstraktion und Leblo-

sigkeit gestorben, sie also wirklich und einfaches und allgemeines Selbstbewußtsein geworden 

ist.« Was auf der Stufe der »Religion« noch Vorstellung von einem andern war, ist hier zum 

eignen »Tun des Selbst« geworden. Diese letzte Gestalt des Geistes ist das absolute Wissen. 

Die Religion spricht zwar früher in der Zeit als die Wissenschaft es aus, was der Geist ist; 

»aber diese ist allein sein wahres Wissen von ihm selbst«. Wenn der Geist dem Bewußtsein 

im Elemente des Begriffs erscheint, oder vielmehr vom Bewußtsein in diesem Element her-

vorgebracht wird, dann ist er »die Wissenschaft«. Der Geist, der weiß, was er ist, existiert erst, 

wenn er die Arbeit vollendet hat, »sich für sein Bewußtsein die Gestalt seines Wesens zu ver-

schaffen, und auf diese Weise sein Selbstbewußtsein mit seinem Bewußtsein auszuglei-

chen«.54 Oder, einfacher und gerade herausgesagt: der Geist als System erfordert den Got-

tesmord; und umgekehrt: um den Gottesmord zu begehen, wird das System geschaffen. 

Die Phänomenologie endet mit einer Betrachtung über die Geschichte als die Zeit, in der der 

Geist zu seinem Selbstbewußtsein kommt. »Dies Werden stellt eine träge Bewegung und 



Voegelin - Der Gottesmord (Wissenschaft, Politik und Gnosis) 7 16.08.2023 

Aufeinanderfolge von Geistern dar, eine Galerie von Bildern, deren jedes mit dem vollständi-

gen Reichtume des Geistes ausgestattet, ebendarum sich so träge bewegt, weil das Selbst die-

sen ganzen Reichtum seiner Substanz zu durchdringen und zu verdauen hat.« Ein Geisterreich 

entfaltet sich im zeitlichen Dasein der Geschichte, in dem jeder Geist das Reich der Welt vom 

vorangehenden übernimmt, bis die ganze entfaltete Geschichte zur »Er-Inne- rung« in der 

Endphase des Selbstbewußtseins geworden ist. Das Ziel, das absolute Wissen, wird erreicht 

durch »die Erinnerung der Geister, wie sie an ihnen selbst sind und die Organisation ihres 

Reiches vollbringen«. Die Bewahrung dieser Geisterfolge nach der Zeitlichkeit ihres Daseins 

ist die Geschichte; ihre Bewahrung als begriffene Organisation ist die Wissenschaft des er-

scheinenden Wissens. Beide zusammen, als die begriffene Geschichte, »bilden die Erinnerung 

und die Schädelstätte des absoluten Geistes, die Wirklichkeit, Wahrheit und Gewißheit seines 

Thrones, ohne den er das leblose Einsame wäre: nur – 

aus dem Kelche dieses Geisterreiches 

schäumt ihm seine Unendlichkeit«. 

Bei Gelegenheit der Analyse von Nietzsches Aphorismus bemerkten wir, daß der Interpret ei-

nes magischen opus nicht auf die Magie hereinfallen darf. Treten wir darum aus dem opus 

heraus und zurück auf den Boden der Wirklichkeit. Fragen wir uns, was in der Seinsordnung 

vorgeht, wenn Hegel auf der Schädelstätte des Geistes sein Werk abschließt. Wenn wir versu-

chen, seine Zusammenfassung unsererseits zusammenzufassen, dann müssen wir sagen: Auf 

dem Grab des gemordeten Gottes begeht der Golem ein schauriges Ritual: eine Art Triumph-

tanz mit Gesang. Das Ziel ist erreicht. Die »Offenbarung der Tiefe« ist gelungen; aber die 

Tiefe ist nichts als »der absolute Begriff«; und »diese Offenbarung« ist darum das Aufheben 

der Tiefe. Eine andere Offenbarung aber gibt es nicht. Und dann ertönt der Gesang: 

aus dem Kelche dieses Geisterreiches 

schäumt ihm seine Unendlichkeit. 

Diese letzten Zeilen des Werkes, die zwei als Verse gesetzten Nicht-Verse, wandeln den 

Schluß von Schillers Lied an »Die Freundschaft« ab: 

Fand das höchste Wesen schon kein Gleiches, 

Aus dem Kelch des ganzen Seelenreiches 

Schäumt ihm – die Unendlichkeit. 

Das ist der abschließende Akt gnostischer Zerstörung der Realität. Für das Schicksal der 

Seinsordnung, wenn sie den Magiern in die Hände fällt, hat Hegel das Symbol gefunden: die 

Schändung eines Gedichts. 

Diese Studie gibt im Wesentlichen die Antrittsvorlesung wieder, die der Verfasser am 

16.11.1958 an der Universität München gehalten hat. 

Quelle: Eric Voegelin, Wissenschaft, Politik und Gnosis, München: Kösel, 1958, S. 63-84. 


