Uber den guten Ruf und dessen Schadigung. Auslegung des achten Gebots
Im Grof3en Katechismus

Von Martin Luther
Du sollst nicht falsch Zeugnis reden wider Deinen Néachsten

Auler unserem eigenen Leib, unserem Ehegemahl und unserem zeitlichen Gut haben wir
noch einen Schatz, den wir auch nicht entbehren kdnnen, nd&mlich Ehre und guten Ruf. Denn
es kommt darauf an, nicht unter den Leuten in 6ffentlicher Schande, von jedermann verachtet,
zu leben.

Darum will Gott des Néchsten Leumund, guten Ruf und Gerechtigkeit so wenig wie Geld und
Gut genommen oder verkiirzt haben, damit jeder vor seinem Weib und Kind, vor Gesinde und
Nachbarn in Ehren dastehe. Und [zwar] ist das néchstliegende Verstandnis dieses Gebots ge-
mif seinem Wortlaut: ,,Du sollst nicht falsch Zeugnis reden zuerst auf das 6ffentliche Ge-
richt bezogen, wo man einen armen, unschuldigen Mann verklagt und durch falsche Zeugen
unterdruckt, damit er an Leib, Gut oder Ehre gestraft werde. Das scheint uns nun jetzt wenig
anzugehen; aber bei den Juden kam es auBRerordentlich oft vor. Denn dieses Volk hatte nach
seiner Verfassung ein feines, geordnetes Regiment; und, wo sonst noch ein solch Regiment
ist, da geht es ohne diese Siinde nicht ab. Die Ursache ist diese: Wo namlich ein Richter, Bir-
germeister, Furst oder eine andere Obrigkeit (zu Gericht) sitzt, da bleibt es niemals aus; es
geht nach der Welt Lauf, dass man niemanden gerne beleidigen will, und so heuchelt man und
redet nach Gunst, Geld, Hoffnung oder Freundschaft; wahrenddessen muss ein armer Mann
mit seiner Sache sich unterdriicken lassen, unrecht haben und Strafe erleiden.

Es ist eine allgemeine Plage in der Welt, dass im Gericht selten fromme Leute sitzen. Denn es
gehort vor allen Dingen ein frommer Mann zum Richter, und nicht blof3 ein frommer, sondern
auch ein weiser, gescheiter, und vor allen Dingen ein frommer Mann zum Zeugen. Denn wer
alle Sachen recht richten und mit dem Urteil durchgreifen soll, wird oftmals gute Freunde,
Schwaéger, Nachbarn, Reiche und Gewalthaber erzlirnen, die ihm in vielen dienlich sein oder
schaden konnen. Darum muss er ganz blind sein. Augen und Ohren zutun, auf nicht sehen
noch hdren, als stracks vor sich hin auf die Sache selbst, die ansteht, und dementsprechend
muss er seinen Entschluss fassen.

Darauf ist nun erstens dieses Gebot zu beziehen, dass ein jeder seinem Né&chsten zu seinem
Rechte helfen und es nicht hindern oder beugen lassen, sondern es foérdern und stracks dartber
wachen soll, mag er Richter oder Zeuge sein und mag es betreffen, was es will. Und beson-
ders ist hiermit unseren Herrn Juristen ein Ziel gesteckt: sie sollen sich vorsehen und recht
und aufrichtig mit den [Streit-]Sachen umgehen. Was Recht ist, sollen sie Recht bleiben las-
sen und andererseits nicht verdrehen oder beménteln oder verschweigen, ohne Rucksicht zu
nehmen auf Geld, Gut, Ehre oder Herrschaftsgewalt. Das ist ein Punkt dieses Gebotes und
sein nachstliegendes Verstandnis; [demnach bezieht es sich auf] alles, was vor Gericht vor-
kommt.

Sodann erstreckt sich [das achte Gebot] sehr viel weiter, wenn man es [zweitens] aufs geistli-
che Gericht oder Regiment bezieht. da geht es so zu, dass jeder wider seinen Nachsten falsch
zeugt. Denn wo fromme Prediger und Christen sind, da werden sie von der Welt so beurteilt,
dass man sie Ketzer, Abtriinnige, ja aufrihrerische und heillose Bésewichte heil3t. Dazu muss
sich Gottes Wort aufs schandlichste und giftigste verfolgen, lastern, Liigen strafen, verkehren
und félschlich anfiihren und deuten lassen. Aber das nehme seinen Gang! Es ist ja der blinden

Luther - Uber den guten Ruf und dessen Schadigung. Auslegung des achten Gebots im GroRen Katechismus
1 30.08.2023



Welt Art, dass sie die Wahrheit und Gottes Kinder verdammt und verfolgt, und es doch nicht
fiir eine Stnde halt.

Drittens ist — was uns alle zugleich betrifft — in diesem Gebot jede Zungensiinde verboten,
wodurch man dem Né&chsten Schaden antut oder zu nahe tritt. Falsch Zeugnis reden ist ja
nichts andres als ein Werk des Mundes: alles nun, was man mit dem Mundwerk gegen den
Néchsten tut, das will Gott gewehrt haben, ob es nun falsche Prediger mit ihrer Lehre und ih-
ren Lasterungen sind, oder falsche Richter und Zeugen mit ihrem richterlichen Urteil oder
sonst, auRerhalb des Gerichts [alles] Liigen und Ubelreden. Hierher gehért besonders das lei-
dige, schandliche Laster der falschen Nachrede oder Verleumdung, womit uns der Teufel rei-
tet; davon ware viel zu sagen. Denn es ist eine allgemein verbreitete schédliche Plage, dass
jedermann lieber Boses als Gutes von seinem Né&chsten sagen hort. Obwohl wir selber so bdse
sind, dass wir es nicht ertragen kénnen, wenn uns jemand ein bdses Stlick nachsagt, sondern
jeder gerne will, dass alle Welt nur das Beste von ihm redet, kbnnen wir trotzdem nicht héren,
wenn man von andern das Beste sagt.

Um eine solche Untugend zu vermeiden, sollen wir uns deshalb merken: niemand ist dazu be-
fugt, Uber seinen Nachsten 6ffentlich zu urteilen und zu strafen. Denn es ist ein ganz groRer
Unterschied zwischen den zweien: dem Richten einer Stinde und dem Wissen einer Siinde.
Wissen kannst du sie wohl, aber richten sollst du sie nicht. Sehen und hdren kann ich wohl,
dass mein Ndchster sundigt, aber es andern gegenuiber weiterzusagen, dazu habe ich keinen
Auftrag. Wenn ich nun zufahre, richte und urteile, so gerate ich in eine Siinde, die gréRer ist
als jene. Weildt du es aber, so tu nichts anderes, als dass du aus deinen Ohren ein Grab machst
und es zuscharrst, bis du den Auftrag bekommst, Richter zu sein und von Amts wegen zu stra-
fen.

Nachredner heifst man nun solche, die es nicht beim Wissen [einer Stuinde] bewenden lassen,
sondern weiter gehen und dem Gericht vorgreifen. Wenn sie ein Sticklein von einem andern
wissen, so tragen sie es in alle Winkel, kitzeln und krauen sich vor Behagen, dass sie den Un-
rat eines andern aufrihren kdnnen wie die Saue, die sich im Kote wéalzen und mit dem Russel
darin wilhlen. Das ist nichts anderes als Gott in sein Gericht und Amt fallen, urteilen und mit
dem schérfsten Urteil strafen. Denn kein Richter kann strenger strafen oder weiter gehen, als
indem er sagt: Der da ist ein Dieb, Morder, Verrater usw. Wer sich deshalb untersteht, etwas
Derartiges von seinem Né&chsten zu sagen, der greift ebensoweit wie der Kaiser und die Obrig-
keit. Denn wenn du auch nicht das Schwert flihrst, so gebrauchst du doch deine giftige Zunge
dem Néchsten zu Schande und Schaden.

Darum will Gott dem gewehrt haben: Niemand soll dem andern Ubles nachreden, selbst wenn
jener wirklich schuldig ist und dieser es genau weif3; noch viel weniger, wenn er es nicht weild
und es blofl vom Horensagen vernommen hat. Aber vielleicht wendest du ein: ,,Soll ich's denn
nicht sagen, wenn es die Wahrheit ist?* Antwort: ,,Warum tragst du es nicht vor den ordentli-
chen Richter* ,,Ja, ich kann's nicht 6ffentlich bezeugen, man koénnte mir sonst vielleicht iibers
Maul fahren und mich iibel abweisen.* Ei, Lieber, riechst du den Braten? Getraust du dich
nicht, vor [dazu] verordneten [Amts]personen zu stehen und dich zu verantworten, dann halte
das Maul. WeiRt du es aber, so wisse es fur dich, nicht fur einen andern. Denn wenn du es
weiter sagst, auch wenn es wabhr ist, stehst du doch als ein Liigner dar, weil du es nicht als
wahr beweisen kannst; und dazu machst du es wie ein Bosewicht. Denn man soll niemandem
seine Ehre und seinen guten Ruf nehmen, solange sie ihm nicht 6ffentlich genommen wird.

Somit hei3t nun ,,falsch Zeugnis* alles, was man nicht beweisen kann, wie sich's gehort. Was
darum nicht durch gentigende Beweisfiihrung offenbar ist, soll niemand offenbar machen und

als Wahrheit ausgeben. Und zusammenfassend gesagt, was heimlich ist, soll man heimlich

Luther - Uber den guten Ruf und dessen Schadigung. Auslegung des achten Gebots im GroRen Katechismus
2 30.08.2023



bleiben lassen oder wenigstens heimlich strafen, wie wir [noch] héren werden. Wenn dir da-
rum ein unniitzes Maul vorkommt, das einen andern austrégt und verleumdet, so sage es ihm
frisch ins Gesicht, dass er schamrot werde; so wird mancher das Maul halten, der sonst einen
armen Menschen ins Gerede bringt, aus der er schwerlich wieder herauskommen kann. Denn
Ehre und guter Name ist bald genommen, aber nicht bald wiedergegeben.

So siehst du, dass rundweg verboten ist, von dem Néachsten etwas Boses zu reden. Davon aus-
genommen sind jedoch weltliche Obrigkeit, Prediger, Vater und Mutter, da dieses Gebot [ja
auch] so zu verstehen ist, dass das Bose doch nicht ungestraft bleiben dirfe. Da ist es nun wie
beim fuinften Gebot, nach dessen Wortlaut man niemandem am Leibe Schaden tun soll mit
Ausnahme des Meister Hans, der von Amts wegen dem Né&chsten nichts Gutes, sondern nur
Schaden und Boses antut, ohne damit wider Gottes Gebot zu siindigen. Denn Gott hat dieses
Amt um seinetwillen eingesetzt, da er sich ja, wie er im ersten Gebot droht, die Strafe nach
seinem Belieben vorbehalten hat. Ebenso auch hier [beim achten Gebot]. Fir seine eigene
Person soll keiner jemanden richten oder verdammen; wenn jedoch diejenigen es nicht tun,
denen es befohlen ist, so siindigen sie ebenso sehr als einer, der es von sich selber aus téte,
ohne den amtlichen Auftrag dazu zu haben. Denn hier erfordert es die Notwendigkeit, von
dem Ubelstand zu reden, Klage zu erheben. Aussagen zu machen, zu verhdren und zu zeugen.
Und zwar geht es hier nicht anders zu als bei einem Arzt, der zuweilen denjenigen, den er hei-
len soll, an verborgenen Stellen ansehen und betasten muss, [die man sonst nicht zeigt].
Ebenso sind Obrigkeit, VVater und Mutter, ja sogar Bruder und Schwestern und sonstige gute
Freunde untereinander verpflichtet, das Bdse zu strafen, wo es notig und natzlich ist.

Das aber waére die rechte Weise, wenn man sich an die Ordnung des Evangeliums hielte Matth
19, wo Christus spricht: ,,Stindigt dein Bruder an dir, so gehe hin und weise ihn zurecht zwi-
schen dir und ihm allein.* Da hast du eine kostliche, feine Belehrung, wie man die Zunge
recht regiert, die zu merken ist gegen den leidigen Missbrauch. Darnach richte dich nun, dass
du den Néchsten nicht so schnell anderswo ins Gerede bringst und ihm nachredest, sondern
ihn im geheimen vermahnst, dass er sich bessere. In gleicher Weise [mach es] auch, wenn dir
ein anderer etwas zu Ohren tragt, was der oder jener getan hat: belehre ihn auch so, dass er
hingehe und den Betreffenden selber zurechtweise, falls er es gesehen hat: andernfalls soll er
das Maul halten.

Das kannst du auch aus dem téglichen Hausregiment lernen. Denn so macht es der Herr im
Haus: wenn er sieht, dass der Knecht nicht tut, was er soll, so redet er ihn selbst daraufhin an.
Wenn er aber so toll wére und liele den Knecht daheim sitzen und ginge hinaus auf die Gas-
sen, um es den Nachbarn zu klagen, so wiirde er gewiss horen miissen: ,,Du Narr, was geht
das uns an? Warum sagst du es nicht ithm selber?* Sieh, das wére nun recht briiderlich gehan-
delt: so wiirde dem Ubel gesteuert und dein Nachster bliebe bei Ehren. So sagt auch Christus
an der genannten Stelle: ,,Hort er dich, so hast du deinen Bruder gewonnen.* Damit hast du
ein grolies, vortreffliches Werk getan. Denn meinst du, dass es ein gering Ding sei, einen Bru-
der zu gewinnen? Lass alle Mdnche und heiligen Orden mit allen ihren Werken auf einen
Haufen zusammenschmelzen und mit ihnen vortreten, ob sie den Ruhm aufbringen kénnen,
dass sie einen Bruder gewonnen haben?

Weiter lehrt Christus: ,,Will er dich aber nicht héren, so nimm noch einen oder zwei zu dir,
damit alle Sache stehe auf zweier oder dreier Zeugen Munde.* Man soll also immer mit dem
selber verhandeln, den es angeht, und nicht ohne sein Wissen ihm etwas nachreden. Will aber
das nicht helfen, dann trage es offentlich der Gemeinde vor, sei es vor einem weltlichen oder
geistlichen Gericht. Denn hier stehst du nicht allein, sondern hast jene Zeugen neben dir,
durch welche du den Schuldigen tberfiihren kannst; darauf kann der Richter sich griinden, ur-

teilen und strafen. So kann es in geordneter und rechter Weise dahin kommen, dass man den

Luther - Uber den guten Ruf und dessen Schadigung. Auslegung des achten Gebots im GroRen Katechismus
3 30.08.2023



Bosen wehrt oder sie bessert. Sonst, wenn man einen andern mit dem Maul durch alle Winkel
herumtrégt und den Unflat aufriihrt, wird niemand gebessert, und nachher, wenn man daftr
einstehen und zeugen soll, will man es nicht gesagt haben. Darum wiirde es solchen Méulern
recht geschehen, wenn man ihnen ihren Kitzel tiichtig austriebe, damit andere sich dadurch
warnen lieBen. Wenn du es zur Besserung deines Ndchsten oder aus Liebe zur Wahrheit tatest,
wirdest du nicht heimlich daherschleichen und den Tag und das Licht scheuen.

Das alles ist nun von geheimen Siinden gesagt. Wenn aber die Stinde ganz 6ffentlich ist, dass
der Richter und jedermann wohl weil3, so kannst du [den Betreffenden] ohne alle Stinde mei-
den und fahren lassen als einen, der sich selbst zu Schaden gemacht hat; auerdem kannst du
auch offentlich tber ihn zeugen. Denn bei dem, was offen am Tage liegt, kann es sich um kein
ubles Nachreden und um kein falsches Richten oder Zeugen handeln; so z.B. wenn wir jetzt
den Papst mit seiner Lehre zurechtweisen, die ja 6ffentlich in Blichern an den Tag gegeben
und in aller Welt ausgeschrieen worden ist. Denn wenn die Stinde ¢ffentlich ist, soll auch ver-
dientermafen eine Offentliche Strafe darauf folgen, dass sich jedermann davor zu hiiten wisse.

So haben wir nun [folgenden] zusammenfassenden Sinn und allgemeines Verstéandnis dieses
Gebots: Niemand soll seinem Né&chsten, er sei Freund oder Feind, mit der Zunge schaden
noch etwas B@ses von ihm reden, gleichviel, ob es wahr oder erlogen ist, sofern es nicht ei-
nem [amtlichen] Auftrag gemal oder zur Besserung geschieht. Sondern man soll seine Zunge
dazu gebrauchen und dienen lassen, von jedermann das Beste zu reden, seine Stinde und Ge-
brechen zudecken, entschuldigen und mit seiner Ehre beschénen und schmiicken. Ursache da-
von soll vor allem das sein, was Christus im Evangelium anfuhrt und womit er alle Gebote ge-
gen den Nachsten zusammengefasst haben will. ,,Alles, was ihr wollt, dass euch die Leute tun,
das tut ihr ihnen auch.*

Auch die Natur lehrt uns das an unserm eigenen Leibe, wie der hl. Paulus 1. Kor 12 sagt: ,,Die
Glieder des Leibes, die uns die schwachsten zu sein scheinen, sind die nétigsten, und die uns
am wenigsten ehrbar zu sein scheinen, denen tun wir am meisten Ehre an, und die uns tbel
anstehen, die schmuckt man am meisten.“ Das Gesicht, Augen, Nase und Mund deckt nie-
mand zu, denn sie bedirfen dessen nicht, da sie an und fir sich [schon] die ehrbarsten Glieder
sind, die wir haben. Aber die allergebrechlichsten, deren wir uns schdmen, die bedeckt man
mit allem Flei3; da mussen Hande, Augen samt dem ganzen Leibe zudecken und verhillen
helfen. Ebenso sollen auch wir alle untereinander das, was an unserem Né&chsten nicht ehrbar
und gebrechlich ist, schmiicken und mit allem was wir kénnen, zu seiner Ehre dienen, helfen
und forderlich sein, und umgekehrt abwenden, was ihm zur Unehre gereichen kann. Und im
besonderen ist es eine feine, edle Tugend, wenn einer alles, was er von einem Néchsten reden
hort, sofern es nicht 6ffentliches Boses ist, gut auslegen und zum besten deuten oder wenigs-
tens es ihm zugutehalten kann, im Gegensatz zu den giftigen Méaulern, die mit Fleil suchen,
wo sie am Né&chsten etwas Tadelnswertes aufspiiren und erhaschen kénnen, und es dann aufs
argste auslegen und verkehren, wie es jetzt vor allem dem lieben Gotteswort und seinen Predi-
gern geschieht.

Darum sind in diesem Gebot gar machtig viel gute Werke zusammengefasst, die Gott
hochlich wohl gefallen und die Gberflielendes Gut und Segen mit sich bringen, wenn nur die
blinde Welt und die falschen Heiligen sie erkennen wollten. Denn es gibt nichts an und im
ganzen Menschen, was in geistlichen und weltlichen Sachen mehr und weiter Gutes schaffen
oder Schaden tun kann, als die Zunge, die doch das kleinste und schwaéchste Glied ist.

Luther - Uber den guten Ruf und dessen Schadigung. Auslegung des achten Gebots im GroRen Katechismus
4 30.08.2023



