
 

Luther - Bekenntnis zur Unfreiheit des Willens (DSA) 1 25.08.2023 

Bekenntnis zur Unfreiheit des Willens (De servo arbitrio, 1525) 

Von Martin Luther 

Ich bekenne gewiß von mir: Wenn es irgendwie geschehen könnte, wollte ich doch nicht, daß 

mir der freie Wille gegeben wird, oder daß etwas in meiner Hand gelassen wird, wodurch ich 

zum Heil streben könnte, nicht allein deswegen, weil ich in so viel Anfechtungen und Gefah-

ren, gegenüber so vielen ankämpfenden Dämonen nicht standhalten und jenen [den freien 

Willen] nicht zu behalten im Stande wäre, da ein Dämon mächtiger ist als alle Menschen und 

kein einziger Mensch gerettet würde, sondern weil ich, auch wenn keine Gefahren, keine An-

fechtungen, keine Dämonen da wären, dennoch gezwungen sein würde, fortwährend aufs Un-

gewisse hin mich abzumühen und Lufthiebe zu machen [vgl. 1. Kor 9,26]; denn mein Gewis-

sen würde, wenn ich auch ewig lebte und wirkte, niemals gewiß und sicher sein, wieviel es 

tun müßte, um Gott genug zu tun. Denn bei jedem vollbrachten Werk bliebe der beunruhi-

gende Zweifel zurück, ob es Gott gefalle oder ob er etwas darüber hinaus verlange, so wie es 

die Erfahrung aller Werkgerechten beweist und ich zu meinem großen Unglück so viele Jahre 

hindurch genügend gelernt habe. 

Aber nun [vgl. Röm 3,21], da Gott mein Heil meinem Willen entzogen und in seinen Willen 

aufgenommen hat und nicht auf mein Werk oder Laufen hin, sondern aus seiner Gnade und 

Barmherzigkeit verheißen hat [vgl. Röm 9,16], mich zu erretten, bin ich sicher und gewiß, daß 

er treu ist und mir nicht lügen wird [vgl. Nurn 23,19; 1. Kor 1,9; Tit 1,2; 2. Tim 2,13; Hebr 

6,18], ferner mächtig und gewaltig ist, daß keine Dämonen und keine Widerwärtigkeiten im-

stande sein werden, ihn zu überwältigen oder mich ihm zu entreißen. ‘Niemand’, sagt er, 

‘wird sie aus meiner Hand reißen, weil der Vater, der sie mir gegeben hat, größer ist als sie 

alle’ [Joh 10,28f]. So geschieht es, daß, wenn nicht alle, doch einige und viele gerettet wer-

den, wo hingegen durch die Kraft des freien Willens überhaupt niemand errettet würde, son-

dern wir alle miteinander verloren gingen. So sind wir auch gewiß und sicher, daß wir Gott 

gefallen, nicht durch das Verdienst unseres Werkes, sondern durch die Gunst seiner Barmher-

zigkeit, die uns verheißen ist und, wenn wir weniger tun oder böse handeln, daß er es uns 

nicht zurechnet, sondern väterlich vergibt und bessert. Das ist der Ruhm aller Heiligen in ih-

rem Gott [vgl. Sir 1,11 Vulgata]. 

Wenn [dich] aber das empört, daß es schwierig ist, die Güte und Gerechtigkeit Gottes zu wah-

ren, da er ja die, die es nicht verdient haben, verdammt, d.h. solche Gottlose, die in Gottlosig-

keit geboren auf keine Weise sich selbst helfen können, daß sie nicht gottlos sind, bleiben und 

verdammt werden und durch die Notwendigkeit ihrer Natur gezwungen werden, zu sündigen 

und verloren zu gehen, wie Paulus sagt: ‘Wir waren alle Kinder des Zorns wie die anderen’ 

[Eph 2,3], da sie von Gott selbst aus dem durch die Sünde des einen Adam verderbten Samen 

als solche geschaffen sind, so ist hier Gott zu ehren und zu fürchten als der, der zuhöchst gütig 

ist an denen, die er als zuhöchst Unwürdige rechtfertigt und selig macht; und man muß we-

nigstens etwas seiner göttlichen Weisheit überlassen, auf daß geglaubt werde, er sei gerecht, 

wo er uns ungerecht zu sein scheint. Wenn nämlich seine Gerechtigkeit derartig wäre, daß sie 

durch menschliches Fassungsvermögen als gerecht beurteilt werden könnte, so wäre sie 

durchaus nicht göttlich und in nichts von der menschlichen Gerechtigkeit unterschieden. Aber 

da Gott einziger und wahrer Gott ist, ferner völlig unbegreiflich und der menschlichen Ver-

nunft unzugänglich, so ist es angemessen, ja vielmehr notwendig, daß auch seine Gerechtig-

keit unbegreiflich ist. So wie auch Paulus ausruft und sagt: ‘O welch eine Tiefe des Reichtums 

beides, der Weisheit und der Erkenntnis Gottes! Wie gar unbegreiflich sind seine Gerichte 

und unerforschlich seine Wege!’ [Röm 11,33.] 

Sie wären aber nicht unbegreiflich, wenn wir in allem es fassen könnten, weshalb sie gerecht 



 

Luther - Bekenntnis zur Unfreiheit des Willens (DSA) 2 25.08.2023 

sind. Was ist der Mensch im Vergleich zu Gott? Wieviel ist es, was unsere Macht vermag im 

Vergleich zu seiner Macht? Was ist unsere Stärke im Vergleich zu seinen Kräften? Was ist 

unser Wissen, verglichen mit seiner Weisheit? Was ist unser Wesen im Vergleich zu seinem 

Wesen? Kurzum, was ist alles unsrige im Vergleich zu dem seinigen? [Vgl. Jes 55,8f; Hi 38-

41; Ps 8,5.] Wenn wir also bekennen, wie auch die Natur lehrt, daß menschliche Macht, 

Stärke, Weisheit, Wesen und alles, was zu uns gehört, ganz und gar nichts ist, wenn es mit 

göttlicher Macht, Stärke, Weisheit, Wissen und Wesen verglichen wird, was ist das für eine 

Verkehrtheit bei uns, daß wir allein Gottes Gerechtigkeit und Gericht angreifen und durch un-

ser Urteil uns so viel anmaßen, daß wir das göttliche Urteil begreifen, beurteilen und bewerten 

wollen? Weshalb sagen wir nicht gleicherweise auch hier: Unser Urteil ist nichts, wenn es mit 

dem göttlichen Urteil verglichen wird? Befrage die Vernunft selbst, ob sie nicht als überführte 

gezwungen ist zu bekennen, daß sie töricht und vermessen ist, wenn sie nicht Gottes Urteil 

unbegreiflich sein läßt, da sie sonst zugibt, daß alles andere Göttliche unbegreiflich ist. Frei-

lich, in allem anderen gestehen wir Gott die göttliche Majestät zu, allein bei seinem Gericht 

sind wir bereit, sie zu verneinen, und können einstweilen nicht glauben, daß er gerecht sei, ob-

wohl er es uns verheißen hat, daß er es sein werde, wenn er seine Herrlichkeit offenbart haben 

wird, so daß wir alle es dann sehen und greifen sollen, daß er gerecht gewesen ist und es noch 

ist. 

Ich will ein Beispiel zur Bestärkung dieses Glaubens geben und um jenes scheele Auge [vgl. 

Mt 20,15] zu ermutigen, das Gott der Ungerechtigkeit für verdächtig hält. Siehe, so leitet Gott 

diese körperliche Welt in äußerlichen Dingen, daß, wenn du das Urteil der menschlichen Ver-

nunft ansiehst und ihm folgst, du gezwungen bist zu sagen, entweder daß kein Gott ist, oder 

daß er ungerecht ist, wie jener [Poet] sagt: ‘Ich werde oft von dem Gedanken beunruhigt, daß 

es keine Götter gibt’. Denn siehe, wie glücklich leben die Bösen, wie unglücklich dagegen die 

Guten; was die Sprichwörter und die Erfahrung, die Mutter der Sprichwörter, bezeugen: ‘Je 

größer der Schalk, desto besser das Glück’. ‘In den Hütten der Gottlosen’, sagt Hiob [Hi 

12,6], ‘herrscht Überfluß’. Und Psalm 72 [73,12] klagt, daß die Sünder in der Welt Überfluß 

an Reichtum haben. Ich bitte dich, ist es nicht nach dem Urteil aller sehr ungerecht, daß die 

Bösen glücklich und die Guten unglücklich gemacht werden? [Vgl. Ps 37,7.] Aber so bringt 

es der Lauf der Welt mit sich. Hier sind auch die höchsten Geister darauf verfallen zu vernei-

nen, daß Gott sei, und zu ersinnen, daß das Glück alles blindlings treibe, wie z.B. die Epi-

kuräer und Plinius. Ferner denkt Aristoteles, daß jenes sein erstes Sein, damit er es vom Elend 

befreie, nichts von den Dingen sehe als sich allein, weil er glaubt, es sei ihm sehr beschwer-

lich, so viele Übel und so viele Ungerechtigkeiten zu sehen. 

Die Propheten aber, welche geglaubt haben, daß Gott sei, sind noch mehr wegen der Unge-

rechtigkeit Gottes angefochten worden, wie Jeremia, Hiob, David, Asaph und andere. Was, 

meinst du, haben Demosthenes und Cicero gedacht, als sie alles, was in ihrer Macht stand, zu 

Ende geführt hatten und einen solchen Lohn durch den elenden Untergang [vgl. Ps 49,11] 

empfangen hatten? Und dennoch wird diese Ungerechtigkeit Gottes, die höchst wahrschein-

lich ist und mit solchen Argumenten vorgetragen wird, denen keine Vernunft oder kein Licht 

der Natur widerstehen kann, sehr leicht durch das Licht des Evangeliums und die Erkenntnis 

der Gnade aufgehoben, wodurch wir belehrt werden, daß die Gottlosen zwar leiblich in Blüte 

stehen, seelisch aber zugrunde gerichtet werden [vgl. Ps 73,17-19.27; Ps 37,34-38; Mk 8,34-

39 par.]. Und es gibt für diese ganze unlösbare Frage diese kurze Lösung in einem Wörtlein, 

nämlich: Es ist ein Leben nach diesem Leben, in welchem alles, was hier nicht bestraft und 

vergolten wird, dort bestraft und vergolten wird, da dieses Leben nichts als der Vorlauf oder 

vielmehr der Anfang des zukünftigen Lebens ist. 

Wenn also das Licht des Evangeliums, das allein im Wort und im Glauben gilt, so viel be-

wirkt, daß diese in allen Jahrhunderten behandelte und niemals gelöste Frage so leicht 



 

Luther - Bekenntnis zur Unfreiheit des Willens (DSA) 3 25.08.2023 

beigelegt und richtiggestellt wird, was, meinst du, wird wohl dann sein, wenn das Licht des 

Wortes und des Glaubens zurücktritt und die Sache selbst und die göttliche Majestät offenbar 

wird? Oder glaubst du nicht, daß dann das Licht der Herrlichkeit die Frage, welche im Licht 

des Wortes oder der Gnade unlösbar ist, gar sehr leicht lösen kann, da das Licht der Gnade die 

im Licht der Natur unlösbare Frage so leicht gelöst hat? 

Setze [Gestehe] mir ein dreifaches Licht, das Licht der Natur, das Licht der Gnade, das Licht 

der Herrlichkeit, wie es eine verbreitete und gute Unterscheidung will. Im Licht der Natur ist 

es unlösbar, daß das gerecht ist, wenn der Gute unglücklich gemacht wird und es dem Bösen 

gut geht. Aber das löst das Licht der Gnade. Im Licht der Gnade ist es unlösbar, wie Gott den 

verdammen kann, der aus allen eigenen Kräften nichts anderes tun kann als sündigen und 

schuldig sein. Hier sagen sowohl das Licht der Natur wie auch das Licht der Gnade, es sei 

nicht des elenden Menschen Schuld, sondern des ungerechten Gottes [vgl. Hi 9,24; 40,8], 

denn sie können nicht anders über Gott urteilen, der den gottlosen Menschen [vgl. die Ge-

schichte Davids] umsonst ohne Verdienst krönt [vgl. Ps 103,4] und einen anderen, der viel-

leicht weniger gottlos oder wenigstens nicht gottloser ist [vgl. die Geschichte Sauls], nicht 

krönt, sondern verdammt. Aber das Licht der Herrlichkeit sagt etwas anderes und wird zeigen, 

daß Gott, dessen Gericht jetzt noch eine unbegreifliche Gerechtigkeit in sich birgt, von ge-

rechtester und offensichtlichster Gerechtigkeit ist, nur, daß wir inzwischen das glauben sollen, 

erinnert und bestärkt durch das Beispiel des Lichtes der Gnade, welches ein ähnliches Wunder 

beim natürlichen Licht vollbringt. 

Quelle: WA 18, S. 783-785 (deutsche Übersetzung von Bruno Jordahn, bearbeitet von 

Thomas Reinhuber). 


