Bekenntnis zur Unfreiheit des Willens (De servo arbitrio, 1525)
Von Martin Luther

Ich bekenne gewi von mir: Wenn es irgendwie geschehen konnte, wollte ich doch nicht, dal
mir der freie Wille gegeben wird, oder daf etwas in meiner Hand gelassen wird, wodurch ich
zum Heil streben koénnte, nicht allein deswegen, weil ich in so viel Anfechtungen und Gefah-
ren, gegenuiber so vielen ankdmpfenden Damonen nicht standhalten und jenen [den freien
Willen] nicht zu behalten im Stande wére, da ein Da&mon méachtiger ist als alle Menschen und
kein einziger Mensch gerettet wirde, sondern weil ich, auch wenn keine Gefahren, keine An-
fechtungen, keine Dd&monen da wéren, dennoch gezwungen sein wiirde, fortwéahrend aufs Un-
gewisse hin mich abzumuhen und Lufthiebe zu machen [vgl. 1. Kor 9,26]; denn mein Gewis-
sen wirde, wenn ich auch ewig lebte und wirkte, niemals gewif8 und sicher sein, wieviel es
tun miRte, um Gott genug zu tun. Denn bei jedem vollbrachten Werk bliebe der beunruhi-
gende Zweifel zurlick, ob es Gott gefalle oder ob er etwas dartber hinaus verlange, so wie es
die Erfahrung aller Werkgerechten beweist und ich zu meinem grof3en Ungliick so viele Jahre
hindurch geniigend gelernt habe.

Aber nun [vgl. Rom 3,21], da Gott mein Heil meinem Willen entzogen und in seinen Willen
aufgenommen hat und nicht auf mein Werk oder Laufen hin, sondern aus seiner Gnade und
Barmbherzigkeit verheil3en hat [vgl. ROm 9,16], mich zu erretten, bin ich sicher und gewif3, dal
er treu ist und mir nicht ligen wird [vgl. Nurn 23,19; 1. Kor 1,9; Tit 1,2; 2. Tim 2,13; Hebr
6,18], ferner méchtig und gewaltig ist, dal3 keine Dd&monen und keine Widerwaértigkeiten im-
stande sein werden, ihn zu Gberwaltigen oder mich ihm zu entreiflen. ‘Niemand’, sagt er,
‘wird sie aus meiner Hand reil3en, weil der Vater, der sie mir gegeben hat, grofer ist als sie
alle’ [Joh 10,28f]. So geschieht es, daB, wenn nicht alle, doch einige und viele gerettet wer-
den, wo hingegen durch die Kraft des freien Willens (iberhaupt niemand errettet wirde, son-
dern wir alle miteinander verloren gingen. So sind wir auch gewif und sicher, dal wir Gott
gefallen, nicht durch das Verdienst unseres Werkes, sondern durch die Gunst seiner Barmher-
zigkeit, die uns verheifl3en ist und, wenn wir weniger tun oder bdse handeln, daB er es uns
nicht zurechnet, sondern vaterlich vergibt und bessert. Das ist der Ruhm aller Heiligen in ih-
rem Gott [vgl. Sir 1,11 Vulgata].

Wenn [dich] aber das emp0rt, dal es schwierig ist, die Gite und Gerechtigkeit Gottes zu wah-
ren, da er ja die, die es nicht verdient haben, verdammt, d.h. solche Gottlose, die in Gottlosig-
keit geboren auf keine Weise sich selbst helfen kénnen, dal? sie nicht gottlos sind, bleiben und
verdammt werden und durch die Notwendigkeit ihrer Natur gezwungen werden, zu stindigen
und verloren zu gehen, wie Paulus sagt: ‘Wir waren alle Kinder des Zorns wie die anderen’
[Eph 2,3], da sie von Gott selbst aus dem durch die Slinde des einen Adam verderbten Samen
als solche geschaffen sind, so ist hier Gott zu ehren und zu fiirchten als der, der zuhdchst gltig
ist an denen, die er als zuhdchst Unwiirdige rechtfertigt und selig macht; und man muf3 we-
nigstens etwas seiner gottlichen Weisheit tiberlassen, auf dald geglaubt werde, er sei gerecht,
wo er uns ungerecht zu sein scheint. Wenn ndmlich seine Gerechtigkeit derartig wére, dal3 sie
durch menschliches Fassungsvermdgen als gerecht beurteilt werden kénnte, so ware sie
durchaus nicht géttlich und in nichts von der menschlichen Gerechtigkeit unterschieden. Aber
da Gott einziger und wahrer Gott ist, ferner vollig unbegreiflich und der menschlichen Ver-
nunft unzugénglich, so ist es angemessen, ja vielmehr notwendig, dal} auch seine Gerechtig-
keit unbegreiflich ist. So wie auch Paulus ausruft und sagt: ‘O welch eine Tiefe des Reichtums
beides, der Weisheit und der Erkenntnis Gottes! Wie gar unbegreiflich sind seine Gerichte
und unerforschlich seine Wege!” [Rom 11,33.]

Sie waren aber nicht unbegreiflich, wenn wir in allem es fassen kdnnten, weshalb sie gerecht

Luther - Bekenntnis zur Unfreiheit des Willens (DSA) 1 25.08.2023



sind. Was ist der Mensch im Vergleich zu Gott? Wieviel ist es, was unsere Macht vermag im
Vergleich zu seiner Macht? Was ist unsere Stérke im Vergleich zu seinen Kréften? Was ist
unser Wissen, verglichen mit seiner Weisheit? Was ist unser Wesen im Vergleich zu seinem
Wesen? Kurzum, was ist alles unsrige im Vergleich zu dem seinigen? [\Vgl. Jes 55,8f; Hi 38-
41; Ps 8,5.] Wenn wir also bekennen, wie auch die Natur lehrt, daR menschliche Macht,
Starke, Weisheit, Wesen und alles, was zu uns gehort, ganz und gar nichts ist, wenn es mit
gottlicher Macht, Starke, Weisheit, Wissen und Wesen verglichen wird, was ist das fir eine
Verkehrtheit bei uns, daR wir allein Gottes Gerechtigkeit und Gericht angreifen und durch un-
ser Urteil uns so viel anmaRen, dal wir das gottliche Urteil begreifen, beurteilen und bewerten
wollen? Weshalb sagen wir nicht gleicherweise auch hier: Unser Urteil ist nichts, wenn es mit
dem gottlichen Urteil verglichen wird? Befrage die Vernunft selbst, ob sie nicht als uberfuhrte
gezwungen ist zu bekennen, daR sie téricht und vermessen ist, wenn sie nicht Gottes Urteil
unbegreiflich sein 1a3t, da sie sonst zugibt, daf alles andere Gottliche unbegreiflich ist. Frei-
lich, in allem anderen gestehen wir Gott die gottliche Majestét zu, allein bei seinem Gericht
sind wir bereit, sie zu verneinen, und kénnen einstweilen nicht glauben, dal} er gerecht sei, ob-
wohl er es uns verheif3en hat, daf3 er es sein werde, wenn er seine Herrlichkeit offenbart haben
wird, so dal} wir alle es dann sehen und greifen sollen, daf? er gerecht gewesen ist und es noch
ist.

Ich will ein Beispiel zur Bestarkung dieses Glaubens geben und um jenes scheele Auge [vgl.
Mt 20,15] zu ermutigen, das Gott der Ungerechtigkeit fir verdachtig hélt. Siehe, so leitet Gott
diese korperliche Welt in duBerlichen Dingen, da3, wenn du das Urteil der menschlichen Ver-
nunft ansiehst und ihm folgst, du gezwungen bist zu sagen, entweder daf kein Gott ist, oder
daB er ungerecht ist, wie jener [Poet] sagt: ‘Ich werde oft von dem Gedanken beunruhigt, daf
es keine Gotter gibt’. Denn siehe, wie gliicklich leben die Bosen, wie unglicklich dagegen die
Guten; was die Sprichworter und die Erfahrung, die Mutter der Sprichworter, bezeugen: ‘Je
groBer der Schalk, desto besser das Gliick’. ‘In den Hiitten der Gottlosen’, sagt Hiob [Hi
12,6], ‘herrscht Uberflu’. Und Psalm 72 [73,12] klagt, daR die Stinder in der Welt UberfluR
an Reichtum haben. Ich bitte dich, ist es nicht nach dem Urteil aller sehr ungerecht, daR die
Bdsen glicklich und die Guten unglucklich gemacht werden? [Vgl. Ps 37,7.] Aber so bringt
es der Lauf der Welt mit sich. Hier sind auch die hochsten Geister darauf verfallen zu vernei-
nen, dal’ Gott sei, und zu ersinnen, dal das Gliick alles blindlings treibe, wie z.B. die Epi-
kuréer und Plinius. Ferner denkt Aristoteles, dal? jenes sein erstes Sein, damit er es vom Elend
befreie, nichts von den Dingen sehe als sich allein, weil er glaubt, es sei ihm sehr beschwer-
lich, so viele Ubel und so viele Ungerechtigkeiten zu sehen.

Die Propheten aber, welche geglaubt haben, daR Gott sei, sind noch mehr wegen der Unge-
rechtigkeit Gottes angefochten worden, wie Jeremia, Hiob, David, Asaph und andere. Was,
meinst du, haben Demosthenes und Cicero gedacht, als sie alles, was in ihrer Macht stand, zu
Ende gefiihrt hatten und einen solchen Lohn durch den elenden Untergang [vgl. Ps 49,11]
empfangen hatten? Und dennoch wird diese Ungerechtigkeit Gottes, die htchst wahrschein-
lich ist und mit solchen Argumenten vorgetragen wird, denen keine Vernunft oder kein Licht
der Natur widerstehen kann, sehr leicht durch das Licht des Evangeliums und die Erkenntnis
der Gnade aufgehoben, wodurch wir belehrt werden, dal’ die Gottlosen zwar leiblich in Blite
stehen, seelisch aber zugrunde gerichtet werden [vgl. Ps 73,17-19.27; Ps 37,34-38; Mk 8,34-
39 par.]. Und es gibt flr diese ganze unlésbare Frage diese kurze Lésung in einem Wortlein,
nadmlich: Es ist ein Leben nach diesem Leben, in welchem alles, was hier nicht bestraft und
vergolten wird, dort bestraft und vergolten wird, da dieses Leben nichts als der VVorlauf oder
vielmehr der Anfang des zukiinftigen Lebens ist.

Wenn also das Licht des Evangeliums, das allein im Wort und im Glauben gilt, so viel be-
wirkt, dal3 diese in allen Jahrhunderten behandelte und niemals gelGste Frage so leicht

Luther - Bekenntnis zur Unfreiheit des Willens (DSA) 2 25.08.2023



beigelegt und richtiggestellt wird, was, meinst du, wird wohl dann sein, wenn das Licht des
Wortes und des Glaubens zuriicktritt und die Sache selbst und die géttliche Majestét offenbar
wird? Oder glaubst du nicht, daR dann das Licht der Herrlichkeit die Frage, welche im Licht
des Wortes oder der Gnade unldsbar ist, gar sehr leicht 16sen kann, da das Licht der Gnade die
im Licht der Natur unlésbare Frage so leicht geldst hat?

Setze [Gestehe] mir ein dreifaches Licht, das Licht der Natur, das Licht der Gnade, das Licht
der Herrlichkeit, wie es eine verbreitete und gute Unterscheidung will. Im Licht der Natur ist
es unltsbar, daB das gerecht ist, wenn der Gute ungliicklich gemacht wird und es dem Bdsen
gut geht. Aber das I6st das Licht der Gnade. Im Licht der Gnade ist es unlésbar, wie Gott den
verdammen kann, der aus allen eigenen Kréaften nichts anderes tun kann als stindigen und
schuldig sein. Hier sagen sowohl das Licht der Natur wie auch das Licht der Gnade, es sei
nicht des elenden Menschen Schuld, sondern des ungerechten Gottes [vgl. Hi 9,24; 40,8],
denn sie kdnnen nicht anders (ber Gott urteilen, der den gottlosen Menschen [vgl. die Ge-
schichte Davids] umsonst ohne Verdienst kront [vgl. Ps 103,4] und einen anderen, der viel-
leicht weniger gottlos oder wenigstens nicht gottloser ist [vgl. die Geschichte Sauls], nicht
kront, sondern verdammt. Aber das Licht der Herrlichkeit sagt etwas anderes und wird zeigen,
dal’ Gott, dessen Gericht jetzt noch eine unbegreifliche Gerechtigkeit in sich birgt, von ge-
rechtester und offensichtlichster Gerechtigkeit ist, nur, daf wir inzwischen das glauben sollen,
erinnert und bestarkt durch das Beispiel des Lichtes der Gnade, welches ein ahnliches Wunder
beim natdrlichen Licht vollbringt.

Quelle: WA 18, S. 783-785 (deutsche Ubersetzung von Bruno Jordahn, bearbeitet von
Thomas Reinhuber).

Luther - Bekenntnis zur Unfreiheit des Willens (DSA) 3 25.08.2023



