
Dokument1 1 04.08.2023 

Fallstricke des Erinnerns: Vom Wegschauen und Hinsehen 

Von Albrecht Grözinger 

I. 

Der Tod Martin Walser hat sowohl in der Printpresse und vor allem in den sozialen Medien 

seine monströse Rede zur Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels vom 

11. Oktober 1998 noch einmal zum Thema gemacht. Für Viele war Walser mit dieser Rede 

definitiv erledigt, andere versuchten differenzierter das Gesamtwerk Walser zu würdigen. Für 

mich selbst hat die Erinnerung an diese Rede eine biographische Erinnerung evoziert. Ich 

erinnerte mich, dass ich an einer Stelle der Rede mich selbst erkennen konnte. Ich habe 

deshalb die gesamte Rede noch einmal gelesen und bin sofort auf die Stelle gestossen, die sich 

mir damals beim ersten Hören eingeschrieben hat: «Anstatt dankbar zu sein für die 

unaufhörliche Präsentation unserer Schande, fange ich an wegzuschauen.» In diesem Satz 

habe ich mich bereits damals wiedererkannt und aus der Rückschau hat er für mich sogar eine 

noch grössere Brisanz gewonnen. Dem möchte ich im Folgenden nachdenken. Um es deutlich 

zu sagen: Mir geht es nicht darum, die Rede von Martin Walser zu verteidigen, auch nicht nur 

Teile davon. Die Rede war ein monströses Unternehmen mit einer fatalen 

Wirkungsgeschichte. Daran gibt es nichts zu deuteln und zu relativieren. Worum es mir im 

Folgenden geht, ist die Frage: Warum kann ich mich in dem Satz von Walser 

wiedererkennen? Darüber möchte ich ganz persönlich nachdenken und auch schreiben. Ich 

machte mich dadurch angreifbar – und das ist gut so. Ich hoffe auf eine kontroverse 

Diskussion, die gleichwohl die Integrität meines Nachdenken zu würdigen (und auch – ich 

sage es noch einmal – zu kritisieren) vermag. 

Bevor ich mich jedoch meiner eigenen biographischen Wahrnehmung zu werden, möchte 

einen kleinen Umweg nehmen. Wie ich meine einen notwendigen Umweg. Ich spreche und 

denke als Theologe, nicht nur aber doch in starkem Ausmass. Und da ist es alles andere als 

unerheblich, dass Gedenken und Erinnern ein zentrales Motiv der Bibel selbst ist. 

II. 

Theologisch kommt der Erinnerung, dem Gedenken eine ganz besondere Bedeutung zu.  Denn 

in die biblische Tradition ist das ‚Gedenken’ als humanisierender anthropologischer 

Grundvollzug sowie als ein Handeln Gottes gleichermaßen eingezeichnet. Biblische 

Theologie ist in hohem Maße Gedächtnis-Theologie. Diese Perspektive verbindet die beiden 

Teile der Bibel, das Alte und das Neue Testament, miteinander. Das glaubende 

Selbstverständnis, die Identität Israels ist entscheidend durch die Haltung des Gedenkens 

bestimmt. Das von dem Alttestamentler Gerhard von Rad so benannte „Kleine Geschichtliche 

Credo“ in Deuteronomium 26 ist ein eindrückliches Dokument dieses Sachverhalts. 

Bekenntnis ist dort die erinnernde Erzählung der Befreiungsgeschichte, in die Gott sein Volk 

hineingezogen hat. Dieses gedenkende Erinnern bekommt in den Psalmen und der 

prophetischen Überlieferung eine universale Dimension. In das Gedenken Israels wird die 

ganze Welt mit hinein genommen: „Es werden gedenken und sich zum Herrn bekehren aller 

Welt Ende und vor ihm anbeten alle Geschlechter der Heiden“ (Psalm 22,28). Getragen 

jedoch ist in der biblischen Perspektive das menschliche Gedächtnis vom Gedenken Gottes, 

wobei dieses göttliche Gedenken immer als aktive Tat verstanden ist, die den Menschen 

zugute kommt. Es gibt kein neutrales Gedenken Gottes: „Der Herr gedenkt unser und segnet 

uns; er segnet das Haus Israel, er segnet das Haus Aaron“ (Psalm 115,12). 



Dokument1 2 04.08.2023 

Der Lobpreis der Maria im 1. Kapitel des Lukasevangeliums, das sogenannte Magnifikat, 

nimmt die Gedächtnis-Theologie der Hebräischen Bibel auf und schreibt sie in das Neue 

Testament hinein fort. Das Gedächtnis Gottes erweist sich durch die anstehende Geburt des 

Menschen Jesus von Nazareth als universale Tat Gottes: „Er denkt an seine Barmherzigkeit 

und nimmt sich seines Dieners Israel an, wie er es unseren Vätern zugesagt hat, Abraham und 

seinen Nachkommen in Ewigkeit“ (Lukas 1,54f). Und in den Stunden vor seinem Tod 

beschliesst Jesus das Mahl mit seinem Jünger*innen mit dem Satz: «Das ist mein Leib, der für 

euch gegeben wird; das tut zu meinem Gedächtnis.» (Lukas 22,19) 

Dieser universalen Gedächtnistat Gottes entspricht auf Seiten der Menschen die erinnernde 

Bewahrung dieser Geschichte als je neues Erzählen dieser Geschichte. Eberhard Jüngel hat 

diesen Zusammenhang so beschrieben: „Das kritische Potential des Wortes vom Kreuz schafft 

sich, als eine die Wirklichkeit überbietende präzise Möglichkeit, eine in die Geschichte der 

Freiheit verstrickende Erinnerung. J. B. Metz hat dafür die treffende Kategorie der 

‚gefährlichen Erinnerung‘ geprägt ... Das Evangelium von der Menschlichkeit Gottes ist als 

Wort vom Kreuz erzählend in die Weltgeschichte eingeführt... worden. Seitdem ist die 

gefährliche Geschichte Jesu Christi als kritisches Potential in den Thesaurus der historischen 

Vernunft eingegangen und insofern heute indirekt in der Weltgeschichte präsent. Aus dieser 

ihrer indirekten Präsenz kann sie nur hervortreten, indem sie erzählt wird.“ (Eberhard Jüngel, 

Gott als Geheimnis der Welt, Tübingen, S. 425) 

Erinnerung ist also für die christliche Theologie nicht ein Äusseres oder gar nur ein ‚nice to 

have‘, sondern gehört zu deren grundierendem Inhalt. Gedenken und damit verbunden eine 

Gedenkkultur sind der Glutkern sowohl der biblischen Theologie im engeren Sinne wie auch 

der biblischen Anthropologie. 

III. 

Nach diesen grundsätzlichen theologischen Überlegungen kehre ich zu meinen 

Ausgangsüberlegungen zurück. Es geht um die Frage: Warum kann ich mich in dem Satz 

Martin Walsers vom Wegschauen wiedererkennen? Ich möchte dazu drei Punkte benennen: 

a) Seit ich als Emeritus über ein grösseres Zeitbudget zur freien Gestaltung verfüge, widme 

ich mich wieder mehr meinem Hobby der „Geschichte“ und insbesondere der Geistes- und 

Kulturgeschichte. Und da sehe ich im Fernsehen und im Internet viele Filme über die 

Geschichte des Antisemitismus. Mir ist dabei aufgefallen, dass sich bei diesen Filmen die 

Darstellung der Shoah meistens auf wenige Bild- und Filmsegmente reduziert. Es sind die 

immer gleichen Bilder, die ich sehe. Und oft noch kontextunabhängig. So wird nicht selten 

ein Kontext von Bergen-Belsen mit Bildern aus Auschwitz unterlegt oder umgekehrt. Die 

Bilder geraten zur exemplarischen Illustration – auch und gerade dort, wo individuelle 

Menschen gezeigt werden. Und das verführt mich nicht selten zum – zumindest innerlichen – 

Wegsehen: Das kennt du bereits. In seinen „Meditationen zur Metaphysik“ hat Theodor W. 

Adorno die folgenden gewichtigen Sätze geschrieben: „Mit dem Mord an Millionen durch 

Verwaltung ist der Tod zu etwas geworden, was so noch nie zu fürchten war. Keine 

Möglichkeit mehr, daß er in das erfahrene Leben der Einzelnen als ein irgend mit dessen 

Verlauf Übereinstimmendes eintrete. Enteignet wird das Individuum des Letzten und 

Ärmsten, was ihm geblieben war. Daß in den Lagern nicht mehr das Individuum starb, 

sondern das Exemplar, muß das Sterben auch derer affizieren, die der Maßnahme entgingen.“ 

(Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt am Main 1966, S. 353). Mit der 

bildlichen wiederholenden Präsentation von individuellen Menschen in den 

Vernichtungslagern als „exemplarische“ Dokumentation bestätigen wir in gewisser Hinsicht 

das in den Vernichtungslagern Geschehene. 



Dokument1 3 04.08.2023 

b) Ein wesentliches Element unserer Erinnerungskultur an die Shoah sind seit dem Jahr 1992 

die „Stolpersteine“ des Künstlers Gunter Demnig. Obwohl – auch in der Schweiz – sich 

immer wieder auch kritische Stimmen gegen diese Form des Gedenkens erhoben, habe ich 

selbst diese Stolpersteine stets als Gedenk-Form verteidigt und werde dies auch weiterhin tun. 

Ich konnte vor Jahren in Binz auf Rügen an der Gedenkstunde anlässlich der Verlegung eines 

Stolpersteins teilnehmen und habe dies als sehr angemessen und würdevoll erlebt. Aber auch 

hier beobachte ich an mir, dass sich eine Art „Abnutzung“ einstellt. Wenn ich in Baden-Baden 

oder im ehemaligen Scheunenviertel in Berlin durch die Strassen gehen und auf einen 

Stolperstein nach dem anderen stosse, dann höre ich irgendwann auf stehenzubleiben, mich zu 

bücken und die Inschrift zu lesen: Ich schaue nicht unbedingt „weg“, aber ich schaue nicht 

mehr „hin“. 

c) Das dritte Beispiel entstammt dem Bereich der Sprache, und insofern geht es jetzt ums 

Hinhören und Weghören. Das wiederholende Pathos der Gedenkreden zum 

Menschheitsverbrechen der Shoah ist immer wieder zum Gegenstand der Kritik geworden. 

Insofern sage ich hier nichts Neues. Besonders herausstechend ist in dieser Hinsicht der 

gegenwärtige Bundespräsident. Ich ziehe gar nicht in Zweifel, dass es der Bundespräsident 

ehrlich und aufrichtig meint. Aber mir fällt es wirklich immer schwerer, diesen vorgestanzten 

Worthülsen zu folgen. Vor allem auch, wenn ich ahne, was drei Sätze später gesagt wird, und 

dies dann in der Regel auch eintritt. Das Ergebnis ist: Ich höre nicht mehr „hin“, sondern ich 

höre „weg“.  

Ja – Martin Walser hat auch mich beschrieben, wenn er sagte: «Anstatt dankbar zu sein für die 

unaufhörliche Präsentation unserer Schande, fange ich an wegzuschauen.» 

IV. 

Was habe ich bis jetzt getan? Ich habe einen Satz aus einer zu Recht kritisierten Rede 

genommen, und gesagt: Ich erkenne mich darin wieder. Was folgt daraus? Im Grunde kann 

ich nur ein Dilemma benennen, dem wir in unserem persönlichen Erinnern, aber auch in 

unserer gesellschaftlichen Erinnerungs-Kultur wohl nie ganz entrinnen werden. Das 

Menschheitsverbrechen der Shoah ist so ungeheuerlich, dass es auch unsere Bemühungen um 

ein Erinnern und Gedenken tangiert.  

Aber die kleinen Schritte wären schon möglich. Als Erstes stünde da die Einsicht, dass – auch 

in der Predigt und in anderen kirchlichen Kontexten – dieses Erinnern der äussersten Sorgfalt 

bedarf. Ich denke zum Beispiel schon, dass es einem Bundespräsidialamt möglich sein 

müsste, dass sich der Bundespräsident und seine Redenschreiber (Redenschreiberinnen?) die 

ja nicht nur von mir so formulierte Kritik sich zu Herzen nehmen und hier schlicht besser 

„arbeiten“. Und auch diejenigen, die sich in filmischen Dokumentationen über die Shoa 

versuchen, könnten sich sehr genau überlegen, wie eine angemessene Verbindung von Inhalt, 

Sprache und Bild aussehen könnte. Ein für mich überzeugender Versuch ist in dieser Hinsicht 

Claude Lanzmanns Film „Shoah“. 

Diesen Film können natürlich Dokumentarfilmer*innen nicht einfach „abkopieren“, aber er 

setzt ästhetische Maßstäbe, an denen sich auch Dokumentarfilme orientieren können. 

Eine Erinnerungs-Kultur ist auf Wiederholung angewiesen – und das ist gut so. Jede 

Wiederholung trägt die Gefahr in sich, zu erstarren. Aus dem Rituellen und seiner ihm 

innewohnenden Kraft wird eine banalisierende Routine. Pfarrerinnen und Pfarrer kennen das. 

Im Grunde ist jeder Gottesdienst eine rituelle Wiederholung und sollte zugleich eine stetige 

Innovation sein. Daran mühen sich Pfarrerinnen und Pfarrer Sonntag für Sonntag ab. 



Dokument1 4 04.08.2023 

Besonders deutlich wird diese Herausforderung in den herausgehobenen Gottesdiensten wie 

dem Heiligabend-Gottesdienst: Das „Alle Jahre wieder“ mit seiner eigentümlichen Anmutung 

soll zugleich ein „Frisch und Neu“ sein. Die Gestaltung solcher Momente braucht Zeit: Zeit 

zum Nachdenken, Zeit zur Inventio, Zeit zur Gestaltung. Gute Vorbilder helfen uns dabei – 

nicht als schlichte Wiederholung sondern als Raumeröffnung für die eigene Gestaltung. Und 

es gibt sie ja die guten und berührenden Beispiele. Für mich gehört dazu (nicht aus dem 

unmittelbaren Kontext der Shoah), das neu gestaltete Denkmal für Erwin Rommel in 

Heidenheim. Ursprünglich als Denkmal an den populären General des Zweiten Weltkriegs 

konzipiert und zunächst auch so realisiert, haben eine Bürger*inneninitiative und der Künstler 

Rainer Jooß eine Denkmalsumgestaltung in Gang gesetzt. Seit 2002 steht vor dem Denkmal 

an Rommel ein kriegsversehrter Mensch und wirft gleichsam seinen Schatten auf das 

ursprüngliche Denkmal. Das ist ein Denkmal, das mich zum „Hinsehen“ animiert. 

Prof. Dr. Albrecht Grözinger ist Ordinarius emeritus für Praktische Theologie an der 

Universität Basel. 


