Fallstricke des Erinnerns: Vom Wegschauen und Hinsehen
Von Albrecht Grozinger
l.

Der Tod Martin Walser hat sowohl in der Printpresse und vor allem in den sozialen Medien
seine monstrose Rede zur Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels vom
11. Oktober 1998 noch einmal zum Thema gemacht. Fur Viele war Walser mit dieser Rede
definitiv erledigt, andere versuchten differenzierter das Gesamtwerk Walser zu wiirdigen. Fur
mich selbst hat die Erinnerung an diese Rede eine biographische Erinnerung evoziert. Ich
erinnerte mich, dass ich an einer Stelle der Rede mich selbst erkennen konnte. Ich habe
deshalb die gesamte Rede noch einmal gelesen und bin sofort auf die Stelle gestossen, die sich
mir damals beim ersten HOren eingeschrieben hat: «Anstatt dankbar zu sein flr die
unaufhdrliche Prasentation unserer Schande, fange ich an wegzuschauen.» In diesem Satz
habe ich mich bereits damals wiedererkannt und aus der Rickschau hat er fur mich sogar eine
noch gréssere Brisanz gewonnen. Dem mdchte ich im Folgenden nachdenken. Um es deutlich
zu sagen: Mir geht es nicht darum, die Rede von Martin Walser zu verteidigen, auch nicht nur
Teile davon. Die Rede war ein monstroses Unternehmen mit einer fatalen
Wirkungsgeschichte. Daran gibt es nichts zu deuteln und zu relativieren. Worum es mir im
Folgenden geht, ist die Frage: Warum kann ich mich in dem Satz von Walser
wiedererkennen? Dariiber mochte ich ganz personlich nachdenken und auch schreiben. Ich
machte mich dadurch angreifbar — und das ist gut so. Ich hoffe auf eine kontroverse
Diskussion, die gleichwohl die Integritat meines Nachdenken zu wirdigen (und auch — ich
sage es noch einmal — zu kritisieren) vermag.

Bevor ich mich jedoch meiner eigenen biographischen Wahrnehmung zu werden, méchte
einen kleinen Umweg nehmen. Wie ich meine einen notwendigen Umweg. Ich spreche und
denke als Theologe, nicht nur aber doch in starkem Ausmass. Und da ist es alles andere als
unerheblich, dass Gedenken und Erinnern ein zentrales Motiv der Bibel selbst ist.

Theologisch kommt der Erinnerung, dem Gedenken eine ganz besondere Bedeutung zu. Denn
in die biblische Tradition ist das ,Gedenken’ als humanisierender anthropologischer
Grundvollzug sowie als ein Handeln Gottes gleichermalien eingezeichnet. Biblische
Theologie ist in hohem Male Gedéchtnis-Theologie. Diese Perspektive verbindet die beiden
Teile der Bibel, das Alte und das Neue Testament, miteinander. Das glaubende
Selbstverstandnis, die Identitat Israels ist entscheidend durch die Haltung des Gedenkens
bestimmt. Das von dem Alttestamentler Gerhard von Rad so benannte ,,Kleine Geschichtliche
Credo* in Deuteronomium 26 ist ein eindriickliches Dokument dieses Sachverhalts.
Bekenntnis ist dort die erinnernde Erzéhlung der Befreiungsgeschichte, in die Gott sein Volk
hineingezogen hat. Dieses gedenkende Erinnern bekommt in den Psalmen und der
prophetischen Uberlieferung eine universale Dimension. In das Gedenken Israels wird die
ganze Welt mit hinein genommen: ,,Es werden gedenken und sich zum Herrn bekehren aller
Welt Ende und vor ihm anbeten alle Geschlechter der Heiden* (Psalm 22,28). Getragen
jedoch ist in der biblischen Perspektive das menschliche Gedéchtnis vom Gedenken Gottes,
wobei dieses gottliche Gedenken immer als aktive Tat verstanden ist, die den Menschen
zugute kommt. Es gibt kein neutrales Gedenken Gottes: ,,Der Herr gedenkt unser und segnet
uns; er segnet das Haus Israel, er segnet das Haus Aaron* (Psalm 115,12).

Dokumentl 1 04.08.2023



Der Lobpreis der Maria im 1. Kapitel des Lukasevangeliums, das sogenannte Magnifikat,
nimmt die Gedéchtnis-Theologie der Hebraischen Bibel auf und schreibt sie in das Neue
Testament hinein fort. Das Gedachtnis Gottes erweist sich durch die anstehende Geburt des
Menschen Jesus von Nazareth als universale Tat Gottes: ,,Er denkt an seine Barmherzigkeit
und nimmt sich seines Dieners Israel an, wie er es unseren Vétern zugesagt hat, Abraham und
seinen Nachkommen in Ewigkeit* (Lukas 1,54f). Und in den Stunden vor seinem Tod
beschliesst Jesus das Mahl mit seinem Junger*innen mit dem Satz: «Das ist mein Leib, der fur
euch gegeben wird; das tut zu meinem Gedachtnis.» (Lukas 22,19)

Dieser universalen Gedachtnistat Gottes entspricht auf Seiten der Menschen die erinnernde
Bewahrung dieser Geschichte als je neues Erzahlen dieser Geschichte. Eberhard Jiingel hat
diesen Zusammenhang so beschrieben: ,,Das kritische Potential des Wortes vom Kreuz schafft
sich, als eine die Wirklichkeit tberbietende prézise Moglichkeit, eine in die Geschichte der
Freiheit verstrickende Erinnerung. J. B. Metz hat dafur die treffende Kategorie der
,gefahrlichen Erinnerung‘ gepragt ... Das Evangelium von der Menschlichkeit Gottes ist als
Wort vom Kreuz erzahlend in die Weltgeschichte eingefiihrt... worden. Seitdem ist die
gefahrliche Geschichte Jesu Christi als kritisches Potential in den Thesaurus der historischen
Vernunft eingegangen und insofern heute indirekt in der Weltgeschichte présent. Aus dieser
ihrer indirekten Prisenz kann sie nur hervortreten, indem sie erzahlt wird.” (Eberhard Jiingel,
Gott als Geheimnis der Welt, Tibingen, S. 425)

Erinnerung ist also fiir die christliche Theologie nicht ein Ausseres oder gar nur ein ,nice to
have*, sondern gehort zu deren grundierendem Inhalt. Gedenken und damit verbunden eine
Gedenkkultur sind der Glutkern sowohl der biblischen Theologie im engeren Sinne wie auch
der biblischen Anthropologie.

Nach diesen grundsatzlichen theologischen Uberlegungen kehre ich zu meinen
Ausgangsiberlegungen zuriick. Es geht um die Frage: Warum kann ich mich in dem Satz
Martin Walsers vom Wegschauen wiedererkennen? Ich méchte dazu drei Punkte benennen:

a) Seit ich als Emeritus Uber ein grosseres Zeitbudget zur freien Gestaltung verfuige, widme
ich mich wieder mehr meinem Hobby der ,,Geschichte” und insbesondere der Geistes- und
Kulturgeschichte. Und da sehe ich im Fernsehen und im Internet viele Filme Uber die
Geschichte des Antisemitismus. Mir ist dabei aufgefallen, dass sich bei diesen Filmen die
Darstellung der Shoah meistens auf wenige Bild- und Filmsegmente reduziert. Es sind die
immer gleichen Bilder, die ich sehe. Und oft noch kontextunabhéangig. So wird nicht selten
ein Kontext von Bergen-Belsen mit Bildern aus Auschwitz unterlegt oder umgekehrt. Die
Bilder geraten zur exemplarischen Illustration — auch und gerade dort, wo individuelle
Menschen gezeigt werden. Und das verfiihrt mich nicht selten zum — zumindest innerlichen —
Wegsehen: Das kennt du bereits. In seinen ,,Meditationen zur Metaphysik* hat Theodor W.
Adorno die folgenden gewichtigen Sitze geschrieben: ,,Mit dem Mord an Millionen durch
Verwaltung ist der Tod zu etwas geworden, was so noch nie zu firchten war. Keine
Maoglichkeit mehr, daf er in das erfahrene Leben der Einzelnen als ein irgend mit dessen
Verlauf Ubereinstimmendes eintrete. Enteignet wird das Individuum des Letzten und
Armsten, was ihm geblieben war. DaB in den Lagern nicht mehr das Individuum starb,
sondern das Exemplar, muf3 das Sterben auch derer affizieren, die der Maflnahme entgingen.*
(Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt am Main 1966, S. 353). Mit der
bildlichen wiederholenden Présentation von individuellen Menschen in den
Vernichtungslagern als ,,exemplarische* Dokumentation bestédtigen wir in gewisser Hinsicht
das in den Vernichtungslagern Geschehene.

3

Dokumentl 2 04.08.2023



b) Ein wesentliches Element unserer Erinnerungskultur an die Shoah sind seit dem Jahr 1992
die ,,Stolpersteine* des Kiinstlers Gunter Demnig. Obwohl — auch in der Schweiz — sich
immer wieder auch kritische Stimmen gegen diese Form des Gedenkens erhoben, habe ich
selbst diese Stolpersteine stets als Gedenk-Form verteidigt und werde dies auch weiterhin tun.
Ich konnte vor Jahren in Binz auf Rigen an der Gedenkstunde anl&sslich der Verlegung eines
Stolpersteins teilnehmen und habe dies als sehr angemessen und wirdevoll erlebt. Aber auch
hier beobachte ich an mir, dass sich eine Art ,,Abnutzung® einstellt. Wenn ich in Baden-Baden
oder im ehemaligen Scheunenviertel in Berlin durch die Strassen gehen und auf einen
Stolperstein nach dem anderen stosse, dann hére ich irgendwann auf stehenzubleiben, mich zu
biicken und die Inschrift zu lesen: Ich schaue nicht unbedingt ,,weg*, aber ich schaue nicht
mehr ,,hin®,

c) Das dritte Beispiel entstammt dem Bereich der Sprache, und insofern geht es jetzt ums
Hinhoren und Weghoren. Das wiederholende Pathos der Gedenkreden zum
Menschheitsverbrechen der Shoah ist immer wieder zum Gegenstand der Kritik geworden.
Insofern sage ich hier nichts Neues. Besonders herausstechend ist in dieser Hinsicht der
gegenwartige Bundesprésident. Ich ziehe gar nicht in Zweifel, dass es der Bundesprésident
ehrlich und aufrichtig meint. Aber mir fallt es wirklich immer schwerer, diesen vorgestanzten
Worthulsen zu folgen. Vor allem auch, wenn ich ahne, was drei Sétze spater gesagt wird, und
dies dann in der Regel auch eintritt. Das Ergebnis ist: Ich hore nicht mehr ,,hin“, sondern ich
hore ,,weg*.

Ja — Martin Walser hat auch mich beschrieben, wenn er sagte: «Anstatt dankbar zu sein fiir die
unaufhdrliche Prasentation unserer Schande, fange ich an wegzuschauen.»

V.

Was habe ich bis jetzt getan? Ich habe einen Satz aus einer zu Recht kritisierten Rede
genommen, und gesagt: Ich erkenne mich darin wieder. Was folgt daraus? Im Grunde kann
ich nur ein Dilemma benennen, dem wir in unserem personlichen Erinnern, aber auch in
unserer gesellschaftlichen Erinnerungs-Kultur wohl nie ganz entrinnen werden. Das
Menschheitsverbrechen der Shoah ist so ungeheuerlich, dass es auch unsere Bemiihungen um
ein Erinnern und Gedenken tangiert.

Aber die kleinen Schritte waren schon moglich. Als Erstes stinde da die Einsicht, dass — auch
in der Predigt und in anderen kirchlichen Kontexten — dieses Erinnern der dussersten Sorgfalt
bedarf. Ich denke zum Beispiel schon, dass es einem Bundesprasidialamt moglich sein
musste, dass sich der Bundesprésident und seine Redenschreiber (Redenschreiberinnen?) die
ja nicht nur von mir so formulierte Kritik sich zu Herzen nehmen und hier schlicht besser
»arbeiten®. Und auch diejenigen, die sich in filmischen Dokumentationen iiber die Shoa
versuchen, kdnnten sich sehr genau tberlegen, wie eine angemessene Verbindung von Inhalt,
Sprache und Bild aussehen kdnnte. Ein fur mich tberzeugender Versuch ist in dieser Hinsicht
Claude Lanzmanns Film ,,Shoah.

Diesen Film konnen natiirlich Dokumentarfilmer*innen nicht einfach ,,abkopieren®, aber er
setzt asthetische MaRstébe, an denen sich auch Dokumentarfilme orientieren kdnnen.

Eine Erinnerungs-Kultur ist auf Wiederholung angewiesen — und das ist gut so. Jede
Wiederholung trégt die Gefahr in sich, zu erstarren. Aus dem Rituellen und seiner ihm
innewohnenden Kraft wird eine banalisierende Routine. Pfarrerinnen und Pfarrer kennen das.
Im Grunde ist jeder Gottesdienst eine rituelle Wiederholung und sollte zugleich eine stetige
Innovation sein. Daran muhen sich Pfarrerinnen und Pfarrer Sonntag fir Sonntag ab.

Dokumentl 3 04.08.2023



Besonders deutlich wird diese Herausforderung in den herausgehobenen Gottesdiensten wie
dem Heiligabend-Gottesdienst: Das ,,Alle Jahre wieder* mit seiner eigentiimlichen Anmutung
soll zugleich ein ,,Frisch und Neu“ sein. Die Gestaltung solcher Momente braucht Zeit: Zeit
zum Nachdenken, Zeit zur Inventio, Zeit zur Gestaltung. Gute Vorbilder helfen uns dabei —
nicht als schlichte Wiederholung sondern als Raumerdffnung fir die eigene Gestaltung. Und
es gibt sie ja die guten und bertihrenden Beispiele. Fir mich gehort dazu (nicht aus dem
unmittelbaren Kontext der Shoah), das neu gestaltete Denkmal fiir Erwin Rommel in
Heidenheim. Urspriinglich als Denkmal an den populéren General des Zweiten Weltkriegs
konzipiert und zundchst auch so realisiert, haben eine Burger*inneninitiative und der Kinstler
Rainer Jool} eine Denkmalsumgestaltung in Gang gesetzt. Seit 2002 steht vor dem Denkmal
an Rommel ein kriegsversehrter Mensch und wirft gleichsam seinen Schatten auf das
urspriingliche Denkmal. Das ist ein Denkmal, das mich zum ,,Hinsehen® animiert.

Prof. Dr. Albrecht Grozinger ist Ordinarius emeritus fur Praktische Theologie an der
Universitat Basel.

Dokumentl 4 04.08.2023



