Im—VvI.

EIN PELAGIANISCHER TRACTAT
DE DIUITIIS

UND

DREI PELAGIANISCHE BRIEFE:

DE MALIS DOCTORIBUS ET OPERIBUS
FIDEI ET DE IUDICIO FUTCURO,

DE POSSIBILITATE NON PECCANDI

UND
DE CASTITATE.

AU8 EINER VATICANISCHEN HANDSCHRIFT SAEC. IX X

ZUM ZWEITEN MALE HERAUSGEGEBEN,






TIL

Tractatus de dinitiis.

I. 1. Mirarer quorundam hominum mentes ita terrenae cupi-
ditatis amore captas atque possessas, ut mundanas opes obesse
nemini censeant, nisi hoc humani esse generix uitium recordarer, ut
id caeteris melius iudicet esse, quod diligit, et hoc summum bonum
penitus mente definiat, a cuius dilectu') atque complexu in toto
amoueri non ualeat. Habet ctiam hoc conditio generis®) humani,
ut, cum aliquo uitio fuerit eapta, hoe apud alios pro magno tucatur
bono, quamuis illud proprine conscientize iudicio malum esse non
nesciat.  Tanta enim uis est peruersi animi et mali amore deprauati,
ut nec proprio, nec extraneo iudicio adquiescat, ot contra omnium
suamque etiam uenire conscientiam malit, quam id inpugnare, quod
ingenti ardore dilexerit®). 2. Tria enim sunt, quae nimio feruntur
inpetu et ita cupiditatis ignibus accenduntur, ut restingul sopirique
uix possint, gula scilicet et auaritia et libido. Ex quibus quisque
uel uni fuerit mancipatus, tanquam de monte?) lucis ac uitae prae-
ceps instabili uolutatione in mortem fertur ac®) tenebras, ut uix
ullis eruditionum frenis®) et disciplinarum retinaculis reuocari iam
queat. 3. Et quamquam haec trin tota sint grauia, sunt ita
cognata”) sibi inuicem atque connexa, ut diuelli ae separari de sui
societate uix possint.  Difficillimum enim est gulae uoluptatibus
deditum auaritiam uel libidinem uincere, cum una illi solatium
pracbeat, altera ucro praesidium; tam desolata est enim absque
likidine gula, quam absque auaritia destituta. Anuaritia uero ipsa
quodammodo se odisso uidebitur, nisi gulac libidinique deseruiat.
Sed et libido penitus stare non poterit, nisi gulae, quae per anaritiam
tonstat, foueatur auxilio. Ita, ut diximus, tria haec alterutrum

1) C. »delectnc mit einem Strich (i) durch das erste »e<. 2) So mit S.;
C. erroris. %) So C.; diligat? *) C. und mit ihn 8. das sinnlose >mentec,
’) So mit S.; C. ad. ¢ C. nnd mit ihm S. frarnis.  ?) So mit A. (dem
Antwerpener Abdruck); C. et ita cognita; L. (der Ahdrnck in der Max, Bibl.
Patrr. Lugd. T. VII) sunt tamen ita cognita.



26 Tractatus de diuitiis.

sibi necessaria sunt, ut diuisa per sese et sequestrata esse uix pos-
sint. 4. Facilius tamen uel libido, uel gula, quam auaritia uincitur,
quia illa duo, cum saturata fuerint, aliquid habero uidentur horroris,
haec uero, sicut satiari nescit, ita nunquam suis amatoribus perhor-
rescit. Immo eo amplius ab his diligitur, quo magis augetur, et
cum suis amatoribus ueterata') sucerescit. Cupiditas?) enim igni?)
similis est; cuius fomentum mundanarum rerum uidetur esse sub-
stantia.  Adde igni®) pabulum, in inmensum flamma nascetur;
adde auaritiae, quod suum non est, in maius incendium cupiditatis
excrescat. Denique apud multos inuenies gulam libidinemque pro-
stratam, auaritiam uero ipsi uix, qui uituperant, deuicere. Unde
animaduertendum est, qualiter suos amatores obtineat, quac etiam
eos subjugare sibi nititur, qui illam odisse iam coeperint. Quid
ergo mirum est, si inpudenter a suis cultoribus defendatur, cuius
tanta uis est, ut illis nonnunquam, a quibus execrarit) coeperit,
aliqua ex parte dominctur?

1I.  Sed dicit aliquis, cum de diuitiis loquendi exordium
sumpseris:  Quid te ad auaritiam contulisti? Quasi aliud sit aua-
rum esse, aliud habere uelle divitias. Tam enim quis propter aua-
ritiam diuitias quaerit, quam propter diuitias auaritiam possidet (si
tamen auarus possidet et non potius possidetur); et tamdiu diuitiae sub-
sistere possunt, quamdiu a matre, ut ita dixerim, sua, auaritia, fuerint
custoditae. Auarus enim ille non est, qui®) ex his, quae habet, indi-
gentibus largius pracrogat; et qui sua largius pracrogare iam coeperit,
nihil incipiet habere superflunm; et qui superfluum nibil habuerit, nec
diues esse iam poterit, quia diues ex superflua possidendi nimietate
censetur.  Jtaque ut quisque auarus esse desinit, esse cessat et diues.

II.  Sed ille, inquirs, auvarus est, qui aliena diripit, non,
qui privata custodit. Quanti sunt autem, qui ita habeant sua,
ut non ante concupierint alicna? Quisquis enim ex paupere
diues efficitur, sine alieni concupiscentia hoe esse difficile potest.
Satis uanum est, si eum ante rei possessionem auarum iu-
dicas, cum concupiscit, et auaritia® alienum putas, cum possi-
dere iam cocperit. Aliud est, si et?) fornicationem exercere cupien-

) C. und mit ihm S. das sinnlose »ueneratac. *) So C. und S. Man
erwartet »Auvaritiac oder einen Zusatz zu »cupiditasc. 3) So mit A.; C. und
L.>ignibus<. Ignibus — quorum — ignibus? *) C.»execrare« mit einem Strich
(i) durch das zweite »ec. 8) C. squec it einem Strich (i) durch »ee,
®) So C. Ab anaritia? 7) So C. Der Sinn von »Alind est, si e¢ — exercere
iam coeperite ist: Etwas Anderes (nicht >Satis uaname<) ist es, wenn du
anch — machtest (was dn aber unmosglich kannst). S. hat sAliud est, si
et« falseh in >Aut sic eorrigirt.



Tractatus de diuitiis. 27

tem?), antequam cam exerceat, concupiscentem ®) reputes, ct a con-
cupiscentia alienum credas, si exercere iam cocperit. [Si] ommne?),
quod ante rem est, crimen est, [quod uero in re est, crimen non
est)], uide, quid esse possit in crimine. Nescio, quomodo cius rei
factum defendas, cuius nec cogitationem excusabilem probes, uel qua
ratione illius fructus innoxius sit, cuius uencre?) flores ex crimine.

IV. 1. Sed haec argumenta forsitan non uidebuntur®), nisi
divina auctoritate firmentur. Audi ergo, quid de hac re beatus
apostolus censeat, uel quid auarum esse definiat. Qui uolunt, inquit,
diuites fiert, incidunt in temptationem et in laqgucum diaboli el de
sideria multa et inutilia et nociua, quae demergunt homines in in-
teritum et perditionem. Radiz enim omnium malorum est auaritia’®).
In qua uoluntate®), nisi fallor, auaritiam determinauit; quae uoluntas
tam apud illos, qui nondum diuites sunt et fieri optant, quam apud
eos, qui iam sunt et in eisdem perseuerare cupiunt, csse credenda
est?). Nam si in illis tantum uoluntatem diuitiarum esse contenderis,
qui ex pauperibus effiei diuites optaut, interrogo te, si illi, qui inm
sunt, uolunt esse, quod sunt, aut iam nolle cocperunt. Si uolunt,
est ergo etiam in illis diuitiarum uoluntas, quae a cupiditate des-
cendit, et ipsi quoque apostolicae sententize subiacebunt; aut si'%)
nolunt, quae illos necessitas urguet esse, quod nolunt? uel quomodo
sunt, si non uolunt esse? et si pro certo esse diuites nolunt, cur
non dant operam, ut desinant esse, quod nolunt? Si enim uere
nolunt habere diuitias, cur non eas aut abiciunt, aut erogant, aut
quolibet genere eis carere nituntur? Uel si quis auferre uoluerit,
cur prohibent, cur resistunt, cur etiam saecularium iudiciorum aue-
toritate defendunt, cum, si uere eas habere nollent, gratulari deberent,
si quis eos a re non uoluntaria liberaret? Summum enim benificium
est co carere, quod inuitus possideas. Si quis in corpore suo ali-
cuius languoris uitio membrum putridum habeat, puto, quod gratan-
ter, si amputetur, accipiat, nec succeuseat medico, si eam partem
aut urat, aut desecet!!), quae et ipsa nihil prosit et sanis membris

1) C. cupienti. *) C. concupiscentiam. Durch das folgende >concupis-
centiae entstanden. ) C. bloss romnee«, was 8. in »Nam si¢ corrigirt hat.
*) Diese oder dhnliche Worte miissen hier >per Homoeotelentone ansgefallen
sein. %) C. ueiiere. %) So der C.: Diese Dinge werden vielleicht keine
Argumente zn sein seheinen. 8. argumenta forfia. Argumenta forsitan
Jortia? 7)1 Tim. 6, 9. 10. ® So der C.; S. hat »in quibus uoluntatems.
%) »Este fehlt im C. Schon von S. hinzugefiigt. '°) At si? Si autem?
1) C. descet; S. verkehrt dissecet.



28 Tractatus de diunitiis.

adferat sua uicinitate ardorem?!). TIta et, qui diuitias habere nolunt,
gratius agere debent sibi eas auferentibus, nec irasci; aut, si iras-
cuntur et auferri®) sibi nolunt, promptum est uoluntatis indiciuro,
quod iracundia defendente firmatur. Hoc enim abnuit perdere quis-
que, quod diligit. Nouam rem et satis ineredibilem audio, nolle
quosdam diuites esse, et tamen csse, quum multo facilius sit pauperem
uoluntarium, quam inuitum divitem reperiri. 2. Sed forte dicturus
es: Aliud est uelle fierl, aliud uelle esse. Inter uelle fieri ¢t uelle
esse quid distat? Credo, quod ille, qui uult fieri, nondum est, ille
autem, qui uult esse, iam est. Quid ergo intellegendum est, illum
cupabilem esse, qui fieri uult, et alienum a culpa, quem iam esse
constiterit, si in sola cupiditate, non etiam in re ipsa crimen est?
Festinandum ergo est his, qui esse dinites cupiunt, citius esse, quod
cupiunt, quia iuxta hanc definitionem tanto tempore noxae subiace-
bunt, quanto non fuerint, quod fieri cupiunt. At ubi esse coeperint,
incipiunt iam nolle fieri®), sed uello esse; et cum iam non uelle
fieri, sed esse coeperint, ab illa sententia exuuntur, qua secundum
quosdam tamdiu rei habentur, qui fieri diuites uolunt, quamdiu non
fuerint. Et si huic defiuitioni consensus adcommodabitur, cunctis, qui
iam aliena diripiunt, ut jam superius memini*), properandum est,
ut ad diuitiarum summam perueniant. Seiant, so tum demum cul-
pabiles fore, cum non fuerint®), quod fieri uolunt. Haec apud
homines 8i forte ualent, quibus creberrime uerborum adfluentia et
argumentorum coloribus exornata fallacia, dialectico lenocinante ser-
mone, pro ueritato subicitur, et persuadetur, illius rei innoxiam esse
possessionem, cuius est uoluntas in crimine, non apud Deum, ubi
nulla tortuosae disputationis astutia, sed pura ualet simplicitas ueri-
tatis, et dininae determinationis sententia sua auctoritate dominabi-
turf). Per quam si etiam illi puniendi sunt, in quibus sola peccandi
uoluntas fuerit, multo magis hi, qui quod in uoluntate mali?) habue-
runt, opere etiam consummauerint.

V. 1. Ergo diuitiae malas sunt, inquies. Primum intelloge,
quid sint diuitiae, et tunc earum qualitatem callidus dispensator
exequere. Tria enim ista sunt, in quae humanum genus diuiditur:
Diuitiae, paupertas, sufficientia. Omnis namque homo aut diues,
aut pauper, aut sufficiens sibi esse censendus est. Diuitine sunt,
quantum seunsus mei intellegere tenuitas potest, plus habere, quam

1) Gluthitze, Entziindung. 8. hat das Wort falsch in »langnorem« corrigiit.
) C. >auferre« mit einem Strich (i) durch >e«. 3) C.nolle esse fieri. 8. hat den
IFchler nicht corrigirt. ) C. meminit. % So C.; S. fecerint. %) A. domina-
tur.  7) C.in uoluntaté (am Schluss einer Zeile) alii (am Anfang der folgenden),



Tractatus de diuitiis. 29

necesse est, paupertas sufficientiam unon habere, sufticientin autem
est, qua? medium inter utraque temperantine possidet locum, non
plus, quam nccesse est, possiders. 2. Sed ne bane definitionem
meam putes et humani sensus spernendam censeas esse sententiam,
audi sanctum spiritum in persona sapientine dicentem: Diuilius
autem et paupertatem ne dedervis mihi, constituc aulem mili, quac
necessaria  sunt, sufficienfer'), et animaduerte, nos superiorem
determinationem non ex proprine praesumptionis iudicio, sed ex
diuini spiritus auctoritate traxisse?). Et qui neque diues, neque
pauper esse cupicbat, sed sufficienter sibi constitui®) necessaria
postulabat, satis lucide manifesteque monstrauit, quod quicquid suf-
ficientine uel debetur, uel augetur, partim ad diuitias, partim ad
pauperiem deputandum.  Quod si ita est, quid tibi uidetur bonum
esse amplius habere, quam sufficit? Quam suffieit, dico, non?)
auaritiac, sed naturae. Auaritine enim nungquam sufficere aliquid
potest, etiam si totum muundum, ut est luxuriosa®), possideat. Ko
enim magis augetur cupiditas, quo materia eius contagiosa densatur®).
Credo, te aut legisse, aut legentes fortassis audisse: Quod autem
abundantivs est, a malo est’). Quod si non legisti, aut ad aliam,
si legisti®), pertinere causam arbitraris, ex hoe certe diuitiarum
qualitatem pensa, quod?®) eas uir sanctus et sapiens ita respuat, ut
precibus etiam sibi postulet denegari'®).  Considera cnim, quale
bonum sit, quod prudens sibi non dart poposcerit. 3. Sod nec
paupertatem, inquies, habere uoluit, qui et ipsum a se efflagitat
submoueri. Undo et me, quem iuxta eius uiuere sapicntiam persua-
des, non minus a paupertatis inopia, quam a diuitiarum debes con-
cupiscentia reuocare et ad hoc tantum counstringere, quod eum duri
sibi postulasse significas, cuius mihi prudentiae proponis exemplum.
Plane ab illorum conparationoe!'), qui diuitiarum adfluentiam dili-
gunt et superflua habere non metuunt, cum'¥) multos fratrum suorum

1y Prov. 30, 7 It. ) C.tran (am Schlusse einer Zeile) sisse (am Aunfang
der folgenden). Schon 8. hat richtig corrigitt. *) C. constituiti mit) zwischen
sl nud »ic. 4) So nach dem C.; S. hat das zweite »quam sufficit« gestrichen
nnd >dico non« in >non dico« verdindert (quam sufficit, non dico). *) C.

v

lnxoriosa (»Ve¢ mit schwirzerer Dinte von einem Corr.). ¢ C. densetur.
Schon 8. hat adensature. 7) Matth. 5, 37. * Die Worte saut ad aliam, si
legistic sind im Texte ausgelassen und am nuteren Rande nachgetragen mit
‘/. voran, was anch im Texte vor slegistic steht. ) C. quo. Vor squoc ist ein
Buchstab ausradirt. '°) C. »denegare« mit einem Strich (i) durch das letate se«.
") Allerdings (gewiss, sicher) im Vergleich rit denen. 12) 8. hat, weil er den
Text nicht verstanden, die Worte »Plane ab eorum conparatione — superfluna
habere non metunnte zum Vorhergehenden gezogen, nach ilinen einen Punkt
gesetzt und mit scume einen neuen Gedanken begonunen.



30 Tractatas de diuitiis.

egero conspiciant, laudandus est ille, qui superflua indigentibus ero-
gauerit et secundum ueteris testamenti doctrinam sufficientiae fuerit
quauntitate contentus. Sed ille maiore laude dignus est, qui nom
tantum testamenti ueteris, sed et moui') uoluerit inplere mandata,
praesertim cum hoc dominus et saluator noster suo tam uerbo, quam
exemplo docuerit, uerbo, quod dixit: Omnis, qui non renuntiat
omnibus, quae possidet, non potest esse meus discipulus®), exemplo,
quod?) eum secundum adsumpti hominis formam tam?*) pauperem
fuisse legimus, ut nee, ubi caput declinaret, proprium possideret. De
quo et beatus apostolus testatur, dicens: Quia pauper factus est,
cum diues esset, ut illius tnopia®) wos locuplelaremini®), ostendere
uolens, tum maxime nos coelestibus diuitiis locupletandos fore, cum
terrenas opes Christi spreuerimus exemplo, ut in nobis illud beati
Ioannis?) in omnibus inpleatur: Qui dicit, se in Chrislo manere,
debet, quomodo ille ambulauit, et ipse®) ambulare?).

VI. 1. Omnia autem superius conprehensa dixiraus, non quo
illam substantiam reprehensibilem iudicemus, quae, absque aliquo
quaesita'%) peccato, in'') bonis operibus erogatur, [et'?)] per quam
se habentibus nulla delinquendi necessitas uel occasio ministratur,.
sed illam, quae ex malo conquiritur, aut malorum occasiones saepe
frucntibus subministrat, uel cuius in misericordiae operibus nullus
est fructus, quae suis tam perniciosa adulatione blanditur!®), ut ia
terrenis opibus esse diuites malint, quam caelestis haereditatis locu-
pletatione gaudere. Quantae enim adrogantine quantaeque superbiae
sit, quaeso, diligenter aduertas, illic nos ditari!4) uelle, ubi Chri-
stum pauperem fuisse cognoscimus, et aliquam nobis potestatem
dominationis adsumere, ubi ille susceperit formam seruitutis, sicut
scriptum est:  Hoc enim sentite in wobis, quod et'®) in Christo Jesu,
qui cum in forma Dei essel, non rapinam'®) arbitratus est, esse
se aequalem Deo, sed semetipsum'?) exinaniuit, formam serui aci-
piens'®).  Certe, quisquis Christianus dicitur, Christi se esse disci-

1) C.>noue« mit einem Strich (i) durch sec. 2) Luec. 14, 26 nach Matth. 19,
21. Marc. 10, 21 und Lue. 18, 22 dem Zweck des Verfassers angepasst.
3 C. que. *) C. tamquam. ) C.inopia. %) 2 Cor. 8, 9 wesentlich nach der
It. 7) C. »ivaunisc mit +h< iiber der Zeile von spiterer Hand. #) C. ille.
®) 1 Joh. 2, 6. ') C. sita. ') C. ef in. Ist setc richtig, so muss nach
>peccatoc sestc ausgefallen sein. Schon S. hat ret< gestrichen. ') Dieses
Wort oder auch »uele (s. das gleich Folgende) muss hier ausgefallen sein.

t

1) C. blasditur. ') C. distare. Schon von 8. corrigirt. ') In A. fehlt »ele.
16y C. rapina. '7) C. ssedmetipsume. Eine spatere Hand hat iiber »mee
mit ganz kleiner Schrift »se« geschrieben. '°) Phil. 2, 5 8.

[



Tractatus de dinitiis. 31

pulum profitetur. Qui Christi diseipulus est, debet doctoris exempla
per omnia sectari, ut in discipuli et habitu et conuersatione magistri
tam forma!) quam disciplina resplendeat. 2. Quac Christi forma
est?) in tall diuite? quae eius similitudo®) in etusmodi locuplete?
quae conparatio inopiae cum adfluentia? quae communicatio humi-
litatis cum superbia? quid simile inter nihil habentem et superflua
possidentem? Taceo iam de substantia. Uideamus, 8i uel morum
aliqua sit diuitis similitudo eum Christo; nihil enim simile uideo.
Ille elatus, hic abiectus, ille superbus, hic humilis, ille furiosus,
hic mitis, ille iracundus, hic patiens, ille gloriosus, hic ingloriosus*),
ille pauperes abhorret, iste conplectitur, ille uituperat, iste conlaudat.
Solent nonnunquam diuites prae nimis ambitioso spiritu et superbo,
quo omnem sacculi sibi gloriam concupiseunt, potestates ambire ter-
renas et in illo sedere tribunali, ante quod stans Christus auditus
est. O humanae superbiae non ferenda praesumptiol Uidens, seruum
sedere, ubl dominus stetit; et ubi ille iudicatur, hic 1udicat.  Quid
est, Christiane? quid est Christi discipule? Non haec tui est forma
doctoris. Ille ante tribunal humilis stetit; tu in tribunali, superba
elatione subnixus, super stantes sedes iudicaturus®). Tu interrogas,
ille auditus est; tu iudicas, ille arbitrio iudicis subiugatus est; tu
sententiam praesumptuose®) eructas, ille innocens tanquam reus
excepit; ille regnum suum negauit esse de hoc mundo, tibi uero
mundani regni tam concupiscibilis gloria est, ut eam aut ingenti
pecunia conpares, aut indigna et”) laboriosa adulatiouis seruitute
merceris®). Et credis, te a Deo consequi, quod aut pecunia iniqui-
tate quaesita conparas, aut indignus merearis®) adsccla frequenti
salutatione ), dimittendo') caput in terram et dominum dicendo,
quem inrideas, quoniam et te ille honoris nundinator inridet; et
quandoque te honoratum dici gloriaris, cum ille uerus sit honor,
non qui pecunia, aut indigno seruitio quaeritur, sed qui moribus
mancipatur. In conspectu tuo hominis corpus et simihie tibi natura
aut plumbo conliditur, aut fustibus frangitur, aut ungulis scinditnr,
aut ignibus coucrematur. Et hacc uidere pia sustinent lumina et
spectare Christianus patitur adfectus et non spectare tautum, uerum

Y C. forma. ?) >Estcist von spiterer Hand mit etwas schwiirzerer Dinte
itber den Text geschrieben (forma.'CSt). 3 C. simili(‘;do). 4) So der C.; S.
hat >ingloriosnsc in »inglovius« corrigirt, vielleicht mit Recht. %) Im C.
folgen noch die Worte .forte de paupere<. Schon 8. hat sie ausgelassen.
Mit Recht. Sie sind oftenbar ein mattes, schwiichendes Glogsem. ¢) C. siit’,
) C. »ante, was S. beibehalten hat. ®) So mit 8.; C. hat »merecaris«. *) So
mit 8.; C. hat »mereriss. ') C. solutione. ') C. dimifendo.



32 Tractatus de diujtiis.

etiam inperioso fastigio carnificis exercere tormenta. Spectantem
satis horreo; iam de iubente quid dicam? Mecum, iudex terrene,
considera, nescio qua animi duritia ab illa passione inmunis et liber
e, quam tibi aequalis natura perpetitur, uel quomodo humani cor-
poris dolor humanac non penetrat mentis adfectum. Postmodum
cuicumque Christiano tanta sollicitudo manet, ut nec capere quidem
somnum queat, nisi illi?) pietatis caram adhibeat, qui, te iubente,
diuersarum poenarum et multiplici subpliciorum crudelitate laceratus
est, et diuini iudicii magnus incutitur metus, si ei non aliquam
misericordiam fecerit; et tu nihil metuis, quo ille iubente haec per-
pessus est? In carcerem nonnunquam trudi etiam innoxios praecipis,
quia aut gratiarum aut iniuriarum pulsaris adfectibus, et tunc tibi
uideris magnus, cum dolor proprius uindieatur, et ingens cura Chri-
stianis superuenit et non medioeris diuinac indignationis formido,
si eum ibidem positum non requirant®); et tu securissima mente
perfrueris, quo?®) ille praecipicnte detrusus est. Parum est enume-
rasse terrores, uerbern, carceres, tenebras et uincula rigida catenarum;
tot necesse est sub iudice subpliciorum mortes euenire, quot*) poenae
sunt. Et hinec Christianis multiplex ad pietatis officium angor
innascitur, dum se uident in cognato corpore ab auibus et feris,
sepultura quodammodo denegata, lacerari atque discerpi; et tu post-
quam ista®) defensor diuitiarum et honorum nvundinator admiseris,
securus, sublimibus fultus tapetibus, recubas, tamquam triumphalis
illa praeda ponatur, conuiuas relatione detines, quem qua feritate
laniatum quoue genere mortis occisum, spectante populo, humi®)
proieceris, et ne quis inter epulas tuas huius relationis horrore
terreatur, legibus te dicis esse subiectum, cum paulo ante cuangelii
auditorem ), aut, ut fama detulerat, disputatorem uiuere te Christi
lege iactaueris. 3. Quae haec, oro te, causa est, ut inter eos, qui
codem Christianitatis uocabulo nuncupantur ¢t eiusdem religionis
sacramento censentur, sit tam magna discretio, ut alii tanta inpie-
tatis crudelitate uersentur, ut obprimere, spoliare, torquere, interficere
postremo non metuant, alii uero tanto pintatis terreantur®) adfectu,
ut hig inmisericordes esse uideantur, quos alii sine timore prostraue-
rint?  Quid hoe sit, quod inter eiusdem religionis homines tantam
uariefatem faciat, diligenti examinatione ponderandum est. Nunquid

1) C. sillee und so auch 8. %) So der C.; 8. falsch »requiratc. %) So
der C.; 8. falsch »qua-. %) C. »quod: mit einem Strich durch den oberen
Theil von >d+«. %) So der C.; 8. falsch »iste«. %) »Humi< steht im C. iiber
der Zeile mit schwiirzerer Dinte, wie von einer spiiteren Hand. 7) C. andi-
tionem. Schon von 8. corrigirt. % C. treantur.

. —— Ao e



Tractatus de diuitiis. 33

non omnibus, qui Christiani dicuntur, eadem Christianitatis lex data
est? aut forte duplici et diuersorum praeceptorum genere continentur,
uno, quo alios ad misericordiae pietatisque officia sit necesse con-
stringi, altero, quo alii ad inpietatis crudelitatisque facta dimittan-
tur?!) Aut tepidior his gehennae praeparatur ignis, quibus perpe-
trare crudelitatem libet, illis uero ecalidior, quibus pietatem exercere
necesse 8it? Unum corpus nos esse, apostolo dicente, cognoscimus;
et, si unum certe sumus, unitatis opera facere debemus. Non sit
in eodem populo tanta uarietas. Perscrutemur scripturas, et, quid
potius tenendum sit, diligenti ac sollicita mente pensemus et alte-
rutrum eligamus, ut aut misericordes simus, aut, quod horret audi-
tus?), si expedit, crudelitatis professione uinamus.

VII. 1. Sed cur ad haec sermonis textus euaserit, lector
adtende. Nisi fallor de diuitibus loquebamur, quos nimia adtiuentia?)
delibutos ad omnes, quos superius memorauimus, inpietatis et cru-
delitatis actus®) uoluntas saeua deducit. Unde non inmerito omnium
rerum prouidus Deus in scripturis fere omnibus diuitiarum cupidi-
tatem uituperat atque condemnat, quam humani erroris causam
nimirum fons scientiae patefecit. Quasi bonus medicus, qui artis
suae peritia causas ualetudinis esse aut melones, aut pepones, aut
ficus, aut mala, aut quaecunque pomorum genera nouecrit, haec
coram aegro, quanta potest, animositate uituperat et ad eius nititur
uvituperando adducere fastidium, sciens, illum sanari posse, si in
primis occasiones infirmitatis abiecerit: ita animarum nostrarum medi-
cus peritissimus diuitiarum concupiscentiam, quam peccatorum occa-
sionem nouerat, ubique condempnat, et uult nobis horrere, quod
noxium est, sciens a peccatis facilius dimoueri, si peecandi nobis
causa deficiat. 2. Quapropter in psalmis dicit: Nolife sperare in
tniquilale et rapinam nolite concupiscere, dinitiae si adfluant, nolile
cor adponere®). Dicet aliquis: Non generaliter hoc loco, sed spe-
cialiter uidetur non adpetendas praemonuisse diuitias. Quae enim®)
alia praecipue diuitiarum origo est, quam iniquitas et rapina? Quod
hinc uel maxime probare sufficio, quod ommnes paene, quos ex pau-
peribus uidemus diuites effici, non absque iniquitate aliqua uel rapina
fieri posse cognoscimus. 3. De pauperibus qui efficiuntur, inquies;
nunquid et illi, qui hoc csse ex parentum haereditaria successione

1) So mit S.; C. >quo alios — dimittature. *) C. anditu. 3) C. absti-
nentia. %) C. locos. °) Ps. 62, 11. &) Entweder miissen vor »Quae enim«
einige Worte ausgefallen sein, die den Gedanken ausdriickten, dass der
gemachte Einwand unzutreffend sei, oder man hat >Uernm quaec st. »Quae
enim«< zu lesen.

3



34 Tractatus de dinitiis.

noseuntur, quos uel originarios diuites conuenit nominari? Illi qui-
dem uideri possunt non ex iniquitate, sed ex lustissima haereditate
possidere diuitias; sed ego non tam de diuitiarum possessione, quam
de earum exordio disputabam, quod absque iniustitia aliqua difficile
arbitror posse descendere. 4. Unde nosti, inquies, cuinsmodi dinitiae
illae exordium habuerint, quae quando coeperint, nescis? Ex prae-
sentibus cognosco praeterita, et ex his, quae uideo, etinm quae non
uidi, intellego. Si me interrogares, ante mille annos quomodo gig-
nebantur homines, uel iumenta, uvel pecora, uel quaecumque multi-
plex natura animantium, ex coitu utique responderem. Kt si diceres
mihi'): Unde nosti? Praeterita ex praesentibus colligo, quia omnis
causa®), cuius nunc originem uideo, huius etiam, quando non uide-
bam, eandem fuisse confido. 5. Ergo diuitiae iniquitates sunt?
Non dico, quod ipsae iniquitates sunt, sed existimo, quod uel maxime
ex iniquitate descendunt. Et si mecum uelles®) non iracundo, sed
pacifico animo disputare et non illam rem, cuius amore iam captus
es, animosa cententione defendere, sed, omni prauitatis intentione
depositat), placata mente atque tranquilla rationem ueritatis audire,
forte probarem tibi%), ipsas diuitias®) iniquum esse tenacitate nimia
custodiri. :

VIII. 1. Iustum ergo tibi uidetur, ut unus superfluis exuberet,
alius usibus cotidianis indigeat? hic nimia soluatur adfluentia, ille
detabescat inopia? iste pretiosis et splendidis et supra naturalis
disciplinae necessitatem dapibus distendatur, ille nee uilibus saturetur
cibis? hic amplas et innumeras pro uanissimae praesumptionis
instinctu pretiosis marmoribus ornatas possideat domos, iste nec
exigui saltem tuguriuli proprietate aut frigus arceat, aut ab aestu
refugiat? ille infinitas possessiones et inmensa terrarum spatia obti-
neat, iste nee ad scdendum quidem angusti cespitis propria posses-
sione laetetur? ille auro, ille_argento, ille lapidibus pretiosis et om-
nium rerum ubertate ditetur, iste fame, siti, nuditate et rerum
omnium egestate consumatur?)? Adde?®), unde maior huiusmodi
iniquitatis possit esse suspicio, quod®) malos potissimum exuberare ')
opibus cernimus, bonos uero paupertatis inopia laborare. 2. Quid

1) C. »mehic mit einem Strich (i) durch das »ec. ?) So der C.; S. omnem
causam. Ialsche Corr. »Causa« in der Bed. Sache (cosa, chise). 3) sUellese
scheint von spiiterer Hand mit schwitrzerer Dinte aus »uelisc corrigirt zu
sein. *) C. »deposatac mit einem Strich (i) dnrch »ac. ®) >Tibic von spiiterer
Hand mit schwiirzerer Dinte ausgefiihrt. Es stand wohl nur »ti. %) »>Di-
nias: mit >tic iiber »iac von spiiterer Hand mit schwiirzerer Dinte. ) A.
consumetur. *) So der C. Addo? *) So der C.; S. gquam, quod. %) So schon
S.; C. exuberart.

o —— —  — —

———— -



Tractatus de diuitiis. 35

ergo? Dicis: A Deo diuitine non sunt? Quaecumque iustam
defensionem obtinere potuerint, a Deo sunt; quae autem iniustitiae
alicuius causam receperint, a Deo non sunt, quia ab omni iniquitatis
suspicione csse debet alienum, quicquid Deo auctore confertur. Ante
ergo probandum est, nullam in diuitiis esse iniustitiam, et tunc demum
a Deo uenire credendae sunt. Certe Deum aequum iustumque
confitemur, immo fontem totius aequitatis atque iustitiae. Quaero
primum, quae iustitiae ratio'), quae aequitatis causa concedat, ut
alius resoluatur abundantia, alius constringatur inopia. Et si Dei
iudicio alios diuites, alios uero pauperes esse cognoscimus, quomodo
midemus nonnunquam recipere contraria et saepissime uaria diuersi-
tate mutari? Quantos enim ex diuitibus pauperes nonimus, quantos
iterum ex pauperibus diuvites intuemur! Cum si Dei iudicio haec
primo fuissent, nulla potuissent in diuersum contrarietate mutari.
Oro itaque te, ut, omni animositatis contentione submota et eius
rei, quam diligis, defensione sequestrata atque seposita, quae dico
pura et sincera mente consideres, et uerborum meorum uim non ut
tuae partis defensor, sed ut indagator ueritatis examines. 3. Certe,
si inaequalitatem Deus in omnibus esse sanxisset, in cunctos eam
creaturarum suarum distributionem fecisset, nec permisisset, ut essent
in maioribus pares, quos in minoribus dispares esse uoluisset, et
neque caeli, neque terrae, neque cuiuslibet elementi aequaliter bene-
ficia caperent, quos inaequales esse per omnia oporterct. Considera
ergo, quo more illa humano generi elementa deseruiant, quae non
hominum iudicio, sed Dei arbitrio dispensantur, et uel ex pluribus
pauca intellege, uel ex maioribus minora cognosce. Uide, si airis
huius beneficio plus diues quam pauper abutitur?®), si sclis calorem
amplius minusue persentit, uel quando terris pluuia datur, si maiores
guttae super agrum diunitis quam super agrum pauperis defluunt, si
lunae uel stellarum micantia lumina diuitibus magis quam pauperi-
bus ministrantur. Uidesne ergo, illa omnia, quae in nostra potestate
non sunt, sed Dei dispensatione?®) consequimur, nos aequaliter habere
cum caeteris, et ea tantum, quae pro arbitraria libertate conmissa
ad iustitiae probationem in nostram ditionem redacta sunt, iniuste
nimis et inaequaliter possidere? Sed, ut de istis taceam, ad ipsa
mysteriorum sacramenta ueniamus et consideremus, si uel illic erga
humani generis conditionem aliqua possit inaequalitas reperiri.
Uideamus, si alia lex diuitibus, alia est lata pauperibus, si alio illi,

1) C. >rateo< mit einem Strich (i) durch das »>e<. %) So der C.; 8. »>utiture.
Unnéthig, da »>abati< anch >aufbrauchen, verbrauchenc bedeutet. *) So mit
S.; C. deo (d0) dispensatione. Deo dispensatore? 8. uut. »dispensatoris Dei«.

3'



36 Tractatus de dinitiis.

alio isti baptismate renascuntur, si non eandem peccatorum ueniam
sanctificationemque iustitiae consequuntur, si non uno omnes spiritu
munerantur, si non eiusdem altaris communione uescuntur, et unius
haustus sanctificatione potantur. Quod si tam in carnalibus quam
in spiritualibus dispensatoris Dei erga humanum genus aequalissima
indulgentia inuenitur, iam clarescere incipit, inaequalitatem illam,
quae in parte diuitiarum est, non diuinae gratiositati, sed humanae')
iniquitati esse reputandam. Cur enim in minoribus dissimiles uel-
let, quos in maioribus fecit esse consimiles? Aut forte dignus non
est, ut terrena tecum aequaliter capiat, qui caelestia sine discre-
tione®) consequitur? Puto enim, spiritum sanctum terrenis omnibus
tam honoribus quam opibus praeferendum. Et eredis, enm indignum
esse tecum possiders, quod minus est, qui dignus exstitit habere,
quod maius est? 4. Tllud etiam a te quaero, quisque®) diuitias®)
a Deo dari putas, ut respondeas mihi, quibus eum dare existimes,
bonisne, an malis. Si bonis, eur mali habent? si mals, cur boni
possident? si et bonis et malis, cur plerique et boni et mali non
habent? Quodsi dixeris, diuitias a Deo conferri bonis, a diabolo
autem malis, primum quaeram, cur non omnes boni Dei munere
gaudeant; deinde adiciam, non magnum esse, si hoc uideatur bonis
conferre Deus, quod malis potest diabolus exhibere.

IX 1. Ergo nunquam, inquies, cuiquam Deus inuenitur
contulisse diuitias? Nonnunquam sane, nec semper, nec omnibus
forte, nec ab initio. Primum, nisi fallor, Abraham a Deo diuitem
factum legimus. Si nullus ante Abraham diues, qui primus a Deo
diues effectus est, diuitiarum exordium a Deo uenisse non dubium
est. Quid, si non pauci fuere diuites, sed etiam plurimi? Nam et
reges et potentes ante eum scriptura fuisse conmemorat. Non ergo
initium diuitiarum a Deo, quando non is primus diues, quem pri-
mum a Deo diuvitem factum esse cognoscimus. 2. Dicis itaque
mihi:  Quid refert, utrum primus, an nouissimus, tantum, a Deo
fuisse, clarescat? Sane refert, quia illud uerum bonum definiendum
est, quod a Deo principium sumpserit, illud uero potest non ita
uideri bonum, cuius exordium non Dei dignatione, sed humana
praesumptione®) censetur, quamuis, aliquibus facientibus causis, post
conroboratam iam usurpationem a Deo quibusdam praestitum esse
uideatur: — ut rex Israelis, quem non tam Dei uoluntate, sed po-
puli prauitate legimus ordinatum, quamuis postea etiam Dei uoluntas

') C. humant. *) 8o der C.; 8. distinctione. 3) So der C.; S. quisqnis.
4) C. »diniasc mit »>tic iiber »>ia< von spiiterer Hand mit schwiirzerer Dinte.
*) Durch das »e< von »dignatione< und »praesumptionee geht ein Strich (i).



Tractatus de diuitiis. 37

accesserit, dum humanae fragilitatis iniquitatem clementi mauult
lenitate corrigere, quam iusta seueritate punire; — ut sacrificia, quae
in terra Agypti filii Israclis idolis offerre consueuerant, et Deo
1ubentur postmodum inmolare, non quod Deus animalium aut cruore
delectetur, aut carnibus, qui alibi dicit: Nunquid manducabo carnes
taurorum, aut sanguinem hircorum potabo?*) sed, ut paulatim infirmum
populum et uariis iniquitatum operibus deprauatum disciplinarum sua-
rum institutione formaret, noluit, eos usitatam consuetudinem et longi
temporis serie®) roboratam penitus exponere?), sed in bonum interim
conmutare, quaudoque dicturus: Quo mihi oues holocausti tui?
Non enim ad hoc te feci, ut laborares®) in thure, wuel mercareris
mihi argento incensum, nec adipes sacrificiorum tuorum concupiui®),
cum iam possent robustiores capere, quod adhuc infirmiores audire
non poterant. Simili modo et diuitias Abrahae intellegendum puto
praestitisse Deum, famulo suo, quem solum fidelem in wuniucrso
mundo repererat, quod iam usurpauerat humana praesumtio et sum-
mum bonum esse credebat, ut uel sic ab idolis ad Deum animos
sensusque conuerterent, quem uidebant cultori suo, quod illi optimum
iudicabant, tam cito quam facile contulisse. 3. Taceo, quod illo
in tempore ommia figuraliter gerebantur, dicente apostolo: Haec
enim in figura nostri contingebant {llis®). Neque enim idcirco nunc
cuiquam nostrum aut per soporem coniux de lateris costa, Deo rur-
sus fabricatore, formanda est, aut praeter uxorem etiam concubina
adhibenda?), aut quatuor coniuges pariter possidendae, quia aut
lateris Adae costa in mulierem uersa est, in qua Christi pracfigura-
batur ecclesia a sopore passionis eius uulnerati lateris cruore formata,
aut, quia Abraham praeter uxorem concubinam habuit, in quibus
duorum testamentorum figuram fuisse, apostolo dicente®), cognoscimus,
aut quia Jacob quatuor uno in tempore coniuges habuisse perhibetur,
in quibus uel quadriformis euangelii intellegenda doctrina est, culus
fecunditatis casta lascinia per duodecim noui testamenti patriarchas
spiritalis sobolis multitudo innumera pullulauit, ucl quatuor populo-
rum, id est Iudaeorum et Gentilium, Samaritanorum et Sadducaeorum,
Christo per fidem copulatorum praefigurabatur spiritale connubium.
Si enim haec, superueniente eius rei, cuius figuram gerebant, ueri-

1) Ps. 60, 13. ?) C. seria. 3) So der C. »Expomere« ist hinauswerfen,
iiber Bord werfen, wegwerfen. S. hat das Wort ohne Noth in sdeponerec
corrigirt.  4) C. labrares. ®) Jes. 43, 22—24 und Jer. 6, 20 It. ineinander-
gemischt und sehr frei nach der Erinnerung angefiithrt. ¢) 1 Cor. 10, 11.
) C. >concubin& adhibendac mit radirtem ~ iiber dem zweiten >ac von »adhi-
bendac. %) Gal. 4, 22 ff.



38 Tractatus de dinitiis.

tate, cessarunt et!) iam exercenda non sunt, quamuis aliquando
fuisse noscebantur, cur non et diuitiis Abrahae aliquid mysticum
fuisse credamus, ut?) alicuius post futurae rei®) imaginem fuerit
necesse cessare? Denique quid de eo scriptura testatur, aduerte,
quid dixerit illi Deus: Exi de ferra tua et de coynatione lua et
de domo palris tui, et uade in terram, quam tibi dizero%). Et post
eadem scriptura refert, quod diues effectus ext. Ergo per Deum
diues factus est, qui propter Deum pauper extiterat. Pauper enim
extiterat, et parentes et patriam relinquens (quod hac ratione factum
esse, cul ista nisi®) legere nolenti sit dubium?), ut ostenderetur, eum
in futuro per Deum caclestes diuitias consequi posse, qui propter
ipsum in praesenti sua cuncta spernendo pauper esse uoluisset. 4.
Quod de Abraham diximus, hoe de caecteris sentiendum est. Nam,
st uolueris me ad Dauid et ad Salomonis®) uel cacterorum, quos
illo in tempore fuisse diuites?) legimus, exempla prouocare, et ego
te ad reliquam eorum formam prouocabo, quae tibi nunc ob alterius
temporis et noui testamenti necessitatem iam per omnia sectari non
conuenit, nec in diuitiarum causa forte conueniet. Nam si ideirco
expetendas esse credis diuitias, quia sanctum Abraham et Dauid et
Salomonem diuitem fuisse, scriptura intimante, cognoscimus, multa
alia de his eadem scriptura testatur. Dicit enim, illos carnaliter
circumcisos, sabbati otiosam habuisse custodiam, neomeunias et sce-
nopegias®) et caeteras legis cacrimonias obseruasse, refert insuper,
eos plures uxores et innumeras concubinas, ut de Salomone legimus,
habuisse. Ergo et tibi haec omnia eorum ritu exercenda sunt, si
illorum exemplo diuitiae adpetendue. Aut, si haec tunc tempore
aliqua credis mysteriorum ratione praefigurata et tam diu exerceri?)
debuisse, quamdiu eius rei, quae mystice praefigurabatur, ueritas
nondum aduenerat, cur non et de diuitiis similiter intellegas, maxime
cum scias, omnia paene, quae apud ueteres gesta sunt, imaginarie
cucurrisse? 5. Deinde quule est, ut, qui Christi iubetur uiuere
exemplo, sancti Abrahae et caeterornm magis uitam formamque sec-
tetur? Interrogo te, cuius morte reparatus es? cuius cruore, cuius
passione liberatus es? quis pro salute tua indignissima conuiciorum
audiuit'®) obprobia? quis infirmitates tuas suscepit, uel aegritudinum
tuarum causas et insanabilia uuluera abstulit? quo aegrotus et iam

1) So der C.; S. falsch »eac. ?) C. et. Schon S. hat >ute. 32) Im C.
fehlt >reic. ¢) Gen. 12, 1. % So der C.; 8. nisi ista. ¢ C. Salemonis.
) So der C. Bei 8. fehlt >diuitesc. ®) C. scenophegias. ?) C. rexerceree

uit
mit einem Strich durch das letzte »ec (i). °) Cod. audi. (>uit< mit schwiir-
zerer Dinte iiber der Zeile, woll Corr.)

. . e G m—— e —

S —————————



Tractatus de diuitiis. 39

morti obnoxius usus es medico? cuius caput pro peccatorum tuorum
sentibus spinea est compunctum corona? cuius sputaminibus dedeco-
rata facies? cuius maxillae palmis sunt a Iudueis uwerberata? quis,
pe tu in perpetuo?) flagellareris, flagella sustinuit? quis felle et aceto
potatus est? quis patibulo suspensus? quis maledictum crueix pro
tua maledieta et abominabili uita®) sustinuit? cuius uulnere tua
curata sunt uulnera? quis te ad uitam reduxit a morte? quis de
inferis reuocauit ad caelos? Non patriarcha, non propheta, non alter
nuicumque sanctorum, sed Jesus Christus Dominus.  Ipse enim spes
uostra, ipse salus, ipse redemptio, ipse nobis imitandus, ipse sequen-
dus, ipst debemus omne, quod uiuimus, cuius constat esse, quod
surous.  Nam satis iniquum est, nos, eius persona spreta atque
contempta®), qui haec omnia pro nostra salute tolerauit, eos magis
imitari uelle, qui pro nobis nihil tale perpessi sunt, quamuis suo
tempore Deo placuisse noscantur. Dicit beatus apostolus Petrus:
Quia Christus passus est pro uobis, wobis%) relinquens exemplum,
ut sequamini uestigia eius®). Eius scilicet, non cuiuzcunque alte-
nus.  Qui cum, adsumptis tribus discipulis®) sccum, ascendisset in
montem, ac Moyses et Helias, in quibus legix et prophetarum figura
monstrata est, illic subito adparuissent, uox apostolis e caclo patris
intonuit: Hic est filius meus dilectus; hune audile™)! Hoe est:
Nolite priora®) meminisse, et autiqua nolite cogitare. Ecce noun,
quae ante futura promiseram, nunc exhibui®). Hune, inquit, [non %]
Moysen iam, nec Heliam, a quibus Iudaicarum cacrimoniarum
custodia praedicabatur, quae erant Christi tempore cessaturae, scd
illum, quem uenturum et magis audiendum lex et prophetae promise-
rant, qui uenit non legem soluere, sed adinplere. Adinplet enim
legem, cum eam ueram ostendit. TUeram enim!?) ostendit, quando
per se cessare facit, quae ill.i'?) cossatura praedixerat. Kt de an-
tiqua lege legem produxit nouam, et nouum testamentum promul-
gauit ex uetere, ut wagis ac magis legis et prophetarum praedicta

') So der C. ?) »Uita« mit ganz kleinen Buchstaben iiber dem Text.
Wohl nachgetragen. *) Das »p< von s>contemptac steht iiber der Zeile mit
schwiirzerer Dinte. 4) So der C.; in A. fehlt das zweite >wobis<; L. nobis,
uobis. %) 1 Pet. 2, 21. ) Im C. steht nach >discipulisc und vor »secume
>dominus« (diis). 7) Mare. 9, 7; vgl. Matth. 17, 5 und Luc. 9, 35. ®) C. pro-
pria. Schon S. hat dieses Wort richtig in »priorac corrigirt. ®) Die Worte
»Nolite — exhibuni«, mit denen der Verf. die citirte Stelle erkliirt, sind gros-
stentheils ans Jes. 43, 18. 19 in. (vgl. auch Jes, 48, 3. 6) entlehnt. %) S,
hat »Non, inquit, Moysen iame«. Im C. beginnt der Satz mit >Hunce, und
fehlt >non- nach >inquite. ') So der C., dem auch S. folgt. Man erwartet
»auteme« oder bloss >Ueram ostenditc. !*) So nach dem C.; S. »illa quaeec,



40 Tractatus de diuitiis.

subpleret!), quibus continebatur: De Sion procedet lex, et uerbum
Domini ab Hierusalem®). Et alibi: Donabo eis testamentum nounm,
non secundum testamentum, quod disposui patribus eorum3). In
quibus omnibus aduertendum est, nos iam nou antiquorum imita-
tores oportere esse, sed Christi, nec tam ueteris testamenti praecepta
seruare debere, quam noui.

X. 1. In quo ergo Christus nobis imitandus est? In pau-
pertate, nisi fallor, non in diuitiis, in humilitate, non in gloria
saeculi, non concupiscendo®), sed contempnendo®). Kt quae noui
testamenti praccepta obseruanda sunt? In primis illa, quibus per
diuitiarum contemptum peccatorum aufertur occasio. Unde Dominum
eum sequi cupientibus et suo discipulatui se obferrentibus nihil prius
praecepisse inuenies, quam diuitiarum mundique contemptum, sicut
ibi ) obferrenti se, ut sequeretur, qualiter sequi deberet, ostendit,
dicens?):  Uulpes foueas habent, et uolucres caeli nidos, filius autem
hominis non habet, ubi caput reclinet®). Hoc est dicere: Uide, si
talis potes esse discipulus, ut talem sequaris magistrum; pauperem
enim pauper celerius®) sequitur, nam diues, praesidente fastidio,
dedignatur. Cesset nunc falsa allegoria, nbi ueritas adstruitur, et ubi
lectoris non fauor quaeritur, sed profectus, nec scribentis ingenium
promitur, sed rei integritus. 2. Ttem alibi: [S! wis perfectus
esse'%)), wade, uende, omnia, quae habes, et da pauperibus, et ha-
bebis thesaurum in caelis; et ueni, sequere me''). Uides et huic
non prius ad perfectionis gradum sequendi licentiam datam, quam
sua omnia distraxisset et pauperibus erogasset. Sed peccata, inquies,
iubetur, ut uendat. Et ubi tam stultum, nisi forte, qui ita intellegit,
reperiet emptorem? Nescio, quis pretio conparet, quod etiam gra-
tuito molestun est possidere. Sed diabolus, ais, emptor est. Quaero:
Quod pretium ab illo uenditor accipiet, uel quibug, quod a diabolo
acceperit, pauperibus erogabit? Sed de populo [[udueorum')] dic-
tum est, cuius figuram adolescens ille portabat. Nunquid solus
Tudaeorum populus diues, aut illi soli regni caelestis gloria patet?
In legalibus, inquies, praeceptis diues erat; ergo legis mandata

') So Schon S.; C. praedicata subpleret. %) Jes. 2, 3, Mich. 4, 2.
%) Jer. 31, 31 It. Was s>donaboc< anbetrifft, so s. Sab.’'s Anm. z. St. fin.
4) So mit 8. Der C. hat »concupiscentiisc; »stic ist doch, wie es scheint,
in »d¢ verwandelt. *) C. contempnendi. ) So der C. Es ist wohl »alicubic
zu lesen. ') C. dicis. ®) Matth. 8, 20. ®) C. »celereuse¢ mit einem Strich
(i) durch das dritte >e«. %) Diese Worte miissen dem Folgenden nach im
C. ausgefallen sein. S. hat dies nicht gesehen. ') Matth. 19, 21. ) s]u-
daeorum« ist im C. ausgefallen. Schon vom S. ergiinzt.




Tractatus ¢ dinitiis. 41

praecipitur distrahere. Et hic emptorem quaero, uel: Quomodo
dato pretio tradere iubetur, quod gratis acceperat? Sic tractant,
sic argumentantur, sic disputant, qui incubare diuitiis malunt, quam
Christi mandata seruare, et qui pecunias magis, quam regni gloriam
diigunt. 3. ltem alibi idem Dominus: Nisi quis renuntiauerit
omnibus, quae possidet, non polest meus esse discipulus'). Quid et
hic dicturus es? Peccatis, credo, renuntiare pracceptum, non rebus.
Et potest quis ante Christi discipulatum omnibus se exuere peccatis?
Et si potest, quid illi amplius iam Christi magisterio conferendum
est? uel in quo eius doctrina egebit, qui iam per se iustus effectus
est? Sed?) illud quaero, si peccata possidentur, aut possident. Si
possidentur, de illis dictum uideri poterit: Omnis, qui non renun-
tiauerit omnibus, quae possidet, non potest meus esse discipulus; si
uero possident, nulla ratio permittit, ut de possidentibus intellegatur,
quod de possessione sit dictum. Sed, ut euidentius clarescat, peccata
magis possidere, quam possideri, ipsum Dominum ausculta dicentem:
Omnis, qui facit peccatum, seruus est peccati®). Seruus, ut reor,
non possidet, sed possidetur. Quod si ita est, uclitis nolitis diuites,
de mundanis rebus intellegi hoe neccsse est. 4. Sed, cum per-
spicua ratione constiterit, haec non de peccatis, sed de rerum dici
substantia, ad aliam se conferre solent intellegentiam, dicentes:
Haec quidem de terrenis facultatibus intellegenda sunt, non semper
tamen, nec omnibus, sed certis personis certisque temporibus inpe-
rata*), id est?) apostolis®), quibus Dominum sequi erat per diuersa
necessitas, et illo in tempore, quo primum Christianae religionis
exordia pullulabant, et ita credentes persecutionum crebrior procella
uastabat, ut in suis subsistere finibus suaque possidere non possent.
Quapropter necesse erat persecutionum inpetum declinantibus sua
cuncta distrahere, ne ea fugiendi necessitate penitus perderent. Nunc
autem, propitio Domino, omnibus paene hominibus Christianis, ipsis
etiam regibus et potestatibus Christi iugo colla subdentibus, tempora
esse pacifica atque tranquilla et ab omni persecutionum infestatione
secura, [ideoque”) non necesse esse, quempiam sua uel erogare,
uel uendere, cum hoc non tam religionis ratio, quam necessitas per-
secutionis exegerit. O auaritine ingenium! non deest illi, quod
respondeat, ut, quod diligit, non amittat. Sed quod haec non ita

") Luc. 14, 83. ?) So der C. Wohl kurz fiir: Sed haec missa facio; illud
quaero. Oder sollte >Etc zu lesen sein? *) Joh. 8, 84. *) C. sperata.
®) C. idé, was 8. falsch »ideme« gelesen hat. ¢ 8. hat in Folge seiner fal-
schen Lesung von >idéc zu »apostolisc »praecipitc hinzugefiigt, was der C.
nicht hat. 7) Dies oder Achnliches muss hier ausgefallen sein.



42 Tractatus de diuitiis.

sint, clara et manifesta rationo constabit. 5. Ut autem ad illud?)
primum respondeam, quod intellegere uolunt, solis apostolis dictum
sua cuncta distrahere: Quando adolescens ille accessit, qui Dominum
consuluit, quibus bonitatis meritis posset uitae aeternae praemium pro-
mereri, — quaero, si iam inpletus erat numerus apostolorum, quando
ista dicuntur. Puto, quia iam. Cur ergo et illi dicitur: Si uis
perfectus esse, uade, ucnde omnia, quae habes, et da pauperibus, et
habelis thesaurum in caelis, et ueni, sequere me?), si hoc tantum
apostolos erat necesse perficere? Aut certe illi, qui in Actibus
apostolorum sua cuncta uendebant, et alii uenditorum pretia ante
corum ponebant pedes, alil per semet?) pauperibus erogabant), cur
hoe facere uoluerunt, si solis apostolis facienda cognouerant? Aut
st per ignorantiam generaliter dictum putabant, quod specialiter
fuerat inperatum, tam corum inperitia®) erudiri apostolica scientia
debuisset, quam inperitiae factum auctoritate cohiberi per posteros®).
Quid? quod non solum prohibitum non est, [sed] insuper etiam?)
ad posteritatis imitationem cum quadam praedicationis laude con-
seriptum®)?  Quodsi aliis faciendum non esset, tam arceri primum
debuisset, quam nullius seripturae memoria ad aemulandum posteris
reseruari. 6. Cur Anpanias et Sapphira ob subtractam pecuniae
partem morte mulctati sunt, si ne hoc ipsum quidem, quod obtule-
rant, obferre debuissent? Non enim debuerant, si, solis apostolis
facienda esse, cognouerant. Quia mentiti sunt, inquies. Quid enim
et apostolus de re superflua uoluit esse sollicitus, uel quid tam
graui?) supplicio cius fallaciam condemnauit? Tam enim contempni
debuit mendacium rei non necessariae, quam nec ueritas exigi.
Praestat enim non perficere, quod nec inchoare debueras. 7. Et
si'Y) solis apostolis hoc erat necesse seruare, cur et ipsi postmodum
alios suo uiuere exhortantur’') exemplo, et tam diuitiarum, quam
totius mundi contemptum in omnibus paene epistolis suis praedi-
cant, sicut beatum Paulum ad Corinthios scripsisse legimus: JImi-
latores mci estole, sicut el ego Christi'?), et iterum: Uolo, omnes
honnines esse, sicut me ipsum®). Quod frustra'$) facient'®), si id
facere omnino nec poterant®), nee debebant!’). Non enim debe-

n au;‘g. illud (»ad« mit schwiirzerer Dinte iiber der Zeile, doch kaum
von spiiterer Hand).  *) Matth. 19, 21. 3) So der C.; 8. falsch »alii se
ipsoss. 1) Act. 4, 834. 35.  ®) C. inperrtiac mit einem Strich (i) durch das
zweite »c«.  ®) Die folgenden Geschlechter hindurch. Propter posteros?
) Im C. fehlt ssede. 8. hat »sed etiame< ohne das »insuperc des C. %) C.
conspriptum. ®) C. »grauec mit einem Strich (i) durch »e«. %) »Si< fehlt

im C. ) C. exhort';xltur. M 1Cor. 11, 1. ¥)1Cor. 7,7 ™ C. frusta.
18) C. faciet,  19)_C. poterat. ) C. debeat.

— . e S g—— o —



Tractatus de diuitiis. 43

bant!), si hoc tantum erat apostolis inperatum. Et cum dicit:
Uolo, uos sine sollicitudine esse®), puto illum diuitiarum adnuntiasse
contemptum, quas quisque®) habuerit, absque ingenti sollicitudine
esso mon poterit. Denique, si sequitur: Qui sine uxore est, cogi-
tat, quae Domini sunt, quomodo placeat Deo, qui autem cum wrore
est, cogital, quae sunt huius mundi, quomodo placeat uzori*): uide
quam te®) a mundi sollicitudine alienum esse optauerit, de quo te
nec cogitare quidem uoluit. Hoc et Philippensibus testatur et dicit:-
Nihil solliciti silis, sed in omni oralione et obsecratiome cum gratia-
rum actione pelitiones uestrae innolescant apud Deum®). Interrogo
conscientiam diuitum, si nihil de diuitiis suis curant, si nihil inde
solliciti sunt, si nunquam earnm causa a psallendi, orandi, legendi
uel cuiuslibet diuini operis retrahuntur officiis, si causarum uel
litium inquietudine?) uacant, si contra Domini uel apostoli eius
dictum saecularia nunquam iudicia adire coguntur, si nulla illis
mancipiorum uel finium uel cuiuscunque causae calumniae suscitan-
tur, per quas et a dominico opere retrahantur®), et diuinae legis
transgredi mandata necesse sit. 8. Quapropter et beatus Iohannes
apostolus dicit: Nolife diligere mundum, neque ea, quae in mundo
sunt! si quis dilexerit mundum, non est caritas [Palris?)] in tllo; quia
omne, quod in mundo est, concupiscenlia carnis et oculorum est et
ambitio saeculi. Et mundus transibit et concupiscentia eius; qui aufem
fecerit uoluntalem Dei, manet in acternum, sicut et Deus manet in aeter-
num'®). Oro te, ut horum dictorum uim solerti animo et mente per-
pendas. Nolite, inquit, diligere mundum et quae in mundo sunt. Quo-
modo non diligitur, quod magna cum auiditate possidetur? Nemo
enim, quod non diligit, aut!) cupiditate teneat'®), aut quaerat'®). Si
quis aulem dilexerit mundum, non est caritas Palris in illo. Quid
amplius dicere potuit, quam non esse amorem Dei, in quibus amor sit
saeculi? 9. Ergo, inquies, diuitiac a Deo non sunt? Quis igitur
aurum, quis fecit'$) argentum? quis lapides pretiosos subdidit crea-
turae? Cuius nutu terra fundata est? uel cuius inperium!®) uniuersa

1) C. debebat. *) 1 Cor. 7, 32. %) C. quisqi; 8. quisquis. 4) 1 Cor. 7,
32. 83. %) C. quante. %) Phil. 4, 8. 7) So der C.; S. fulsch »inquictudinic.
®) So mit S.; C. retrahuntuar. °) »Patrisc ist, wie kawn zu bezweifeln, im
C. ausgefallen, da es nicht nur die citirte St. hat, sondern auch der Verf.
weit. unt. bei Wiederholung von Si quis — in illo. S. hat es nicht ergiinzt.
) 1 Joh. 2, 15—17 It. ') So der C.; S. tanta. '*) Der C. hat >teneate,
doch mit fast ausradirtem >a< und mit mit >t< in Verbindung gesetztem sec.
S. hat »tenetc. 1?) So der C.; 8. hat »quaeritc. %) C. facit. Schon S. hat
sfecite. %) Der C. »inperio«, was S. beibehalten hat. Ist sinperioc richtig,
80 muss man >producta sunte oder >prodicruntc lesen.



44 Tractatus de diuitiis.

produxit? nonne Dei? Quis hoc negabit, nisi qui!) aut stultus,
aut inpius est? Non idcirco tamen a Deo uidebuntur esse omnes
diuitiae, quia eius res sunt, quae in unum congestae diuitiae appel-
lantur. Ego enim diuitias, ut iam superius definitum est, non aurum
non argentum, non aliam quamcunque creaturam, sed superuacuam
non necessariae possessionis adfluentiam dico. Quae utrum ex Deo
sit, quem fontem aequitatis atque iustitiae credi necesse est, tuo
.iudicio derelinquo. Counstat enim, Deum praedicta creasse cum om-
nibus, non tamen, ut unus infinita possidendi adfluentia locuples?)
fieret, alius nimia conflictaretur inopia, sed ut omnes aequali lance
et pari iure possiderent, quod aequitatis auctor indulserat. 10. Be-
atus quoque Petrus ad praedicta consentit, cum dicit: Qui uocauit
nos propria wuirtute el gloria, per quam?®) maxima et pretiosa nobis
promissa donauitl, ut per hacc efficiamini diuimae consorles naturae,
fugientes eius, quae in mundo est, concupiscentiae corruptionem?).
Ex hoe arbitror manifestissime patere, non solum apostolos mun-
danam substantiam debuisse contempnere, sed®) etiam illi postmodum
caeteros, ut ipsum?® faciant et suo uiuant exemplo, hortantur et
docent, dominicae sententiac memores, qua continetur: Ife et docele
omnes genles, baplizantes eos in nomine Patris et Iilii et Spirilus
sancti, docenles eos seruare omnia, quaccumaque praecepi uobis). Et
alibi: Quae wobis, inquit, dico, omnibus dico®).

XI. 1. Contemplentur nunc has sententias diuitiarum patront
(et uideant®)], an ullis!®) permiserit diuitias, qui omnia, quaecumque
apostolis iusserat, etinm caeteris seruanda persuasit. Dicis forsitan:
Propter difficultatem temporis inperatum est, eo quod sua possidere
non possent, quibus adsiduos persecutionum inpetus erat necesse
uitare. Primo quaeram, ubinam hoc legeris, uel quae tibi scriptura
testata sit, quod credentes eiusdem temporis fugae uel persecutionis
causa sua omnia distraxerint?'). Aut quomodo et Hierosolymis et
per alias ciuitates conlocabantur ecclesiae, si sua omnibus erat necesse
deserere? Restat, ut dicas, de extraneis conlocatas'?), et peregrinis
magis persecutores pepercisse, quam ciuibus. 2. Sed esto, consen-
tiam tibi, quod aut possessiones, aut domos, aut quaecumque alia

') C. quia (am Eude einer Zeile, »aut< am Anfang der folgenden). ?) C.
locupres. 3) C. guem. Schon S. hat rquame. *) 2 Pet. 1, 8. 4. *) Der
C. »quoc. Schon S. hat dies in >sede¢ corrigirt. ©¢) So der C. ') Matt.
28, 19 fg. %) Marc. 13, 87. °®) Diese oder ihnliche Worte (et considerent,
et perpendant) scheinen hier im C. ausgefallen sein zu miissen. ') C.
solis; 8. nullis. ") So mit S.; der C. »distraxerante. ) So der C.; S. falsch
»collocatise.



Tractatus de diuitiis. 46

inmobilia esse poterant, a deserentibus distrahi fuerat necesse, eo
quod ab iisdem circumferri per diuersa mon possent. Nunquid et
pecuniae portari aut circumferri non poterant? uel aliquid fugientes
inpediebant, ecum quis eo sit in fugiendi uel peregrinandi necessitato
constantior, quo fuerit sumptuum ubertate sccurior? Iam, si domos,
aut agros, aut quaecumque distrahebant alia [fugae causa eos uen-
didisse sit eredibile, quaro')], cum ante apostolorum pedes uendito-
rum pretia deponebant, quae ad fugae subsidium magis reseruare .
debuerant, si eius necessitato sua cuncta distraxerant. 3. Sed bene
est, quod hunc?) calliditatis sensum ex nimia auaritiae dilectione
uenturum omnium praescius Dominus ante prospexit et omnem eius
machinam ualidissimo diuinitatis suae sermone destruxit, quando
non solum possessiones multas, sed etiam pecuniam habentibus dif-
fieillimae conparationis exemplo regni coelestis introitum dencgauit.
Qui si hoc fugae uel persecutionis causa dixerat, nummariam sal-
tem possessionem indulgere debuerat, qua adiutus fugiens securus
ad peregrina discederet. 4. Illud uero quale est, quod quosdam disci-
pulorum illius fuisse diuites uolunt, cum alios persecutionis caunsa
nthil habere potuisse contendant? Quomodo sibi haec cohaerere
sufficiunt? Aut enim fuerunt aliqui diuites et iam non persecutionis
obtentu sua quidem uidebantur cuncta distrahere, quando aliis licebat
propria possidere; aut si persecutionis causa sua omnibus erat necesse
distrahere®) quomodo diuites aliqui esse potuerunt? Necesse est
enim, de duobus alterum definiri, quia utrumque simul non potest
conuenire. Aut enim diuites fuerunt, et persecutio nullum coigit
distrahere, quae habebat, aut si coigit, omnes coigit, et nulli diuites
esse potuerunt. 5. Et quomodo, inquies, Zachaeum publicanum et
Toseph ab Arimathia diuites fuisse legimus? Tu uideris, qui alio
tractatu adseris, ob difficultatem temporis, non ob religionis deuo-
tionem sua omnia cunctis necesse fuisse distrahere. Ego enim, sicut
dinitem illo in tempore aliquem discipulorum Christi fuisse nego,
ne eius fallax uideatur esse sententia, qua definitum est, nonnisi
sua contempnentes eius posse esse discipulos, ita non persecutionis®),
sed religionis causa eos sua distraxisse et crogasse contendo. Sed
de persecutionis causa satis iam superius disputatum est, et mani-
festissime demonstratum est5), eos non ob eam uendidisse sua, qui
nec uendiforum pretia sibi reseruauerint. Pauca nunc de Ioseph

') Worte, wie diese, miissen hier im C. ansgefallen sein. S. hat dies
nicht wahrgenommen. *%) C. adhuc. Schon S. hat dies in »hunce corrigirt.
%) C. distribuere. *) C. »>persecutiones¢ mit einem Strich (i) durch das letzte
»ec als Correctur. ®) 8. hat sest< weggelassen.



46 Tractatus de diuitiis.

et Zachaeo dicamus. 6. Si hune') Joseph etiam post Christi fidem
dinitem putas, quia scriptura eum diunitem nuncupet, erit et Mat-
thacus publicanus, quoniam post apostolatum publicanus cognominatus
est. Sed, hane esse seripturac consuetudinem, nouimus?), ut quos-
dam dicat esse, quod fuerant®). Sicut Abigail adhuc uxorem Nabal
Carmeli nuncupat, cam, uiro pricre defuncte, ad Dauid matrimonium
transmigrasset, et sicut, qui ex gontibus Christo crediderant, etiam
post fidem gentes appellat, et alios multos, quos nunc conmemorare
prolixum est. KEodem ergo modo et Ioseph diuitem esse dictum
credam, non quia erat, sed quia fuerat, ne male intellegendo ¢)
Christi discipulo derogasse uideamur. Kt si uere diues non fuit,
inquies, unde tanta aromata conparauit? Ut taceam, quod non
legis eum, sed Nicodemum, quem nusquam discipulum scriptura
nominat, cooparasse, magnum rcuera argumentum diuitiarum est
centum librarum aromatis pretium. Quod pauper etiam in eo prae-
sertim loco, quo uilius distrahi certum est, habere facile potuisset.
Zachaei uero exemplum, in quo diuitiarum patrocinio suffragetur,
non intellego®), quod non modo diuitiis non consentaneum, sed con-
trarium uideo. Quid enim de eo seriptura refert? Quod, recepto
Domino non magis habitaculi sui quam fidelissimi pectoris hospitio,
nulla exhortationis interueniente doctrina, sponte dixerit: Ecce
dimidium ex substantia mea do pauperibus, ef, si quid aliguem
fraudawi, quadruplum reddo®). Quo intellegi datur, eum, apud se
ratione discussa, mediam substantiae partem in ratione fraudis
expendisse, aliam uero, quae remanserat, pauperibus erogasse, ut
illius beatitudinis particeps esse posset, quae pauperibus repromissa
est. 7. Nam7) quod inter cactera diuitiarum argumenta®) proponere
solent, passionis in tempore, postquam & Domino?®) recesserunt, ad
sua remeasse discipulos, inperite satisfaciunt, cum hoe non modo
eorum parti non prosit, immo contrarium sit, si') hi, qui Dominum
sequi non poterant, nisi sua cuncta spreuissent, ad sua redire non
possunt, nisi eum Dominum derelinquunt. Unde intellegi datur,

') C. hone; v ist mit schwiirzerer Dinte geschrieben und riihrt von einem
spiiteren Corrector her. ?) Der C. >nonerimus<, was 8. beibehalten hat. %) Der
C. >fuerinte. Schon 8. hat >fuerante. *) C. >intellegendo« mit einem Strich (i)
durch das zweite rec.  5) C.>intellego+ mit einem Strich (i) durch das zweite se«.
%) Luec. 19, 8. 7) Da »Nam« i Vorangehenden Nichts hat, worauf es zuriick-
gehen kann, so muss zwischen >repromissa est< und ihm Etwas ausgefallen
sein, was dem Folgenden nach ungefiihr den Gedanken ausdriickte: Das bisher
Angefiihrte und Widerlegte ist von demn, was sie zur Vertheidigung des Reich-
thums vorgebracht haben, noch das Scheinbarste. ®) C.argvmenta (v mit schwiir-
zerer Dinte von spiiterer Hand). ®) C.do (Deo). '°) Man erwartet >siquidem«.

e . ————_ A —————— &~ .



Tractatus de dinitiis. 47

sequentium esse sua contempnere, ad sua remeare uelle deserentium.
Denique scriptum est: Uenil hora, ut dispergamini quisque in sua,
et me solum relinquatis'). Si placet, quod Dominum reliquerunt,
placeat, quod iuxta quorundam intellegentiam ad sua remeasse
dicuntur. Unde et nobis timendum est, si ad nostra redire uolueri-
mus, ne Dominum relinquamus. Haee diximus saluo eo, quod apo-
stolos non ad sua, id est bona, ut quidam coacte nimis et uiolenter
sentire cupiunt, remeasse, sed in sua, id est fugae loca, dispersos esse,
credendum est. Neque enim dixit, ut reuertamini quisque in sua, sed
ut dispergamini. De fuga, nist fallor, illo in tempore agebatur, non
de alicuius aut auaritiae, aut concupiscentine occasione. Nam satix
absurdum est, ut eos ad propria, quae iam non habebant, redisse?)
arbitremur, quos ante resurrectionem Domini magis uno in loco
timoris causa fuisse legimus, quam unumquemque in propria domo
uel possessione habitasse. Quin etiam, si3) sua recuperare uoluis-
sent, temporis spatium defuisset. Quantum enim interuenit temporis
inter Domini passionem et resurrectionem, ut recipere sua potuisse
credantur uel ad propria remeasse? Praesertim cum centum quin-
quaginta fere millibus passuum illorum prouincia ab eo loco, quo
Dominus passus est, sequestrata noscatur, Galilaea scilicet, cuius
patriae eos fuisse satis certum est, sicut in Actibus apostolorum ab
angelo dictum legimus: Uiri Galilaei®)! Et alibi: Nowne hi
omnes Galilaei sunt®)? 8. Illo etiam utuntur exemplo, quod in
beati Iohannis euangelio de matre Domini continetur: It suscepit
illam discipulus ille in sua®). In suabona, inquiunt. Primum quaero,
quae bona piscator in aliena prouincia habere potuerit, qui nee in
sua satig idoneus fuisse credendus est, etiamsi nihilum contempsisset.
De sancto enim Johanne Zebedaei filio dictum est, quem patrem
cum nauicula et retibus ad sequendum Dominum intra Galilacae
terminos reliquisse scriptura testatur. Uel quomodo, etiamsi ante
habuerat, quae iam contempserat, possidebat? Et qualiter intelle-
gendum ) est: Suscepit illam discipulus ille in sua? In sua ut
matrem scilicet, non in sua bona. Hoc enim illi a Domino fuerat
inperatum, ut eam, donec resurgeret, materno ueneraretur affeetu,
ut etus uita filii solatio fouerctur. Denique sic seriptum est: Ef
dizit lesus malri suae: Ecce filius tuus®)! Non dixit: Kece hos-
pes tuus! Et discipulo dicitur: Eece maler tua! Et suscepit illam

) Joh. 16, 32, ?) So der C. 3) Der C. »Quia si etiame, was S. hat
stehen lassen. ¢) Act. 1, 11. °) Act. 2 7. %) Joh. 19, 27. 7) C. »intelle-
gendume« mit einem Strich (i) durch das zweite -ec. %) Joh. 19, 26,



48 Tractatns de dinitiis.

discipulus n sua’), ut matrem utique, non in possessione, quia non
de habitationis necessitate, sed de pietatis solatio agebatur.

XII. 1. Ueniamus igitur ad illam famosissimam propositionem,
qua sibi rationabiliter argumentari uidentur saeculi amatores, dum
sub specie pietatis perfectiora euangelica praecepta minime custodiri
debere contendunt. Aiunt enim: Si omnes sua erogare uoluerint
ot uihil sibi penitus seruare, unde postmodum pietatis et miseri-
cordiae opera, eorum exhausta materia, celebranda sunt? Uel quo-
modo pauperes excipiendi sunt, ubinam hospites suscipiendi, unde
cibandi esurientes, sitientes potandi, si substantia mundana defuerit?
2. Magnus reuera in his misericordiae et pietatis affectus est, qui-
bus plus de pauperibus, quam de Deo cura est. Atque utinam de
pauperibus et non potius de diuitiis, quas sub obtentu pauperum,
sub necessario conantur pietatis titulo defensare, non intellegentes,
ideirco egere alios, quod alii superflua possideant. Tolle diuitem et
pauperem non inuenies. Nemo plus, quam necessarium est, possi-
deat, et, quantum necessarium est, omnes habebunt. Pauci enim
diuites pauperum sunt causa multorum. 3. Illud autem quale est,
quod adpetimus, quod nusquam perfectis praeceptum est, et nolumus
facere, quod praeceptum est? Dictum enim nobis est, ut nihil
habeamus. Nihil uero habentibus nusquam aliquid de misericordiae
operibus inperatum est. Uide ergo, quam peruersum quamque
contrarium sit, ut propter illud, quod non est mandatum, dissimule-
mus facere, quod mandatum est, et, quod iussum non est, formare?)
uideamur, ne, quod iussum est, inpleamus. 4. Sed dices: Si
pauper fuero, unde eleomosynam faciam? Quasi alicubi non habenti
tibi eleomosynam facere praeceptum sit, aut, ut semper facere possis,
diuitiarum adfluentiam possidere?). Debuerunt ergo haec et apostoli
Domino respondere, cum aut beatos pauperes diceret, aut, caelestis
regni possessores non posse esso diuites, definiret, si non magis
Chnisti praeceptum, quam diuitias cogitassent, quae per occasionem
pauperum defezduntur. 5. Quaeris itaque: Quis misericordine
opera faciet 1am, si omnes sua contempnendo ad perfectionis gradum
nitantur ascendere? Cur autem non putes, uniuersos posse et pie-
tatis gradum et perfectionis inplere, pracsertim cum scias, paunlatim
singulos fidei incremento proficere. Duo certe populi esse uidentur
ecclesiae, qui eundem Christum dominum confitentur, catechumeno-
rum scilicet et illorum, qui ex catechumenis diuini lauacri sancti-

1) Joh. 19, 27. ?) So der C. (achaffen, ins Werk setzen, bewerkstelligen,
vollbringen). %) So der C.; S, hat saut — possidere« in saunt semper facere
possis dinitiaram affluentiam possidendoe corrigirt.



Tractatus de dinitiis. 49

ficatione purgantur; nec quisquam baptizandus erit, nisi prius eate-
chumenus fuerit.  Et cum, hos duos esse, necesse sit, ad unum
tamen ambo festinant. Nee ideirco omnes aut non poterant, aut non
debebant ad eundem populum peruenire, quia, inter initia duos esse,
manifestum est.  Cur et non de causa misericordiae et perfectionis
similiter sentias, quod omnes quidem pietatis gradus perfiei in primis
debeant, et nihilominus tamen conari perfeetionis culimen ascendere,
nec ideo misericordiac gradum euacuari, quia ad perfectionem onmes
transire contendant, sicut nec eatechumenorum, quamuis eunctos
fileles esse conueniat, quia, ut dixi, pedetentim ad perfectiorn tran-
situr.  Nam, ut?) de humanis traham exempla, in oratoris schola
multi gradus sunt, et tamen omnes ad cum, qui primus est, currant.
Nee ideireo tamen posteriores penitus deseruntur, quia ad primum
uninersi peruentre contendunt. 6. Uereris enim, si tu diuitias, si
etiam ominem mundi substantiam spreueris, ne non sit, qui miseri-
coriiam faciat. Nunquid solus in toto mundo possessor es?), ut
metuas, te successorem habere non posse?  Nolo, auaritiam tuam
uel misericordiae, uel pauperum ecausa practextuue defendus; tu,
quod tuum est, perfice, ad superiorem gradum de inferiore®) conscende.
Locus tuus uacuus non est.  Quocunque enin aunt nuper baptizato,
aut catechumeno accedente supplebitur.,

XIII. Dieis forsitan: Et unde mihi uitae alimenta, si mea
cuneta contempsero?  Ecee nunc agnoseo causam, propter quam
diuitine forsitan defenduntur, ecuidenter, ot cui caetera argumenta
deserutunt, paruam scilicet fidem*), quam frustra sub misericordiae
titulo uelare contendimus, dum pollicenti Domine minus eredimus
et dicenti:  Nolite cogitare, quid manducelis, ant quid bibatis, neque
quid induamini!  Haec cnim genles inquirunt.  Scit enim paler
wesler, quia horum omnium indigelis.  Quaerite ergo primum vegum
Dei et tustitiam ecius, el hace omnia apponentur wobis®).  Qui exi-
guitatem fidel nostrae cacli uolatilium et liliorum agri eonfundit
exemplo. Et ne consuctudinaria intellegendi prauitate hoe solis
apostolis dictum essc censeres, adiceit:  Hace enim gentes inguivunt,
non alii practer apostolos Christiani.  Credis corte his ommibus, quae
tibi diuina uoce promissa sunt. Credis, te, cum mortuus fueris et
in puluerem fauillamque digestus, de eodem corporis tui cinere per
resurrectionis gratiam non modo in pristinum, uwerum in meliorem,
immortalitatis secilicet et incorruptionis, statum csse reparandum.

Y Cooet. %) C. spossessor.ese.  Man sollte nicht -possessores- lesen.
% C. sinferiore: mit einem Strich (1) durch das zweite se-. %) (. parne
scilicet fidei; 8. parna scilicet file. *) Matth. 6, 25, 31—33 It.
4



50 Tractatus de diuitiis.

Et credis, si dignus csse uolueris, te caelestis regni gloria locuple-
tandum. Credis, etiam splendore solis decorandum. Quid maius
est? omnia ista praestare, an praesentis uitae substantiam exhibere?
Si praesentis uitae substantia etiam') uno horum multo inferior est,
cur non credas, eum tibi minora exhibere, quem counfidas etiam
maiora pracstare? Qui enim illa, quae superius memorauimus, repro-
misit, acque ipse pollicitus est, quod nobis nihil cogitantibus?) abun-
darent omnia. Si non eredimus, quod minus est, nescio, quomodo
probemus, nos credere, quod maius est.

XIV. Sed confusionis est, inquies, ut ab aliis aceipiat, qui
aliis dare consueuerat. Si confusionem timebas, quid te illi manci-
pare uoluisti, cuius sacramenta huius mundi confusionibus plena sunt?
Nam et natiuitas ipsius et passio et tota sccundum adsumpti homi-
nis formam uitae decursio non modicam pracstant incredulis?) eon-
fusionem. Sed quid dicit de talibus Dominus: Qui me confusus
fuerit coram hominibus, et eyo confundam cum coram patre meo,
qui in caclis est*). Uides ergo, quod iam noun propter mis-ricordiae
opus, sed propter humanam confusioncm diuina erubeseimus prae-
cepta seruare.  Carnaliter nimis sapimus et humani magis sensus
ducimur intellegentia, quam diuinil uigore, unde grauiter et uche-
menter erramus.  Omnem Christi et diseipulorum eius erubescimus
uitam, ct, Christianos nos esse®, censemus. Confundimur in humi-
litate, in pauperie, in abiectivne uestium, in uilitate simplicium
ciborum, 1n ignobilitate sacculi, in obtrectationibus #), in subsannatione,
in obprobriis, in illis pacne omnibus, in quibus tam Christum, quam
cius apostolos gauisos fuisse cognoscimus. Contra gloriamur in
superbia, in diuitiis, in claritate uestium, in suauitate escarum, in
nobilitate sacculi, in humanis laudibus et eaducis. Et quisque?) ad
nos in Christi forma paunper aduenerit, de quo scriptum est, quia
non habuit speciem, neque honorem, sed facies cius exhonorata est®),
iudaico ritu exasperatur, inridcetur, inluditur et sicut ille, euius formae
similitudinem gerit, seductor et perfidus iudicatur.  Si quis uero,
quamuis infidelis et diuersis flagitiorum criminibus inuolutus, adue-
niat eximius habitu ot uestium dignitate pracclarus, contra apostoli
interdictum pauperibus cunctis, quamuis sancte conuersautibus, ante-

1 So der C.; S. etiam substantia. ¥ So mit S.; der C. :agitantibus-.
3 So der C.; A. in incredulis, 4) Matth. 10, 33 It. vzl. Mare. 8, 38 und
Lue. 9, 26 It. S. hat :confusus- und ~confundam- irrig in >confessus: und
sconfifebiture corrigint. S. Sah. z. d. angef. Stt. und Ronsch, It. u. Vulg. p.
354 f. Ausg. 1. %) So der C.; S. efiam. ) C. obtrectionibus. 7) So der C.;
S. quizquis. *) Jes. 58, 2 f. It.



Tractatus de dinitiis. Dl

ponitur, et Christi formae saeculi habitus antefertur'). Et talia
exercentes, Christi nos? habere scnsum uel Christum?®) eredimus,
qui in his paene omnibus, quibus Christi repracsentatur forma, con-
fundimur, et in cunetis, quae ad honorem saeculi pertinent, gloriamur!
Certe post Christum doctores nostros esse apostolos credimus.  Quid
ergo erubescimus eorum exemplo uiuere, quorum mnos discipulos
confitemur?

XV. Sed melius est mihi de proprio uiuere, quam de alieno
sperare. Quantum ad humanam sapientiam spectat, melius esse
censetur, quantum uero ad diuinam, puto meliores fuisse apostolos,
qui de alieno sustentabantur, quam qui propria possidebant. 2. Kt
quomodo, inquies, Paulus apostolus dieit: Mementole werbi Tesu;
ipse enim dixit: DBeatius est magis darve quam acciperet)? Kt
quomodo uel ipsum, uel eius apostolos legimus accepisse?  Nunquid
beatiores erant, qui dabant, quam qui accipiebant? Si leatius est
magis dare, quam accipere, accepit et a Macedonibus Paulus, sicut
ipse testatur et dieit: Nam id, quod deerat mihi, adinpleucrunt
fralres, qui ucnerunt a BMacedomia®). Et si beatius est dare$),
quam accipere, beatiores Macedones Paulo accipiendi sunt, quos eidem
dedisse cognoscimus.  Quid et de illo adolescente dicimus, qui sua
tubetur cuncta distrahere? c¢ui hoc Dominus non modo non inpe-
rasset, uerum etiam uolentem facere prohibuisset, ne, crogatis suis,
tam, unde daret, non haberet, si semper beatius erat dare, quam
accipere. Neque enim de Christi doctrina uel suspicari quidem fas
est, quod eos minoris beatitudinis fecerit, qui potuerant esse maioris.
Uel quomodo illi dicitur: S¢ wis perfeclus esse, nade, uende omnia
tua?), si beatius est dare, quam accipere, cum, ubi maior beatitudo
sit, illic uideatur®) esse perfectio. Et alibi Dominus dicit:  Nis/
quis renuntiauertt omnibus, quae possidel, non polest esse meus dis-
cipulus®). Quod si'®) beatius est dare, quam accipere, dare autem
non potest, ut quidam uolunt, semper!), nisi qui possessionum pro-
prietate adfluenter exuberat, et qui adfluenter exuberat, suis omnibus
non renuntiat, et qui suis non renuntiat secundum Domini defini-
tionem eius non potest esse discipulus: quid ergo dicemus? quod
beatior esse possit, qui Christi discipulus non fuerit, quam qui esse

1) Vgl Jac. 2, 1 ff. %) So der C.; S. Christianos. 3) So der C. Christs
formam? %) Act. 20, 35. *) 2 Cor. 11, 9. % 8. mayis dare. -Magis. steht
nicht im C. 7) Matth. 19, 21. %) (. uidetur. *) Luc. 14, 33, ') Der Col.
bat > Ft si<. Unpassend und woll durch das :Et:< in dem vorangehenden
»Et alibi etc.« veranlasst. 8. hat :Et< beibehalten. ') Der €. »ut guidam
semper uolnute, was 8. beibehalten hat. Man konnte anch :(dare antem non
potest) semper, ut quidam uolunt- lesen. "



52 Tractatus de diuitiis.

poterit? Quod si ita intellegi nefas est, cur ergo sie definiuit?),
quod, nisi quis suis ommibus renuntiasset, suus non posset?) esse
diseipulus?  Cum sciret, eos beatiores fore, qui haberent, unde da-
rent, quam quos oportebat aceipere, a discipulatu suo pauperes magis,
quam diuites repulisset®).  Congruum enim erat. quod illi potius
Christi diseipuli haberentur, qui beatitudinis poterant esse maioris.
Quod si pauperes magis elegit, constat illos maioris beatitudinis psse,
qui clecti sunt, quam qui refutati. 3. Quod si ita est, quomodo
mtellegendum est:  Beafius est magis dare quam accipere? Ut
opinor, factum facto melius est, non persona persona?), id est datum
accepto, non dator acceptore beatior est.  Sed ut manifestius, quod
dico, fint, aligno utar exemplo. Cum a quolibet laico episcopus uel
presbyter accipit, laici ilbus datum melius est, quam episcopi uel
presbyteri acceptum; quia ille, cum dat, aliquid iustitiae operatur,
1st1%) uero, cum accipiunt, neque iustitine, neque iniustitiae aliquid
fecisse credendi sunt.  Non ideirco tamen beatior erit aut episcopo,
aut preshytero laicus, quia opus opere uidetur csse pracelarius.
XVI. 1. Cacterum, si ille semper, qui dat, summam beatitu-
dinem obtincre credendus est, et semper dare non poterit, uisi gui
opulens fuerit, quomodo Dominus frequenter diuites uituperat et
pauperes laudat, cum il magis laude digni sint, qui beatitudinis
esse possint maioris?  Sed malos diuites uituperat®), inquies. Nun-
quid sic legisti:  Cae wobis dinitibus™) malis?  Uel quid opus fuit,
addi titulum dinitiarum, si non etiam propter eas condemnationis
sententiam dirigebat?  Sed si hominum proprie malitiam inerepabat,
dixisset simpliciter:  Uae uobis malis! Si non generaliter diuites
uituperat, sed malos tantum, st et boni erunt, debuit illos ubicunque
landasse.  Et quomodo de malis eum dixisse wis:  Uae wobis dini-
tibus! debuit et de bouis dicere:  Deati diuites!  Dieit plane, beatos
esse, sed®) pauperes?), ut magis ac magis illam partem; cuius contra-
rietatem beatificat, humiliasse monstretur, Et hic eredo dicturus es:
Bonos paupcres laudat.  Quid ergo paupertatis titulum addidit, si
nullam in ea bonitatis pracrogatinam seciebat posse subsistere?  Nam
sicut diuitias in uituperationis sententin non nominasset, nisi aliquod
in eis uituperationis meritum peruidisset, ita in beatitudinis prac-
dicatione nunquam paupertatem nominasset, si nullius eam uirtutis
suffragatricem esse sensisset.  Defecerant reucra Dei Uerbo sermo-

Y Q. sdefiniunts, was S, beibehalten hat. #) €. und mit ihm 8. pofest.
Y C. reppulisiet. %) C. persone.  *) So oder anch :hi< ist wobl zu lesen st.
illi-, was der C. hat. 8. hat »illi- beibchalten. %) A. wnituperant. 7y Lue.
6, 24. % So der C.; S hat .sed gestrichen. ® Lme. 6. 20,



Tractatus de dinitiis. 53

num uocabula, quibus additis aut muli increpuarentur, aut conlauda-
rentur boni!  Exceptis carum rerum titulis, quue sccundum quusdam
nee obesse poterunt, nec prodesse, dixisset: Uae uwobis homicidis,
aut adulteris, aut rapacibus, aut idolis seruientibus, aut alterius
cuiuscunque criminis uitio se mancipantibus.  Quid in uituperationis
causa, exeeptis omnibus criminibus atque fagitiis, solas diuitias nomi-
nat, quasi qui omnium nonnunquam eas materiam noucrit esse culpa-
rum? Quid iterum in beatitudinum laudibus, exeeptis onmium uirtu-
tum titulis, solam nuncupat paupertatem, si non omnium eam causam
seichat esse uirtutum? Kt si non proprie aut in?) diuitins inuehitur,
aut paupertatem conlaudat extollens, debuit alicubi aut laudasse
diuites, aut pauperes uituperasse. Cum autem gencraliter tam diui-
tes uituperat, quam pauperes conlaudat, clare satis manifesteque
monstrauit, se tam diuitiarum cupiditatem sententiae suae auctoritate
dumnasse, quam paupertatis titulum extulisse.

XVIL. 1. Illud etiam adicio, quod nullus ambigere®) sapi-
entium poterit, diuitias absque omnium iniquitatum generibus diffi-
cile posse conquiri.  Maxime enim aut mentiendi studio, aut furandi
arte, aut fraudandi infidelitate, aut rapiendi uiolentia, aut adulterandi
temeritate quaeruntur. Nonnunquam uero aut uiduarum spoliis, aut
pupillorum oppressione, aut iniusta donatione, aut, quod multo cru-
delius est, effuso imnocentium sanguine colliguntur.  Quod st ita est,
quid ergo nobis intellegendum est, eam rem, quae tanta facinorum
uarictate quaeritur, Deo auctore®) praestari®)?  Absit, absit a sensi-
bus nostris intellegentine hutus iupictas! Deus enim omnia superius
conprehensa aut nondum facta prohibet, aut perpetrata condempnat.
'nde nulla ratione uidert potest, eam a Deo conlatam esse substan-
tiam, quae per illa sit conquisita®), quae prohibet. 2. Sub diuer-
sorum haereditatibus, inquies, mihi diuitiarum cumulus adcreuit.
Et hoc iniquissimum, si, legitimis haeredibus exclusis, tu aliena
possides hona, quae tibi non sine aliqua potucrunt praestigiac aut®)
uiolentine necessitate conferri. Sed esto, nihil intercesserit, et spon-
tanea tibi uoluntate conlata sint. Iusti autem uiri est, quod intusta
uoluntate donatum sit, nolle suscipere. Iniuste enim donatur, quod,
pauperibus forte parentibus omissis, extraneo confertur hacredi. 3.
Unde non inmerito Dominus opum adfluentiam arguit atque con-
dempnat, quarum concupiscentiam uniuersorum criminum causam

1 .In< fehlt in . %) Der C. :ambigere: mit cinem Swrich (i° durch dag
zweite ez, 3 So der C.; 8. Dei auctorifate. %) Der C. »>praestare-. *) C.
sconquesitae, wie es scheint, mit einem Strich (i) durch .e<. %) >Autc fehlt
im C.; 8. hat -ef« erginzt.



D4 Tractatus de diuitiis.

esse cerncbat. Quis enim sapiens aut prudens dubitet, cupiditatem
fontem esse omnium malorum, radicem scelerum, culparum fomitem,
delictorum materiam, propter quam nee terra, nec maria, nec ullus
omnino locus aut secure inhabitatur, aut sine pauore transitur?
Huius igitur concupiseentiae causa pracdones in fluctibus, in itineri-
bus latrones, in uicis et urbibus!} fures et in omni regione raptores.
Propter hane circumuentiones, rapinae mendacia, periuria, falsa
testimonia, fraudes, inpietates, crudelitates et guaecunque esse ne-
fandorum facinorum genera esse possunt. Huius causa cotidie inno-
centium sanguine terra polluitur, spoliatur pauper, miser opprimitur,
nec uiduis aut orphanis?®) pareitur. Propter bane omnibus paenc
momentis lex diuina contempnitur, et assiduis pracuaricationum
generibus decretum cacleste uiolatur.  Huius causa nonnunquam
expugnatur pudor, castitas uincitur®) et per inlicitas uoluptates in-
pudens libido bacchatur#). Per hane saepe parricidia partim uotis,
partim operibus perpetrantur. Dum quis ad diuitiarum possessionem
nimia et inpatienti auiditate festinat, mortem parentibus aut optat,
aut inrogat. Harum causa etiam maleficiorum infausta et nec effa-
bilis, [nce] nominanda inpietas®) discitur, et ad ommium turpium
non minus quam criminosarum artium studia prosilitur. Per has
peruertuntur®) mores, animi quoque uiolantur et omnis bonae indoli;
natura corrumpitur. Denique quotusquisque diues sine elatione, sine
adrogantia, sinc tumore, sine superbia, sine fastu? Quis, quamuis
sit in paupertate mitis, humilis, patiens, benignus et lenis, non,
aecedentibus dinitiis?), aut tumore inflatur, aut superbia extollitur,
aut inpatientia concutitur, aut ira succenditur, aut furore grassatur?
Quando opulens conditionis suae aut fragilitatis memor est? Quando
se®) uon ita obhulseitur, ut neque esse®) hominem putet? Uel quo-
modo putat, qui superbo nimis ct elato fastizio naturae suae asper-
natur nosse consortes. Et co se, quo deterior est, cmin eupit non
esse, quod homo est, acstimat esse meliorem'?). ingentibus miser
imuolutus malis et tantorum forsitan peecatorum seruus, quantarum

Y Der C. hat :fwipibus- st. set nrbibus-. ® C. orfanis. 3) C. uintitur.
4 C. naccatur, was S. falsch in svagatur< corrigirt hat. 5, C. infansta et nee
affabilis nominanda inpictas.  S. nec fausta. nec affabilis impictas. Infausta
et ineffubilis, nec nominanda? ® So schon S.; C. sepe reuertuntur. 7 Im C.
ist das >none vor saccedentibus« hier wiederholt. %) So der C.; S sui.
9 Die Worte :neque esse. stchen wit etwas sehwirzerer Dinte iiber der
Zeile, ™) Alles von -Et eo s¢ — csse meliorem: nach dem C., doch it
Ausnahme von ssee, statt dessen dersclbe fe- liat (eof equod. 8. hat, was
der C. giebt, in et cis deterior est, cun cupit non esse quod homo est.
Acstimat sese meliorem- veriindert.



Tractatus de diuitiis. 55H

diuitiarum dominus. Dedignatur inopem, qui illo eo forte morum
integritate sit ditior, quo rerum facultate pauperior est, et in humili
habitu nec Domint sui contemplatione mulcetur.  Audias illum
dicentem deinde hune abiectum, mendicum, ignobilem, et hic dicere
aliquid nobis coram positis audet et in his pannis de morum nostrorum
conuersatione tractare et conscientias nostras per rationabilem dispu-
tationem ueritatis agnitione!) pulsare! Quasi solis diuitibus loqut
coucessum sit, et ueritatis ratio opibus magis, quam sensibus debeatur,

XVIII. 1. Non frustra ergo Dominus eam rem ubique pacne
arguit atque condempnat, cuius cupiditatem ommnium scelerum semi-
narium nouerat. Nee inmerito dinitibus per difficillimi exemphi
conparationem regni caelestis quodammodo aditum clausit, quos ma-
lorum omnium causa®) inlaqueatos uidebat. Facilius, inquit, came-
lus per foramen acus transibit, quam dives in regnum caelorum?).
Quid de tam cuidenti loco diutius aliquid disputare necesse est,
nist tanfum diuites admonere, ut tune demum sciant, se caelestis
gloriae possessores fore, cum aut tam magnum aeum repererint,
per cuius foramen camelo?) sit transire possibile, aut tam modicum
camelum, cui etiam acus angustissimus aditus pencetrabilis sit.  Quod?)
si hoc penitus inpossibile cst, quomodo illud, quod adhue inpos-
sihilius defimtur, inplebitur, nisi forte, beune dispensatis opibus suis,
diues sufficiens aut pauper ingredi contendat, quo opulens intrare
non poterat. 2. Sed noun de camelo dictum est, inquics, cui per
forumen acus transire penitus inpossibile est, sed de camelo®), id
est de nautico quodam fune. O humanac cupiditatis cirea diuiti-
arum amorem nimia ¢t non ferenda uersutia, ut usque ad funium
nomina?) perneniret, tantum ne affuentem mundi substantiam in-
minuere cogeretur! Quam beata esset, si erga Dei dilectionem
tanta animi sollicitudine laboraret! Sed mens terrenis amoribus
vecupata caclestem non reeipit caritatem. Hoe tamen miserrimum
argumentum est et®) nusquam diuitibus profuturum. Quasi possibilius
sit, tam magnum funem acum transire, quam camelum, 1id est ani-
mal illud notissimum, ponetrare.  Adhue parum serutatus es, non-
dum dignam defensionem, per quam securus a caelesti sede ex-
trancus degeres, inuenisti.  Quid tibi cum nauibus, quarum tam uasta
sunt instrumenta, quam fortia? Inter lanificia magis inquisitionis
huius adhibenda est sollertia, si uel illie filum aliquod, quod came-

1 So mit S.; der C. hat -agnitiora-. % A. cansam. %) Matth. 19, 24.
Mare. 10, 25, Lue. 18, 25. %) Der C. hat hier und im Folgenden mit einer
Awsnahme iiberall scamellus. S, Georges s. v. ®) C. und it ihin 8. qut. )
Hier hat der C. scamelns<, 7)) C. nominem.  #; C. :ute, was 8. beibehalten hat.



56 Tractatus de diuitiis.

lus!) dicatur, inucnias.  Inridenda est paululum hutusmodi hominum
stultitin, quamuis semper »it detlenda miseria, ut nouerint, sibi illa®)
apud Duminum minime argumenta profutura®), quae hominibus
etiam habentur in risus. 3. Sed superioris, ais®), definitionis dif-
ficultatem inferiore condiit®), immo ctium penitus aboleuit®), dicendo:
Quae mpossibilia sunt apud  homines, possibilic sunt apud Doned-
™). Sane possibilia. non modo diuites cum suis omnibus ct
inpedimentis et diuitiis®) caclo recipere, uerum etiam camelos ipsos.
Si de possibilitate Dei agitur, a regno eius nullus esse inuenictur
extrancus, quia nikil Deo inpossibile reperitur.  Et quomodo superior
poterit stare sententia, quae aut dici non debuit, si diuina erat potentia
reseindenda, aut si debuit diei, reseindi omuino non potuit? 4. Sed?)
restat intellegi, qualiter dictum sit, possibilia apud Deum9) esse, quae
apud homines inpossibilia uidebantur. Cum almueret Dominus?'), siue
in omnibus diuitem, siue tantum pecunias habentem reguum caelestes
pereipere, discipuli'®), qui needum perfectae scientine plenitudinem
possidebant, apud quos diuites ex Iuduica institutione adhue magni
habebantur, eo quod aliquotiens') pro'™) nimia possidendi ) adflu-
entia misericordiae opera exercere uidercntur, nondum seientes, quod
uniucrsae legis transgressor haberetur, qui uel unius mandati prae-
uaricator existeret, audita dominica sententia, desperationis mocrore
pereulsi sunt, retractantes apud se atque dicentes:  Si etiam illis,
quibus per diuitiarum substantiam omue pietatis ofticium plere possi-
bile est, per tam ardui exempli conparationem caclestis regni adi-
tus'®) denegatur, quid de medioeribus pauperibusque censendum est,
quibus nulla misericordiae materia subpetit'™? Aliquid'®) ita cos
semsisse, ex eorum responsione monstratur.  Qués ergn, inquiunt,
saluws esse poferil? quasi nullus saluus esse possit, si salui diuites
non fuissent, aut'®) in illis tantum uniuersi humani generis summa

8o der C. ¥ C.illa. % C. profuturd. % -Ais<, was der C. hat.
fehlt bei 8. % Der C. hat iiber dem »te von -condiit- ein gauz klcines
d-. wie es scheint, von des Schreibers Hand, S, condivit. ¢, C. abolebit.
7 Matth. 19, 26. Mare. 10, 27. Lue. 18, 27, C. dominwm (diom).  * C. witiis.
Schon 8. lhat dies in :diwifiise corrigirt. ¥, C. und wit ihm 8. : Et<. ) So
der €. dm; 8. Domiaum. ™ So der C. und nach ibm A.; L. abnuere
wideatur, ;8. percipere.  Discipuli.  Aber it -discipuli- beginut der
Nachsatz zum Vordersatze: -Cum abnuerets ete. ) So der C.; 8. aliquo-
ties. ™ L. prae.  '®) So mit L.; A. possidente: der . spossidentiac durel:
den Einfluss von -adffuentia- entstanden. % C. additns. V7, L subpedit.
13 Kinigermaassen, nngefihr so; 8. hat das, was der C. giebt, -alyd-, wit
cinem Strich durch - und sde At quod- gelesen. ¥) 8. fuissent.  Aut
in illis.



Tractatus de diuitiis. Y

consisteret, cum multo pauperum turba numerosior?) sit, et inter mille
inopes uix locuples unus appureat.  Unde respondetur illi:  Quod
inpossibile est apud  homines, possibile est apud Deum®), id est:
Quod humano sensui uidetur inpossibile, ut quis absque?) dinitiurum
abundantia saluus csse possit, hoe apud diuinam scientiam multo
possibilius est'), cul magis humilis et sancta paupertas, quam superba
¢t iniqua diuitiarum iactavtin conplacet; cuius etiam hoe bonum
absque malo esse difficile petest®), dum pracstatur non tam diuinac
miscricordine promerendue gratia, quam humanae coneciliandac gloriac
causa. D, Sed regnum caelorum, inquies, diuitibus Dominus, non
acternae uitac pereeptionem denegauit, quia non statim a uita exclu-
ditur, cui caclestis regni possessio interdicitur, eo quod sit ct uita
cum regno et uita sine regrno. Omnis enim, qui reguat, uiuit, non
omuis, qui wiuit, regnat. Primum quacro a te %) illius uitue locum,
quam?®) extra regni finem esse determinas; deinde, si hi, qui uitam®)
sine regno habebunt?), salui esse poterint.  [Respondes'®)]: Credo, salui.
Et quomodo apostoli dicunt: (uis ergo poterit saluus esse'')? st reg-
num tantum seiebant diuitibus dencgatum? Unde aperte manifosteque
munstratur, ubi regnum est, illic esse et uitam, ¢t ubi uita sit, ibi-
dem salutem esse, et ubicunque salus non sit, illic nee uitam esse,
nee regnum, et eos, qui extra regni terminos fucrint, suluuos esse
non posse. 6. Sed populus gentilium, inquies, camclus est appel-
latus, qui'®), quamuis omnium esset uitiorum generibus deprauatus
et nihil in se rectum habens, quia cameli in modum Christi se fided
subieeit atque substrauit, facilius per foramen acus, hoe est angustae
uine '3} tramitem, introiturus praedicitur, quam diues, id est Iudao-
orum pupulus, in regnum caelorum. Quod Tudaeorum populus diues
non possit') intellegi, iam superius disputatum est.  Nunc uero,
au gentilium populum eamelum nuncupari conucniat, peruidendum.
Primum quacro, quae ratio exegerit'?), ut huec causa tanta nominum
diversitate obscuraretur, uel quid prohibuerit, gentilium populum pro-
prio nomine uocitari, aut quac causa poposcerit, ut appelletur '%) alicno.
Dicis, quia antedicti animalis more diuersorum esset flagitiorum ini-
quitate distortus.  Nulla ergo in Tudacis prauitas erat; aut, si erat,

', So nach dem C.; A. universior, L. universalior. %, 8o der C. din,
S. Dominum. — Lne. 18, 27. % C.afque. *4) C. und mit ilun 8. sessee. * 8o
der C. Man hat entweder >hoc< zu streichen oder anzunchmen, dass nach
sbonum« Worte, wie :quod facit, ausgefallen sind. ¢, C. adfe. 7; So der
C.: 8. quem. %) So der C.; 8. eliam. €. :habebant und mit ihm S
19 Dieses Wort oder »dicise muss lhier ausgefallen sein. ') Matth, 19, 25.
Mare. 10, 26. Luec. 18, 26. %) C. und mit ihm 8. .quiec. ¥ C. uia
"; C. posses; S. pusset. V', C. exigerit. %) Apellaretur?



Al

HR Tractatus de dinitiis.

cur non et isti ciusdem conparationis notantur exemplo? TUel quo-
modo cameli econparatio hominibus peecatorum uitio deprauatis con-
ucniat?), scire desidero.  Quia rectum corpus non habet, inquies.
Quasi?) aliquod animal sit, quod in lineae modum recto tramite
deducatur, et nullam corporei status aut curuaturam habeat, aut
fexuram, maxime illud?), quod ex diuersorum membrorum diuersitate
consistit. Et quamuis multipliciter aut incuruatum sit, aut inflexum,
natura sua!) rectum est. Et, si quod habet, naturaliter possidet, uitio
caret. Et si uitio caret, quomodo homini non natura, sed woluntatis
arbitrio deprauato conparari poterit? Quod naturali tenore formatur,
inreprehensibile debet fudicari, 7. Cur ergo, dicts, ipse Dominus
nonnunquam homines animalibus conparat, ut Chananwos®) canibus,
ut Herodem uulpi, ut apostolos ouibus, ut malos et pseudoprophetas
lupis &2 Ista®) non tam?® ad?®) eorporis habitudinem, quam ad morum
similitudinem referuntur, qui nec in'% ipsis animalibus absque aliquo
naturalis motus gubernantur arbitrio.  Sed bene aut Herodem uul-
pem dicts, aut Chananaeos!) eanes, aut eacteros his appellationibus'®),
quibus a Domino uwocati sunt. Ubi legis, gentes cameclos dictas'),
ut et tu eas') ita debeas nuncupare? Quodsi nusquam seriptum
est, quomodo propria audes usurpatione pracsumere, quod uullius
seripturac auctoritate firmatur?  Uecl qua lectione instructus didieisti,
quod foramen acus angusta uia intellegi debeat?  Aut si uere ita
sentiendum est, quomodo per illamm camelus, id est populus cunctis
delictorum iniquitatibus deprauatus ineedat, quam paucorum iustorum
esse dominicae sententine auectoritute sancitur? Aut enim gentium
populus camelus uitiorum prauitate erit et, quamdin hoe fuerit,
angustamn uiam intrare non poterif, aut, si, omni infidelitatis et pra-
uitatis errore deposito, recti itineris callem ingredi meruerit, fam
camelus dicl non poterit. 8. Expositis his, quae cum secundum quo-
rundam intellectum antedieti antmalis foeerant wocabulo nuneupari,
AU ita fict, ut hoe loco camelus siue seeundum historiae neritatem,
siue secundum allegoriae fallaciam™) foramen acus intrare non pos-

5 C. und mit ihm S. conuenict. 2 So C. und A.; L. quie si. % C.
illue.  * C. und mit ihm S. natwrae suae. 3 C. canancos. % Matth. 15,
22 96. Mare. 7, 26 fo. Lue. 13, 32, Matth. 10, 16. 7. 15. % Der C. und
mit ihm 8. :Istic. % Im C. ist +tam- ausgelallen. ¥ C. a. ") >Ine ist
im C. ausgefallen. ' €. cananens. ' 8. dieis. S. hat zn sappellationi-
bus: ~nuncuapas- hinzugefiigt, indem er anzenommen hat, dieses Wort sei ans-
gefallen.  Maoglich, doch nicht nothwendig. ' Der C. und mit il 8,

dictos< und :eos-.  Vielleicht doch das Rechte, indem der Verf. an die
heiduisehen Individuen gedacht hat. Vgl daum Matth. 28, 19: doccte onines
gentes, baptizantes cos (avrovs. M So der C.; 8. translationem. :Falla-



Tractatus de dinitiis. 5y

sit'). 9. Deinde, quale est, quod, cum angusta uin et regnum
caelorum sibi inuicem connexa®) atque coniuneta sint, saluato-
rem cu®) ab alterutro sequestrasse, credatur? Nam si foromen acus
anzusta wia est, . ... % facilius, inquit, camelus introibit per foramen
acus, quam diues in regnum caclorum. Cum dicit:  Facilius illud,
quam istud fiet, infinitam discretionem ostendit, et, si ingens disere-
tio est, non potest de avgusta uia intellegi, quae caclestt regno
contungitur, non separatur?®). 10. Illud uero quae ratio faciat, intuen-
dum est, quod hi, quibus moris est, omnia paene testamenti ucteris
allegorica et mystica expositione tractare et noui seu®) pracecpta,
seu gesta historicae magis intellegeutiae simplieitate sentire, eo quod
ueterum facta nouorum praefigurauerunt neritatem, ut? in sola causa
diuitiarum consuetudinem suam aut obliuiscantur, aut mutent et
pracpostero ordine, quae in lege sunt gesta, ad defensionem diuitum
simpliciter et absque imaginarine interpretationis mysterio subutan-
tur”), euangelica uero praccepta, omni historiae simplicitate et ueri-
tate ) submota, allegorica nitantur obumbratione uclare, tanquam in
hac tantum re nouum testamentum figura sit ueteris, cum in ommni-
bus uetus nout imaginem gessisse noscatur. Diuitias enim Abrahae
et Dauid et Salomonis et cacterorum simpliciter intellegi uwolunt;
ubi uero aliquid in cuangelio de divitiarum contemptu legitur,
typico ') moliuntur tractatu corrumpere, cum magis, ut diximus,
legis, quam gratiae allegorizare mandata conueniat, nisi quod huius-
wodi non tam seripturarum uim'!), quam uitae suae qualitatem'®)
conantur adstruere et per falsam legis interpretationem ommi acu-
minis %) ingenio defensare, quod™) diligunt, et conucrsationem suam
non tam secundum ecuangelica praecepta dirigere, quam secundum
actus sul morem euangelicorum mandatorum intellegentiam  tenipe-
rare. Non enim tam uitam suam legi subdere cupiunt, quam legem
suis conuersationibus subiungere. Uolunt enim ita pracceptum esse,
ut uinunt, non ita uiunere'), ut praeceptum ecst. Sed huiusmodi
sensus auctoribuz suis non solum nilil proficiet, uerum etiam obesse

ciam: wird durch das vorangehende gegensiitzliche sueritateme geschiitat,
' No der C. Zwischen >Lxpositis his — nuncuparic und sita fiat — non
possit« muss Einiges ausgefallen scin. %) C. conexa. * Der C. ut saluatore.
Y .1h eo separatur? %) Auch hicr muss etwas ausgefallen scin. %) €. no-
uiset. 73 sUt< scheint eine durch die weite Entfernune von ~quode (guod
hi- hervorgernfene Incorrecthieit zu sein.  * So der C.; 8. supputantur. Su-
buti. unter der Haud, heimlich gebranchen, fehlt in den Lexx. dbutantur? ) C,
ueritaté. ' So der C.; 8. tropico. ') C. seripturarii ui. 8. bloss sseriptu-
rarumne, ') C. -qualitate: und so auch 8. 13, C. omidciumbis. ) Su der
C.; 8. quae. '*; C. >ueueres mit einem Strich (i) durch das crste »>ce,



60 Tractatus de diuitiis,

credendum  est, cum per cum non modo eaelestium mandatorum
pracuaricatores, sed etinm adulteratores fuisse doccantur.

XIX. 1. Sed!) dicis:  Praceeptorum prius genera inplenda
sunt et ab omm iniquitatum flagitiorumque mquinamentis animus
expurgandus, ct sie diuitiarum substantia distrabenda. O argumen-
tum tam pro diuitiis, quam pro peecatis pariter inuentum! Nam,
cum dicatur, tum demum uniculque spernendas esse diuvitias, cum
omnia praeceptorum mandata seruaucrit, ct perdifticile sit, diunitem
uninersa legis ussa conplere®), ita fiet, ut nec mandatorum plenitu-
dinem, diuitiarum necessitatibus curisque arcentibus, inpleat, ¢t dum,
quod est difficillimum, expeetat, nee diuitias aliquando contempmat.
Aliter Christus suos discipulos inbuit, quem nihil prius docuisse
inuenics, quam cuncta sacculi inpedimenta spernenda, quo fucilius
cuangelica possent mandata inpleri?).  Quod illo in loco praecipue
demonstratur, quo parsbola saluatoris uerli caelestis inducitur, in
qua spinis diuitiae conparantur, ita in aruis cordis nostii suis curis
ac uwoluptatibus semen uerbi suffocantes, ut in terreno agro spinae
omnium generam semina aut infructuosa reddunt, aut nec germinare
permittunt®).  Si igitur cor nostrum humo®) adsimilatur, uerlum
ucro seminibus adacquatur, diuitiae autom spinis et sentibus®) con-
parantur, quis terrae huius cultor intellegendus est?  Ammus, nisi
fallor.  Quid ¢rgo primum in spinosa humo agricolae exercendum
est?  Ante dacienda semina, et postquam fructus aftulerint, spinae
eradicandae, an prius ab omnibus seminum contrariis mundandus est
ager, ot sic bonorum fruzum grana iactanda sunt®?  Et nobis igitur
huius conparationis exemplo diuitiarum inprimis spinae cucllendae
sunt, ne bono seminl possint esse contrariae. 2. Dieis forsitan:
Cur autem non cum diuitits omnia possim Christi mandata seruare?
St potes, nihil tibi diuitine obesse credendae sunt.  Primo ergo
ipsorum mandatorum specics nosse debes, et st etiam diunitibus in-
plere®) possibile sit, diligenti examinatione rimare.  Inbemur enim
non mentiri, non maledicere, non periurare, sed nee iuste quidem
turare, nulli malum pro malo reddere, iuimicos diligere, pro perse-
cutoribus et calumniatoribus nostris instanter orare; non licet nobis
ablata repetere, non saccularia tudicia adire, non uicem iniuriam
inrogantibus repensare,  Prohibemur etiam cum fornicatoribus, aut

1 So mit 8.5 der C. :scio . Wiire dies das Rechte, s¢ hLidtte man
~dices- zn lesen (Ich weiss, dw wirst sagen™. 2 Inplere?. ¥ C. und mit ihm
S. suppleri. *: So der C.; 8. sreddant- und spermittant-. ® C. homo. * C.
sensibus. ¢ Hier miissen Worte, wie . Credo, prins mundandus: oder > Sine
dubive ete., ausgefallen sein. ) A. impleri. A dinitibus inpleri?



Tractatus de dinitiis. 61

elriosis, aut maledicentibug, aut rapacibus etbum eapere; non licet
unbis otiosum saltem proferre ex ore sermonem. Quid necesse est,
aliquid de maioribus dicere, cum nulli esse possit ambiguum, eis
maiora non licere, quibus etiam wminora prohibentur admittere.  Ob-
seero te, ut mihi secundum conseientiac tuae testimonium respondeas,
an baee omnia inplere possibile sit ei, qui dinitiarum nexibus fuerit
mplicatns.  Tanto enim  unicuique amplioris cura  sollicitudinis
nascitur, quanto maior rerum substantia possidetur?).  Multos propter
Deum®) pauperes setmus ab omni terrena facultate, proprietate. cura
alienos?)} nullisque mundanae possessionis necessitatibus praepeditos
et tantum terrac liberos. quantum  extrancos, et uix nihilominus
mandatorum perficere plenitudinem possunt. St illi uix possunt,
quid facient, qui ingentibus diuitiarum euris et inmensis mundana-
rum rerum sollicitudinibus occupantur? Et ne quis putaret, aliqua
korum, quae superius memorauimus, sufficere;, quamuis non uninersa
~ssruentur, alio in loco dicitur:  Qui wuninersam legem seruanerit,
affendat anfem in uno, factus est omnium rens®). Et ne hoe de
ueteris tostamentl tantum pracceptis intellegendum  existimes, seito
illud Christianis dici, quibus iam nouae legis mandata erat necesse
perficere; quippe cum regnum  caclorum non introiant, mist qui
prioris instrumenti cultores abundantioris iustitize magnitudine?)
ante ) transierint?). Quod autem et nouum testamentum lex diea-
tur, beatus apostolus doect, dicens:  Ifis, qui sine lege erant, quasi
sine lege essemy cum sine lege Dei mon sim®), sed in lege sim®)
Christi®®y.  Et alibi:  Inuwicem onera uestra portate, et sie adimple-
bitis legem Christi™). 3. Quid ergo dicimus: Quod diuitiae pec-
eatum sint?  Absit!  Non quod ipsae peccatum sint, sed quod
peeeandi oceasionem porrigant, dum aut male eonquirantur, nut non,
sieut oportet, possidentur, aut per harum sollicitudinem caclestium
mwandatorum incuria naseitur, et delictorum erebrior necessitas mini-
stratur.  Quapropter spiritus sanetus testatur et dicit:  Iili, ne in
muliis sint actus tui, el, si diues fueris, non eris inmunis a delicin?).
Erzo, sicut superius diximus, peceandi occasionem diuitiae pracbent,

1y .4b eo possidetur? %, So nach dem C. {dm); S. Dominum.  *) Der
(. .ah omni terre facultates, proprictates, curas: ohne salienos-. 8. hat
diese Worte in -ab omuninm terrae facultation proprietatibus et curiz alie-
nes:  corrigirt.  4) Jac. 2, 10, %) C. smaguitudinem:, was S. behalten hat.
) ~Ante- ist ganz iiberfliiesiz und darmnm verdiichtiz. Vielleicht wollte ein
Schreiber santeierint- setzen, schrieb aber nnr -ante-, weil er alshald sah, dass
stransiarint: folgte, und vergass dann sante: zn tileen,  7) Der Verf. spiclt. anf
Matth. 5, 20 an. %) So der C; 8. essem. ) C. sum; 8. essem. )1
Cor. 9, 21. ') Gal. 6. 2. ') Sir. 11, 10.



62 Tractatus de dinitiis.

et possidendi nimietas causa cfficitur errandi. Prudenti et religioso
animo ct absque alicuius repreheusionis macula uiuere concupiscenti
non modo peceatum, uerum ctiam peccati ipsius pertimescenda esse
debet occasio.  Deatus, inquit scriptura, qui limet omnia propter
Dominum?*).  Occasiones enim peccatorum occasionibus ualetudinum ¥)
similes sunt. Sicut enim corpore inualidus?®) pristinam difficile
recipiet sospitatem, nisi omnes prius occasiones, per quas infir-
mitatum  causae ministrantur, abstulerit, ita anima peccatorum
depressa morbo et iniquitatum febribus exaestuans pracualescere
difficile poterit, si non uniuersas ante occasiones absciderit delicto-
rum.  Et ut scnsatus aeger, recuperare uolens celerem sanitatem,
ualetudinis sune causas atque materias per se ipse perpendens,
omnia saluti contraria repellit ac remouet, quamuis desiderabilia
nimis sint et deleetabilia uoluptati, ita uir prudens et sapiens, qui
melioris substantiae, animae seilicet, desiderat sospitatem, occasionoes
omnes debet intellegere®) peccatorum, et, cum eas integra considera-
tione librarit, ab omni animi sui desiderio procul auertere, nee
amplius iam uelle diligere, quamuis dulee atque suaue sit, quod per
saporis sui commodum spiritalibus uiscertbus letale uirus infundat.
Nolo enim, milii 1am dicas: Sed 1lla et illa Deus ercauit; quoniam
et multimoda pomorum genera et frigidissimi fontium liquores ot
uini suauissimi specics Dei sunt creaturae®), nec ideirco tamen
febrientibus ) porriguntur, quia maior per hace causa potest uenire
languoris.  Sed quid de eegris loquor, quando hoc percipere nec
sanis quidem nisi cum- modestine temperamento salubre sit, quia
in omni specie noect, quicquid supra naturae necessitatem auida
nimis et uisatiabili concupiscentia sumitur. 4. Sed concedam tibi,
quod ita habere diuitias possis, illas scilicet, quae ex bona parentum
haereditate descenderint, ut cas absque ullius delieti contagione
possideas, et sint tibi bonorum operum materia, non causa uitiorum,
Esto, tu illius efficacine sis atque uirtutis illius, perspicuitatis atque
prudentiae, ut aut solus, aut rarus illam rem ad tuum commodum
uertas, quae aliorum saluti adferat detrimentum percnne. Quanti
sunt enim illius, cujus tu uideris csse, circumspectionis atque pru-
dentiae, ut aut per malum sibi diuitias intellegant®) non expetendas,

1) Der Verf. ziclt woll auf lic Worte: Timentis Dominum beata est anima
eins in Sir. 34,17 % C. nalitndinne. %) So nach dem C.; 8. corpus inualidnm,
wogegen ausser dem C. -abstulent- spricht, was cine Person als Subject verlangt.
4) C. sintellegere« mit einem Strich () durch das zweite se-. ®) C. creatura.
%) So nach dem C.; S. febricitantibus. ) C. »intellecant- mit einem Strich
) durch das zweite -e«.



Tractatus de dinitiis. 63

aut per bonum uenientibus uti uclint in misericordiae aut pictatis
ofticiis?  Tu de bono habes et bene possides'), quod nee iniuste?)
forsitan  consecutus ez, et iuste perfrueris; sed alil non intuentur,
unde habeas, uel qualiter habeas, nist tantum, quia habeas, et, quia,
qund?) habeas, uident, unde uel qualiter habeas, non uident.  Et
dum hoc solum optant imitari, quod uident, incipient per fus ot
nefas quacrere et scelera multa committere, ut tibi in possidendi
quantitate aut pares, aut superiores uideantur existere; ct erit iam
substantia tua non tam uirtutum occasio, quam causa uitiorum. Sed
mihi bonorum operum materies, inquics. Solo*) tibi bonorum, plu-
rimis ucro malorum. Et nescio iam uel si tibi per cam boni aliquid
conferatur, quae interitus fuerit causa multorum. Contempnenda
est illius rei bonitas, quac multos, dum uni prodesse putatur, occidit.
Quanto melius egeris, si tua omnia erogando triplex perficias bonum.
Primum misericordiae, quod tune ad perfeelum consummasse eredendus
es, cumn uniuersa distribueris; secundum, quod, dum tibi nihil dere-
linquis, omnibus non modo peccandi occasionem auferes, uerum
etiam praebebis uirtutis exemplum; tertium, quod perfectionis gra-
dum conscendis, cunetis substantiac facultatibus erogatis.  Quid ergo
dico? Ut dinitias a piissimis parentibus derelictas, abauis, proauis,
atauis tritauisque®) conlatas absque ulla causa peceati, absque alicutus
laesione uel dolore quaesitas odio nostris suasionibus habeas?  Absit!
Quin potius hortor, ut dilizas. Omue enim, quod quisque fidehiter
diligit, non temporali 8), sed neterna possessione obtinere desiderat.
Si amas patrimonium tuum, id age, ut illud sempiterna uwaleas
haercditate retinere. Kt si uere hoc cupis, dum tempus habes,
teansfer illud de terra in caelum, quia, quicquid in hoe mundo
remanserit, mundi fine delendum est.  Quicquid illue? igitur, dumn
uiuis®), transtuleris, perpetuo possidebis, quicquid autem hie relique-
nis, perdidisti. Memor esto illius sententiae dicentis: JTustifica ani-
mam fuam ante obilum, quoniam non est apud inferos quacrere
eilhos®). Bt alibi: Anle indicium para iustitiam (i0i'°).  Ego illum
diuitem  magnificum atque laudabilem puto et cunctis sapicntine
merito praeferendum, qui ita uitae mortisque consideratione se tem-
perat, ut ante se uniuersa praemittat, ut'!) secum pariter sua cuncta

) Der C. habeas und >possides:; 8. -habeas: und spossideas<. %) So
der C.; 8. verkehrt »iustes. %) Der C. quid. %) So der C.; 5. Neue, For-
menlehire der lat. Spr. I, 2535 und Georges 5. v, %) (. tratanisque. ¢ C.
temporalia.  Wohl ein durch das folgende .aeternac hervorgerufener Feh-
ler. %) L.oillud. %) A, a vivis.  ®) Sir. 14, 16. 17. ') Sir. 18, 19, ) A,
ant, L. ac.



64 Tractatus de dinitiie.

deficiant. De hoe scriptum esse reor:  Redemplio animae wirt déwi-
tiue ipsins'). Sed quomodo, inquies, ad caclestia possunt terrena
transferri?  Per illos seilicet, de quibus seriptum est:  Uade, nende
omnin lna of da pauperibus, el habehis thesaurum in caclis®). Me-
minisse debemus, nos in hoc mundo tanquam hospites et peregrinos
degere oportere, beato apostolo dicente:  Tanguam hospiles et pere-
grini abstinele wos a carnalibus desideriis®).  Ttem aling apostolus
dieit:  Dum in hoe corpore swmus, pevegrinamur a Domino*). Ergo
sicut aduenae in hac terrena habitatione sumus, ita®) aduenarum
morem debemus imitari.  Nullus enim peregre constitutus illa siln
conquirit®) et congrogat, quae sceum ad proprias sedes ferre non
possit.  Nemo enim de Tndia, aut de Arabia, aut de Egvpto ne
gotiandi cansa adueniens, Romae uel quocunque alio loco?) exiguo
tempore moraturus, aut domos sibi ibidem, aut possessiones con-
paret ®), aut aliqua, quac?) esse inmobilia uideantur, nisi aut aurum,
aut argentum, aut mercinm species, aut quaccunque secum ad pa-
triam propriam ferre sufticiat.  Ita ergo et nobis in hoe peragrina-
tionig nostrae tempore illa tantum desideranda sunt, illa quaerenda,
illa omni laborts ac sudoris studio congreganda, quae nobiseum simul
ad caelestin possunt regna transire, et in quibus ualeamus perpetuac
haereditatis locupletatione gaudere.
XX. 1. Sed nece illorum mihi practereunda est arzuta nimis
et urbana subtilitas, qui sibi religiosi uidentur, et mundi contemp-
“tores tam apud se, quam apud imperilos iudieantur, eo quod aut
humiliore'®) incedant habitu, aut nulla illos'') possessionum uel
ornamentorum, aut auri, aut argenti, aut cuiuslibet pretiosioris me-
talli pompa deleetet, et omnia nihilominus suis abscondita thesauris
latent, et quod®?) coram!'®) hominibus inanis glorine causa fruendi
usut) contempnitur, animi concupiscentia possidetur. 2, Sed filios
habeo, inquies, quibus mea cupio uniuersa seruare.  Quid ergo reli-
gionis intuitu contempsisse te fingis, quod liberorum contemplatione
custodis?  Uel cur tibi plaudis?®), aut complaces, quasi noui aliquid
geras, st omnium bonorum tuorum tuos filios haeredes instituas, quod
facere etiam infidelibus moris est? Aut in hoc forsitan te Deo
aliquid conferre existimas, quia liberis tuis celerius praestas, quod

Y I'rov. 13, 8. % Matth. 19, 21. 3 1 Pet. 2. 11. % 2 Cor. 5, 6.
by Codne % C. >eonquerits mit einem Strich () dnrch -ee. 7)) Se nach
dem C.; 8. alioin loco. ®) L. comparat. ¥} Quac< fehlt im C. ™) C. hnmi-
liore, ") C.oilles. ') sQuade diber der Zeile mit schwiirzerer Dinte.  Es
scheint jiinger zu sein. ) (L earam. ") C. cususe, was S. beibehal-
ten hat. ;) A. plandes.



Tractatus de dinitiis. 6O

eis!) eras quandoque sine dubio relicturus?  Quid ergo  dicimus?
Ut filios tuos penitus exheredes,  Absit!  Sed ut illis non plus,
quam naturae necessarium  est, derelinquas.  Nam quomodo  vos
diligis, si illis ea uideris conferre, quae noceant? Obesse enim et
ipsis possunt. quae tibi uisa sunt obfuisse.  Aut emim tibi nihil
obfuerant. et, frustra ea spreuisse te, stmulas, aut, si obfuerunt, nee
illis conferenda sunt.  Nullus enim, quod sihi noxium sentit. cupiat?;,
cos possidere, quos diligit.  Aut ergo filios non amas, st eis uis
conferre contraria, aut, si amas, certum est, te uon quast contrarium
Liabere, quod illis optas, quos®) diligis, exbhibere; sced, ut superius
diximus, humanae 4} gloriae causa, quasi inutiie spreuisse te, simulas,
quod intra animi conscientiam pro summo amplecteris bono.  Nihil
enim nobis proderit aut numerosae sobolis glortosa progenies. aut
per uniuersas®) mundi partes longe lateque diffusa uberrimi eospitis
locuples 8 ac spativsn possessio, aut plurimarum  acdinm  superba
nimis et clata constructio, aut pretiosarum uestium?) multiplex et
«lorlosa concinnitas, aut dignitatwin uel honorum ambitiosa inetantia,
cum extrema ad%) nos hora peruenerit, enm ambiguus omuibus finis
aduenerit, in quo nullus?) secum practerquam bonorum aut malorum
operum fruetus aceipiet.  Nihil enim aurum. nihil argentum, nihil
pretiosorum lapidum coruscantes gemmae proficient, cum ille inru-
tilare'®) cocperit dies olim a Domino destinatus, eum ipsa etiam
ignibus coeperint elementa crepitare.  De quo propheta testatur,
dieens:  Magnus est dies Domini, maynus et inlusivis nimis, et quis
erit sufficions eiV')? Kt beatus apostolus Petrus: . Adueniet aulem
dies Doniint ut fur, in qua coeli magno inpetu transibunt, elementa
wero calore soluentur.  C'wm haee igitwr omnia dissoluenda  sint,
quales oporfel nos esse in sanctis conuersationibus ef  pictalibus,
expectantes et properanies in aduentum diei Domini, per quam cacli
ardentes soluentur, et elementa ignis calore tabescent')?  Ttem beatus
apostolus  Paulus:  Terribilis quaedam expectatio iudicii et jynis
aernildatio, quae consumptura est aduersarios**), cuius horroris uim
non, qui diues fuerit, sed qui iustus, euadet, seriptura testante: . lu-
rim eorum et argenlum eorwn non poterit liberare ecos in die irae
Domini™), ot alibi:  Non prodevunt thesawri iniquis, institia anfem

Y C.egis. %) So nach dem C. (mochte begehren. wiinschen); S. cupit.
3 L. quod.  *) C. wumane. Das >uc ist mit schwiirzerer Dinte eingetiier.
%) C. uninersifas. ®) C. locuples enim. 7) So der C.; hei 8. fehit uestinme.
*) »Ade fehlt im C. ") So der ('.; S. falsch snullos<.  *') So nach dem C;
S. rutilare. ') Joel 2, 11. Ir. ') 2 Pet. 3, 10--12. ) Hebr. 10, 27.
") Zeph. 1, 18 vel. Ez. 7, 19.

9



66 Tractatus de diuitiis.

liberat a morte'). 3. Curramus igitur, dum tempus est, et, omni
coucupisceutiae excusatione postposita, quanta possumus celeritate, [et ¥)]
post laborem fidi simus(?)?), ne nos dies illa uacuos et infructuosos
mnueniat. Si uere fidi sumus, caelestibus nos remunerandos opibus et
perpetuae possessionis sublimitate ditandos, fustidiosa sit nobis terra
post caelum, et omnis temporalis et mundana possessio ad aeternae
illius beatitudinis conparationem quasi inutile stercorum sordeat
purgamentum. Nemo magna consecuturus miretur exigua. Facile
ualemus contempnere, quod sumus, si pro certo eredimus, quod eri-
mus futuri. Quid nobis illa magna cum ambitione concupiscere,
quae possunt etiam pessimi homines obtinere? Quanti locupletes
criminosi, quanti npit quantique lasciui, quanti nefandorum facino-
rum sceleribus inquinati! Si tantum iustos, sapientes, pudicos,
innocentes et pios cerneremus habere diuitias, merito cuicunque
prudenti illae cum ingenti auiditate desiderandae essent, quae solis
conpeterent bonis.  At*) uero cum constet, 1llas®) malos praecipue
sortitos, nescio, qua ratione sapientium quisquam potiri uehit, quod
ab stultis sceleratisque®) uideat possideri. 4. Sed [et”)] in pauperibus
ista sunt, inquies. Sed paupertatem nemo coucupiscit, et facilius
pauper®) ab istis se exuere quam diues potest, cui paupertas non
modo deliquendi non praestat fomitem, uerum plerumque possibili-
tatem negat, scriptura diceute: [Kst, qui peccare uetatur prae ino-
pie®).  Uide ergo, quid eligendum magis eit, quod delinquere prohibet,
an'’) quod nonuunquam'') peccare conpellit. Nam quod diues a delicto
alienus esse uix possit, superius'?) iam diuinae sententiae auctoritate
moustratum '3) est. 1llas magis diuitias conquiramus, quarum suf-
fragio Christi et angelorum eius participes esse mereamur. 5. Si-
mus plane locupletes et diuites, sed in bonis actibus, sed in conuer-
sationibus sanctis et piis; repleamus corporis nostri thesaurum
sunctitatis auro et argento iustitiae. Pretiosior nobis sit omni orna-
mento sinceritas; intrinsecus nos, nou extrinseeus conponamus, id
est non corporis, sed spiritus decoramenta quaeramus. Ornemus
animam nostram, et, ut'*) Deo formosa appareat, omnibus eam spe-
ciebus iastitiae depingamus. Erit enim satis compta ac decorata, si
sit in illa grauitas morum, couscientiae puritas'®), credulitatis!®)

Y Prov. 10, 2. %) »>Etc fehlt im C. Schon von 8. erginzt. %) C.
sidemus; 8. consideremus. *) C. Ad das »d« fast iiber der Zeile mit schwae-
zerer Dinte). % C. illz. %) C. sceleritasque. 7) »Etc fehlt im C. ®) C.
pauperfas. *) Sir. 20, 23. ) C. anno. ') Man erwartet sprope sempers.
1) Der C. superiore. ') C. monstrandit. ") C. ut et. ' C. purifitas.
Der Corr. hat das Wort mit schwarzer Dinte corrigirt. %) C. »creduli-
tates« mit einem Strich (i) durch das zweite se«.

LY



Tractatus de diuitiis. i

fiducia, sobrictatis abstinentia, patientize mansuctudo, pudicitiac in-
tegritas, misericordiac pictas, cordis humilitas, dilectionis caritas et
horum omnium consermatrix et altrix mera et inuiolata simplicitas.
Nulla enim Deo anima tam speeiosa, tam pulehra, quam cutus ost
imocentia margarita fulgentior.  Harum  diuitiarum opes et orma-
menta quantus possumus sagacitate quacramus. selentes, caclesti’)
regno indignos fore, quos non ommes?) opulentine huius pompa sit
comitata.

IV.

Epistola de malis doctoribus et operibus fidei et
de indicio futuro.

[ 1. Quantam de purissimae mentis uestrae sinceritate fidu-
ciam geram, ex hac pracsumptionis meae temeritate perpendite, qua
audeo eximietati uestrae colligata inueterandaque literarum apieibus
uerba dirigere. cum hoc in tempore solutum et liberum ac cito
fulsentem et rulius seripturae uinculo compeditum sermonem pro-
ferre uix tutum sit.  Duplicis entm ratio causae me ad huiuseemodi
animauit audaciam, et christianitatis uestrae bencuolentia, apud
quam®) nihil non tutum pio eloquio ecredidi, et caritatis Liberalitas,
cuins naturae est facilius omnia cauenda countempuere, quam eorum,
quae profutura existimauerit, his quidquam negare, quos diligit.
Tnsuper et illud accossit, quod ita uestrac essem conscius religionis,
ut certissime seirem, nihil eam magis uelle, nihil cupidius optare-
quam de sanctis uoluminibus seu uoce promptum, seu litteris inser-
tum incessabiliter haurive sermonem, et ea sibi semper, quae exer,
cere dinoscitur®), praedicari®). Quia, licet diuini oris eloquinm omni-
bus sit pro naturali suauitate saporabile®), attamen nullis tam dulee,
quam, qui se etus famulatul mancipare nituntur, efficitur.  [ofinita
animi oblectatio est, cum id sibi senserit adnuntiari, quod facit, et
tam contristart sancta mens potest, st resolutam doetrinam audiat,

Y C.ocaelestis. %) So der C.; Omnis? %) C. und mit ihm 8. »quem:.
) So der C; S, dignoscitnr. *) €. nad mit ihm 8. praedicare. %) C. sopo-
rabile.

:').



BRIEFE, ABHANDLUNGEN

UND

PREDIGTEN

AUS DEN ZWEI LETZTEN JAHRHUNDERTEN
DES KIRCHLICHEN ALTERTHUMS UND DEM ANFANG
DES MITTELALTERS.

THEILS ZUM ERSTEN, THEILS ZUM ZWEITEN MALE HERAUSGEGEREN

UND MiT ANMERKUNGEN UND ABHANDLUNGEN BEGLEUTET

VON
v &

DR. 0. P. CASPARI,

PROFRSSOR DER THEOLOGIE AN DFEH NORWEGISCHEN UNIVERSITAT,

UNIVERSITXTSPROGRAMM.

CHRISTIANTA.
GEDRUCKT IN DER MALLINGSCHEN BUCHDRUCKEREL
1890.

T



	III-VI. ...
	III. ...
	non omnibus, qui Christiani dicuntur, eadem Christianitatis lex ...
	Quaecumque iustam ...
	ponitur, et Christi formae saeculi habitus antefertur¹). ...
	eis¹) eras quandoque sine dubio relicturus? Quid ergo ...
	IV. ...

