
Angenendt - Reine Hände und Zölibat 1 20.08.2023 

Reine Hände und Zölibat im Mittelalter 

Von Arnold Angenendt 

In einem speziellen Punkt ist das Konzept der reinen Werkzeuglichkeit wenigstens zeitweilig 

allgemein in Frage gestellt worden, nämlich in der Forderung nach einer besonderen Reinheit 

als Voraussetzung für eine effiziente Gnaden- und Sakramentenspendung, konkret in dem 

Postulat sexueller Unbeflecktheit Die Gründe für diese Entwicklung sind komplexer Natur 

und reichen weit zurück. Zu erinnern ist an Pauli Mahnung, daß man sich nicht zu „Gliedern 

einer Dirne“ machen dürfe, sondern „ein Geist mit Christus“ sein müsse (vgl. 1 Kor 6,15-17), 

was bald als Vermählung verstanden wurde. Weiter war bei Paulus der Gedanke einer 

geistlichen Zeugung zu finden, hatte er doch selbst seine Gemeinden im Glauben gezeugt; 

dies war geistliche Vaterschaft Zugleich aber konnte der Amtsträger mit Christus bräutlich 

verbunden sein und dabei sogar „Mutter“ werden, denn Paulus hatte die Galater „[seine 

Kinder] genannt, für die ich von neuem Geburtswehen erleide“ (Gal 4,19). Das heißt: die 

Bilder wechselten zwischen Vaterschaft und Mutterschaft, wobei letzteres das zweifellos 

Ungewöhnlichere war, aber doch eine bedeutsame Konsequenz nach sich zog, daß nämlich 

der Amtsträger jungfräulich leben sollte. Von daher erklärt sich die auf den ersten Bück so 

überraschende Vorstellung eines „jungfräulichen“ Priesters, wie er dem Frühmittelalter dann 

ganz geläufig war.94 Die geistliche Brautschaft, so die weitere Begründung, habe schon bei 

den Priestern des Alten Bundes im voraus ihre Abbildung gefunden, da ihnen nur eine 

Jungfrau zu heiraten erlaubt gewesen sei (vgl. Lev. 21,13). Um wieviel mehr mußte das für 

die Priester des Neuen Bundes gelten, zumal eine damit korrespondierende Forderung im 

ersten Timotheusbrief gebot, daß der Bischof „nur einmal verheiratet“ (1 Tim 3,2) sein dürfe. 

Seit der Väterzeit wiederholte sich unausgesetzt die Forderung, daß der Weihekandidat wie 

auch seine Frau jeweils nur einmal geheiratet haben durften; es mußte für beide die Erstehe 

sein.95 Bald aber forderte man noch mehr: die gänzliche Jungfräulichkeit aller Altardiener. 

Den stärksten Antrieb erhielt die Enthaltsamkeitsforderung dadurch, daß sie sich mit der Idee 

der kultischen Reinheit verband. Für alle, die an der Bereitung der Eucharistie mitwirkten, 

geboten sich „reine Hände“, weswegen jede Art von verunreinigender Berührung zu meiden 

war, machte sie doch handlungsunfähig im Kult Für die Alte Welt hatte das einen 

allgemeinreligiösen Hintergrund, denn die „Forderung, nur mit reinen Händen der Gottheit zu 

nahen, gehört zu den Reinheitsgeboten der antiken Religionen“96. Griechische, römische und 

israelitische Religionspraxis gingen hier fast fugenlos in eins. Nötigenfalls hatten rituelle 

Waschungen eine, wie die Religionsgeschichte es nennt, „kultische Reinheit“ herzustellen. 

Den Kultdienern wurde dabei die zeitweilige oder gänzliche Enthaltsamkeit in der Sexualität 

abverlangt97 Mit steigender Ethisierung aber hatte sich die Rede von den reinen Händen zur 

Metapher gewandelt98 Äußerliches Waschen genügte nicht mehr, und statt der Hände sollte 

das Innere gereinigt werden. So treffen wir es auch im Alten Testament an: „Wer darf 

hinaufziehen zum Berg des Herrn?... Der reine Hände hat und ein lauteres Herz“ (Ps 24, [23] 

3f.).99 Jesus konnte sich ob seines ethischen Ansatzes über die zur Erlangung der Reinheit 

üblichen Waschungen hinwegsetzen: „Mit ungewaschenen Händen essen macht... nicht 

unrein“ (Mt 15,20b). Ein reines Herz, nicht reine Hände machen begegnungsfähig mit Gott 

Mit Recht ist festgestellt worden, „daß die kultisch-rituelle Begründung zölibatärer 

Enthaltsamkeit nicht genuin christlich ist und ihre Wurzeln nicht vornehmlich im Neuen 

Testament hat“100. 

In der Spätantike und ganz entschieden dann im Frühmittelalter bildete sich ein neuer 

Sprachgebrauch heraus: Die „reinen Hände“ wurden erneut zum Inbegriff für geschlechtliche 

Enthaltsamkeit, und zwar in einem verdinglicht-archaischen Verständnis; jede Art von 

sexueller Berührung verunreinigte und machte kultunfähig. Seit dem 4. Jahrhundert begann 



Angenendt - Reine Hände und Zölibat 2 20.08.2023 

man die priesterliche Reinheit amtlich durchzusetzen und dafür den Zölibat zu fordern. 

So erklärte eine römische Synode des Jahres 386: 

„An erster Stelle wird festgesetzt für die Bischöfe, Priester und Diakone, denen an den 

göttlichen Opferfeiern teilzunehmen obliegt und durch deren Hände die Taufgnade 

ausgeteilt und der Leib des Herrn bereitet wird: Nicht nur wir, sondern auch die 

Heilige Schrift verpflichten sie zur Keuschheit, wie auch die Väter befohlen haben, 

daß sie die körperliche Enthaltsamkeit einhalten müßten.“101 

Die Päpste wiederholten in ihren Dekretalen, daß die geschlechtliche Vereinigung, auch die 

eheliche, als „pollutio“ zu gelten habe und folglich Unenthaltsamkeit die Heiligkeit des Leibes 

(sanctitudo corporis) beeinträchtige;102 wer mit einer Frau geschlechtlich Austausch habe, 

könne nicht mehr „integer“ ein gottgefälliges Opfer darbringen.103 Das Aufkommen der 

täglichen Eucharistiefeier mußte die Enthaltsamkeit zum Dauergebot verschärfen.104 

Ambrosius von Mailand († 397), bei dem die tägliche Meßfeier schon in Übung war105, 

forderte in seinem ›Pflichtenbuch‹ vom Klerus mit der Herzensreinheit zugleich eine solche 

des Leibes, verstanden nun als geschlechtliche und eheliche Enthaltsamkeit: 

„Ihr, die ihr in leiblicher Unversehrtheit, in unverletzter Reinheit, selbst in ehelicher 

Enthaltsamkeit das Gnadenamt eures heiligen Dienstes empfangen habt, begreift wohl, 

daß dieser Dienst sonder Tadel und Makel geleistet werden muß ... Und doch 

beobachtete, wie wir im Alten Testament lesen, das gewöhnliche Volk, um rein zum 

Opfer zu treten, durch zwei und drei läge hindurch keusche Enthaltsamkeit und wusch 

sich die Kleider. Wenn schon im vorbildlichen Kulte so strenge Observanz herrschte, 

wie streng muß sie im wahren sein! Verstehe, Priester und Levite, was es bedeutet: 

‚deine Kleider waschen‘. Du sollst einen reinen Leib zur Feier der heiligen 

Geheimnisse mitbringen!... Du wolltest es wagen, unreinen Geistes und Leibes 

zugleich für andere zu beten, für andere des Dienstes zu walten?“106 

Solche Reinheitsforderungen waren durchaus „populär“. Gregor von Tours stellt sie schon als 

Forderung auch des Kirchenvolkes dar, wie überhaupt sein Werk eine Fülle von Belegen für 

Reinheit und Beschmutzung bietet107 

Einmal soll sich die eucharistische Thrris (ein turmartiges Gefäß für das „Mysterium des 

Herrenleibes“) den Händen eines Diakons entwunden haben und zum Altar geschwebt sein, 

ohne daß der Diakon sie wieder habe einfangen können; der Grund war, daß sich der Diakon 

wegen Ehebruchs befleckt (poßutus) hatte; wer befleckt sei, so Gregors Mahnung, empfange 

Leib und Blut des Herrn zum Gericht und nicht zur Vergebung.108 Für den Nachfolger 

Martins in Tours, für Bischof Brictius (f444), wurde der Erweis der reinen Hände sogar 

lebensbedrohlich:  

„Eine Frau nämlich, die ein scheinbar dem Herrn geweihtes Leben führte und das 

weltliche Gewand abgelegt hatte und zu der die Diener des Bischofs seine Kleider zum 

Waschen zu bringen pflegten, wurde plötzlich schwanger und gebar. Da erhob sich 

voß Unwillen alles Volk zu Tours und maß die Schuld dem Bischof bei; einstimmig 

beschlossen alle, ihn zu steinigen. ‘Lange genug’, so sprachen sie, ‘hat die Ehrfurcht 

vor deinem heiligen Amt deine Ausschweifung nicht an den Tag kommen lassen, aber 

Gott will nicht, daß wir uns länger schänden durch den Kuß deiner unwürdigen 

Hände’.“109 

Die Folgerungen waren nunmehr klar, und seit der Spätantike ist hierzu eine reiche 



Angenendt - Reine Hände und Zölibat 3 20.08.2023 

Gesetzgebung erfolgt110 Die Bemühungen um Klerusbildung konzentrierten sich auf die 

Reinheit, und das führte zu erheblichen Umgewichtungen. Schon die 

Amtspflichtsverletzungen, die sich von der Spätantike bis zur Karolingerzeit ausmachen 

lassen, zeigen „an erster Stelle Verstöße gegen die Sexualmoral innerhalb und außerhalb der 

Ehe sowie vor und nach der Weihe“111, demgegenüber es „in der alten Kirche keine einzige 

Synode [gibt], die von einer Predigtpflicht der Priester spricht“112. Dieser gewiß 

„erklärungsbedürftige“113 Befund rührt eindeutig aus dem Gebot der kultischen Reinheit 

Daß und wie Beflecktheit liturgische Handlungen nichtig machte, beschreibt die im 7. Jahr-

hundert verfaßte und in karolingischer Zeit überarbeitete Vita des heiligen Gallus: Zwei 

Bischöfe hätten versucht, einen Teufel auszutreiben, seien jedoch erfolglos geblieben, weil 

der Böse beide Hierarchen der Unzucht und der Kinderzeugung habe überführen können; der 

Asket Gallus hingegen, weil unbefleckt, sei stark genug gewesen, den Bösen auszutreiben – 

womit demonstriert ist, daß nur der geschlechtlich Enthaltsame über genügend geistliche 

Kraft verfügt und daß selbst Bischöfe, wenn sie nicht enthaltsam leben, versagen müssen.114 

Dem heiligen Bonifatius sind die Zweifel an den von unenthaltsamen Priestern und Diakonen 

gespendeten Taufen sogar zum Lebensproblem geworden, denn mehrmals hat er in seiner 

Rom-Korrespondenz die Frage der Gültigkeit gestellt. 

Die Aufforderung Papst Zacharias’, unenthaltsamen Klerikern die Amtsausübung zu ver-

bieten, hat er schon gleich auf seiner ersten Reformsynode, dem sogenannten Concilium Ger- 

manicum, mit Degradation zu realisieren gesucht:  

„Jeder Diener Gottes und jede Magd Christi, die sich der Unzucht schuldig machen, 

(sollen) in Kerkerhaft bei Wasser und Brot Buße tun und wenn es ein geweihter 

Priester ist, soll er zwei Jahre im Kerker sitzen und zuvor ... gegeißelt werden.“115  

Daß Bonifatius den Klerikern weiter die Teilnahme an Krieg und Jagd verbot116, dürfte 

ebenfalls aus der Sorge um Verunreinigung herrühren, galt doch Blutvergießen in gleicher 

Weise als befleckend. Beunruhigend blieb indes die Frage, wie es mit der Gültigkeit jener 

Täufen stehe, die diese befleckten Priester und Diakone gespendet hatten. Hier aber beharrten 

die päpstlichen Bescheide entschieden darauf, daß die Gültigkeit mit der Einhaltung der 

rechten Form gegeben sei. Für Bonifatius scheint dies nur schwer begreiflich gewesen zu sein. 

Papst Zacharias mußte dem überSiebzigjährigen fast unwirsch antworten, selbst wenn der 

schlimmste Verbrecher, Häretiker, Schismatiker, Räuber oder Ehebrecher die Taufe spende, 

so sei dieselbe als gültig anzusehen, sofern nur die rechte Form einge- halten worden sei.117 

Für das Erfordernis, heilige Handlungen nur mit „reinen Händen“ vorzunehmen, erweiterte 

die karolingische Liturgie das Ritual der Priesterweihe tun die Salbung der Hände.118 Auch 

wusch sich fortan der zelebrierende Priester nach Entgegennahme der von unreinen Laien 

dargereichten Opfergaben die Hände und betete darum, das Opfer rein darbringen zu 

können.119 Des weiteren gab es Formulare für eine „Messe des Priesters für sich selbst“, deren 

Bitte darin gipfelte, „daß Du [Gott], der Du mich Unwürdigen als Sünder zu deinem Dienst 

berufen hast, mich zum dir geeigneten Diener machest und das Opfer von meinen Händen 

würdig annehmest“.120 Aber auch andere Handlungen mußten mit reinen Händen vollzogen 

werden, zum Beispiel die Erhebung von Reliquien; Eligius von Noyon (f660) grub nach dem 

Leichnam des heiligen Quintinus mit „heiligen Händen“121. 

Die bestmögliche Erfüllung der Reinheitsforderung bot das Kloster, und tatsächlich gewann 

das klösterliche Lebensideal bald auch für Priester allgemeine Verbindlichkeit Die 

Realisierung allerdings verlangte außerordentliche Anstrengungen, standen doch die 



Angenendt - Reine Hände und Zölibat 4 20.08.2023 

Obliegenheiten der Seelsorge einer klösterlichen Lebensweise zu scharf entgegen. Ein erstes 

Beispiel bot schon Augustinus (f430), der mit seinem Klerus zusammenlebte (freilich nicht 

aus Gründen der kultischen Reinheit) und dem Mittelalter die für ein solches 

Gemeinschaftsleben vorbildliche „Augustinus- Regel“ schuf.122 Einen Schritt weiter ging 

Caesarius von Arles († 542). Er befaßte seine Kleriker hauptamtlich mit dem Gottesdienst; in 

der Kathedrale mußten sie das volle monastische Stundengebet ableisten, und obendrein 

sollten sie mit dem Bischof gemeinschaftlich Zusammenleben. Strengstens wurde von allen, 

die mit ihren Händen an der Eucharistie beteiligt waren, also von Priestern, Diakonen und 

Subdiakonen, die geschlechtliche Enthaltsamkeit gefordert. Die Kleriker, die diesen For-

derungen nachkamen, schrieb man in einen „canon“, ein Verzeichnis, ein: die späteren 

Kanoniker.123 Der nächste Schritt erfolgte im angelsächsischen England. Dorthin hatte Gregor 

der Große Mönchsmissionare entsandt, und so entstanden „Kathedralklöster“, in denen 

Bischof und Klerus zusammenlebten, wie überhaupt „die Klöster als Kristallisationspunkte 

auch des auf Seelsorge ausgerichteten kirchlichen Lebens fungierten“124. Die 

angelsächsischen Missionare übertrugen dieses Modell auf den Kontinent Bonifatius stützte 

seine Mission hauptsächlich auf Mönche: „Das monastische Zentrum war das Primäre und bot 

jeweils den Anknüpfungspunkt für die Bistumsgründung“, diese jeweils mit einer 

Personalunion von Bischof und Abt.125 

Das nun gleicherweise für Klerus und Mönchtum verbindliche Ideal des asketisch-

enthaltsamen Lebens führte in karolingischer Zeit zunächst zu einer allgemeinen 

Vermengung: Die Seelsorger lebten mönchisch, und die Mönche wirkten seelsorgerisch. 

Beiden Gruppen drohte der Verlust ihrer Identität126 Eine Scheidung in rein klösterlich 

lebende Mönche und kanonisch lebende Seelsorger versuchte erstmals Erzbischof 

Chrodegang von Metz (f 766)127, und durchgesetzt hat sie Benedikt von Aniane (|821) mit der 

816/19 im Auftrage Kaiser Ludwigs des Frommen durchgeführten „anianischen Reform“128. 

Für die Mönche sollte fortan die Benediktsregel, die schon während des 8. Jahrhunderts 

immer stärker hervorgetreten war, das alleingültige Lebensgesetz sein. Für die Kleriker wurde 

die ›Institutio canonicorum‹ geschaffen, die den gesamten nichtmonastischen Klerus einer 

einheitlichen Norm unterstellte. „Niemals zuvor und nie später“, so Rudolf Schieffer, „ist in 

der mittelalterlichen Kirchengeschichte ein ähnlich umfassender Versuch unternommen 

worden, das Leben der Kleriker bis ins einzelne verbindlich zu ‘reglementieren’“.129 Das 

Programm betraf sowohl Spiritualität wie Organisation und zentral das Erfordernis der reinen 

Hände. Das Ziel ist eindeutig: Jeder Kleriker ist ein Asket und Mönch, oder sollte es 

wenigstens der Idealforderung nach sein. 

An den Anfang stellt die ›Institutio canonicorum‹ Auszüge aus Isidor von Sevilla über die ein-

zelnen Weihestufen. Die von den höheren Graden an geforderte Enthaltsamkeit wird strikt 

kultisch begründet Da die Subdiakone „die Gefäße mit dem Leib und Blut Christi“ anfassen, 

gehören sie zu denen, „welche die heiligen Mysterien behandeln“, und als solche müssen sie 

„keusch sein, sich von Flauen enthalten und von aller fleischlichen Unreinheit frei“ bleiben.130 

Die Diakone, in weißen Gewändern am Altar stehend, müssen „ein himmlisches Leben führen 

und zum Opfer weiß und unbefleckt herzutreten, rein und unverdorben in der Scham; solche 

nämlich behebt Gott zu Dienern zu haben, die durch keine Berührung des Fleisches verdorben 

sind, sondern vielmehr durch die Enthaltsamkeit der Keuschheit glänzen“131. Das 

verhältnismäßig kurze Kapitel über die Priester rückt diese, was den Kult betrifft, in die Nähe 

der Bischöfe, für die in einem überlangen Kapitel wiederum eine „herausragende Keuschheit“ 

verlangt wird: „daß nämlich der zur Bereitung des Leibes Christi berufene Geist von allem 

Schmutz rein und frei sei“.132 In den Einzelanweisungen erscheinen weiter die schon des 

langen üblichen Vorsichtsregeln im Umgang mit Flauen.133 

Mit neuem Nachdruck wurden Reinheitsforderungen in der Gregorianischen Kirchenreform 



Angenendt - Reine Hände und Zölibat 5 20.08.2023 

erhoben. Begründet sah man dies in der Irrlehre des Nikolaitismus (vgl. Offb 2,6.15), die als 

sexuelle Beflecktheit galt.134 

Einer der Wortführer, Petrus Damiani († 1072), der seinen eigenen Worten zufolge „den Ge-

nitalien der Priester die Spange der Enthaltsamkeit aufsetzen wollte“ – er dürfte auf die 

Infibulation anspielen –, faßt die alten Traditionen neu zusammen und argumentierte: „Wenn 

unser Erlöser so sehr die Unberührtheit der Scham geliebt hat, daß er nicht nur aus einem 

jungfräulichen Schoß geboren wurde, sondern auch von einem jungfräulichen Nährvater 

aufgezogen werden sollte, und das schon als kleines Kind schreiend in der Wiege – von wem, 

frage ich, will er jetzt seinen Leib angefaßt wissen, da er als der Unermeßliche im Himmel 

thront? Wenn er schon in der Krippe von reinen Händen angefaßt werden wollte, welche 

Reinheit will er jetzt für seinen Leib, wo er bereits in die Herrlichkeit der Majestät des Vaters 

erhöht ist? ... Es ist ganz klar, daß die geistliche Zeugung höher steht als die fleischliche. 

Weiter, wenn du der Gatte und Vermählte deiner Kirche bist – was der Trauring und der 

Hirtenstab dartun -, dann werden alle, die in der Kirche durch das Taufsakrament 

wiedergeboren werden, mit dir als Söhne verwandt Wenn du also mit deiner geistlichen 

Töchter Inzest begehst, mit welchem Gewissen wagst du das Geheimnis des Herrenleibes zu 

feiern?“135 

Gregor VII. wiegelte das Volk auf, den Meßfeiern der unenthaltsamen Kleriker nicht 

beizuwohnen, sogar mit der Begründung, deren Sakramentenspendung sei nichtig.136 Dasselbe 

verordnete das Zweite Lateran-Konzil.137 Das war direkt gegen Augustinus! 

In einem Brief an die Gläubigen Italiens und Deutschlands schrieb der Papst:  

„Priestern, Diakonen und Subdiakonen, die im Verbrechen der Hurerei [des Ehebruchs 

mit der Kirche] verharren, verbieten wir im Namen des allmächtigen Gottes und in der 

Vollmacht des heiligen Petrus den Eintritt in die Kirche, bis sie Buße tun und sich 

bessern... Die (Meß-)Liturgie derer indessen, die lieber in der Sünde verharren wagen, 

soll niemand von Euch zu hören wagen, denn der Segen eines solchen wendet sich in 

Fluch und sein Gebet in Sünde.“138 

Den Priestern drohte nicht nur Verunreinigung durch eigene Vergehen, sondern auch durch 

die Ansteckung von Seiten unreiner Laien. Hier lag einer der Streitpunkte des Investiturstreits. 

Denn den Kirchenreformem mußte es verabscheuungswürdig erscheinen, daß sie beim 

Treueeid und bei der Entgegennahme von Stab und Ring, den Zeichen der geistlichen 

Anvermählung mit der Kirche, die Hände der weltlichen Herrscher berühren mußten, die aber 

wegen ihres Verheiratetseins und ihres Schwertdienstes in doppelter Weise befleckt waren. 

Die unter Vorsitz Papst Urbans II. im Jahre 1095 zu Clermont abgehaltene Synode kritisierte 

genau dies, daß die Kleriker ihre reinen Hände beim Eintritt in eine Gefolgschaft in die 

blutbefleckten Hände der Laien legen müßten und dadurch beschmutzt würden.139 Noch 

deutlicher soll der Papst auf seiner letzten Synode 1099 in Rom gesprochen haben, wie 

Eadmer, Chronist, Freund und Biograph Erzbischof Anselms von Canterbury, schreibt: 

„Es erscheint allzu verabscheuenswürdig, wenn die [Priester-]Hände, die zu einer 

solchen Erhabenheit aufgestiegen sind, daß sie, was keinem Engel gewährt wird, Gott, 

den Schöpfer von allem, durch ihren Amtsdienst erwirken [bei der Konsekration in der 

Eucharistie] und ihn selbst für die Erlösung und das Heil der ganzen Welt den Blicken 

des höchsten Gottvaters darbringen, daß diese Hände in die Schmach gestürzt und 

dienstbar werden solchen Händen, die Tag und Nacht durch schamlose Berührungen 

besudelt oder durch Raubzüge und ungerechtes Blutvergießen befleckt werden.“140 



Angenendt - Reine Hände und Zölibat 6 20.08.2023 

Bei den auf die Aachener Regel verpflichteten Kanonikern war es bald dahin gekommen, daß 

sie als recht wohlbestallte Dom- und Stiftsherren lebten: Sie hatten Privatbesitz und ihr je 

eigenes Einkommen mit zuletzt auch eigener Kurie; zudem konnten sie, sofern sie nicht 

höhere Weihen empfangen und damit das Zölibatsgelübde abgelegt hatten, auch wieder 

austreten und ins weltliche Leben zurückkehren. Dagegen wandte sich die 

hochmittelalterliche Kanonikerbewegung, verlangte eine regulierte Lebensform und hoffte 

dabei auf eine Purgierung des Klerus. Das Zweite Lateran-Konzil ordnete eigens an, 

Priestersöhne seien nur dann zum Altardienst zuzulassen, wenn sie zuvor Mönche oder 

Regularkanoniker geworden seien.141 

Gerhoh von Reichersberg († 1169), einer der entschiedensten Vorkämpfer der neuen Bewe-

gung, sah das sakramentale Handeln der Priester ob deren Unreinheit gefährdet und forderte 

deswegen das Gemeinschaftsleben: „Seine Theorie“, so das Ergebnis von Peter Classen, 

„macht das Sakrament zwar nicht von den Sitten des Priesters, sondern vom unversehrten 

Ordo abhängig; die praktischen Konsequenzen kommen aber der donatistischen Lehre, kein 

pravus sacerdos [kein schlechter Priester] könne ein Sakrament gültig darbringen“, sehr nahe, 

und deswegen verlangt er, „die alten Taufkirchen zu Zellen der vita communis [zu] ma-

chen“.142 

Verbunden war mit der Reform der Kampf gegen die Simonie (vgl. Apg 8,18-25), von der 

man wiederum befürchtete, daß bei der Amtsübernahme geleistete Geldzahlungen die 

geistlichen Wirkungen zunichte machten. Argumentiert wurde auch hier mit der Brautschaft 

der Kirche: Bei Zahlungen sei das Verhältnis zur Kirche erkauft und diese zur Dirne 

erniedrigt143 

Um die Reformziele durchzusetzen, scheute man nicht davor zurück, gewaltsam vorzugehen. 

So sind mehrmals Klerikerfrauen zusammengetrieben worden, um sie in den Stand der 

Unfreiheit zu versetzen; ihre Kinder galten – weil nicht einer Ehe entstammend – als illegitim 

und waren entsprechend benachteiligt144 In Gegenwehr drohten Priester ebenfalls mit Gewalt 

Der Mainzer Erzbischof Siegfried I., der den Zölibat 1075 auf Synoden in Erfurt und Mainz 

durchsetzen wollte, konnte sich seines Lebens nicht mehr sicher sein. Die Priester leugneten 

die Notwendigkeit geschlechtlicher Enthaltsamkeit und das Erfordernis eines engelgleichen 

Lebens. 

Der Chronist Lampert von Hersfeld († nach 1081) berichtet in seinen Annalen: 

„Papst Hildebrand hatte schon auf mehreren Synoden ... verfügt, daß entsprechend den 

Bestimmungen der alten Kirchengesetze die Priester keine Frauen haben dürften, daß 

die Verheirateten sie entlassen oder [selbst] abgesetzt werden sollten, und daß 

überhaupt niemand zum Priesteramt zugelassen werden dürfe, der sich nicht für alle 

Zeiten zu Enthaltsamkeit und ehelosem Leben bekenne ... Gegen diese Anordnung 

erhob sich sogleich ein Sturm der Entrüstung in der gesamten Klerikerschaft: sie 

erklärten laut, der Mann sei ein vollendeter Ketzer, und seine Lehre sei irrsinnig er 

wolle die Menschen durch seine rigorose Forderung zwingen, wie die Engel zu leben 

wenn er weiter an seiner Verordnung festhalte, wollten sie lieber das Priesteramt 

aufgeben als die Ehe; dann könne er zusehen, wenn er die Menschen für unrein halte, 

woher er die Engel nehmen wolle, um in der Kirche Gottes die Gemeinden zu leiten ... 

Der Erzbischof von Mainz, der wußte, daß es schwere Mühe kosten würde, eine seit so 

langer Zeit eingewurzelte Gewohnheit auszurotten, ... verfuhr mit ihnen maßvoller.“ 

Eine Synode in Mainz endete tumultuös; dort „sprangen die zahlreich anwesenden 

Geistlichen auf, protestierten so heftig mit Worten und tobten mit Fäusten und dro-

henden Gebärden ... dermaßen gegen ihn, daß er schon die Hoffnung aufgab, heil von 



Angenendt - Reine Hände und Zölibat 7 20.08.2023 

der Synode fortzukommen“.145 

Auf obrigkeitlichem Wege ließ sich der Zölibat auch im hohen und späten Mittel- alter nicht 

durchsetzen. Bemerkenswert bleibt indes, daß die Vorstellung vom reinen Priestertum, 

obwohl nicht allgemein befolgt, dennoch eine überaus hohe, auch im Volk akzeptierte 

Plausibilität behielt Wie sonst ist es zu erklären, daß – so etwa in Mailand146 – gerade die 

Bevölkerung gegen die mit Flauen zusammenlebenden Kleriker mobilisiert werden konnte? 

Selbst Abaelard preist im Briefwechsel mit Heloisa seine Entmannung damit, daß „keine 

Fleischeslust mich inskünftig noch befallen [konnte], und so war ich für den heiligen Dienst 

am Altar erst recht befähigt“.147 Ebenso postulierte Hildegard von Bingen148 reines 

Priestertum: 

„wen er [Christus] in unversehrter Jungfräulicher Keuschheit Fleisch annahm, deshalb müssen 

auch die keusch sein, welche ihm dienen möchten.“149 Des unbefleckten Opfers wegen sei 

Enthaltsamkeit erforderlich: „Den fleischlichen Begierden in den Werken der Zeugung von 

Kindern ist er [der Priester] nämlich entzogen und kann deshalb so nüchtern und unbefleckt 

jenes Brot darbringen, das zum Heil der Menschen auf den Altar gelegt wird.“150 

Sogar die Waldenser, die nach anfänglichem Zögern mit einer Sakramentenspendung von 

Laienhand begonnen hatten, verlangten am Ende Enthaltsamkeit.151 Franziskus von Assisi, der 

für seine Person weder Priester noch Mönch sein mochte, wollte das Priesteramt als 

brüderlichen Dienst ansehen152 und bezeugte gleichwohl Ehrerbietigkeit gegenüber den reinen 

Priesterhänden, in denen sich die Heiligung von Brot und Wein vollziehe und die darum ein 

heiliger Ort seien. 

Wie viele andere sieht Franziskus eine Parallelität zur Inkarnation im Schoß Mariens: „Seht, 

täglich demütigt er sich, wie er einstmals vom Königssitz in den Schoß der Jungfrau kam;... 

täglich steigt er vom Schoß des Vaters auf den Altar in die Hände des Priesters.“153 Daraus er-

gibt sich als Folgerung: „Wieviel mehr muß heilig, gerecht und würdig sein, wer... den in der 

Ewigkeit Lebenden und Verherrlichten mit seinen Händen behandelt“154 Priester müssen 

darum „reine Menschen“ sein und „in reiner Weise“ handeln: „puri pure faciant“155 

Bis ins Spätmittelalter lebte, wie J. Huizinga schreibt, die Meinung fort, Sakramente eines 

Priesters, der in Unkeuschheit lebe, seien ungültig, die Hostie, die er konsekriere, sei nichts 

als Brot, seine läufe und seine Absolution seien wertlos.156 Wohl meldeten sich 

Gegenstimmen. Die 1439 auf dem Baseler Konzil verfaßte ›Reformatio Sigismundi‹ wollte, 

„das ein yeglicher priester hab ein elich wip“157. Aber das waren eher praktische 

Zugeständnisse. Jedenfalls blieb weiterhin die Verunsicherung, so Ernst Schubert, „ob die von 

unwürdigen Priestern gespendeten Sakramente auch gültig seien“158. Noch um 1500 prangerte 

der Oberrheinische Revolutionär, der mit gesellschaftspolitischen und ethischen Forderungen 

zur Reichsreform hervortrat, die unenthaltsamen Kleriker wegen ihrer Verunreinigung der Sa-

kramente an: 

„Desglichen ein priester, der offenlich by siner dirn wonet, der soll kein meß lesen; 

vnd lisset er meß, der ley, der die meß höret, ist im ban vnd in der stroff des richters. 

Vrsach, der priester soll kusch vnd rein sein, der mit gott will reden oder vmbgon... 

Witter, wenn der priester ein kind wil touffen, so sol er on offenlich oder tödlich sund 

sin, als Johannis seit, do er Christtum solt touffen: ich bin nicht wirdig, das ich in nur 

die rinken siner schu (auslöse). We dem priester, der offenlich sit by siner 

concubinen.“159 

Offiziellerseits hielt man an der augustinischen Auffassung von der Werkzeuglichkeit des 



Angenendt - Reine Hände und Zölibat 8 20.08.2023 

Sakramentenspenders fest, die konsequenterweise verlangte, die Sakramentenspendung auch 

fornikatorischer Priester für gültig zu halten. Die Vita Norberts von Xanten läßt dies sogar aus 

Kindermund hervorgehen; gegen die vielverbreitete Sentenz: „Was beweibte Priester am Altar 

wirkten, [das] sei nicht der Leib des Herrn“, rief ein Kind, das mit seiner Mutter der Messe 

eines konkubinarischen Priesters beiwohnte: „Der Priester hält in den Händen ein Kind von 

wunderbarer Schönheit, er hüllt es gerade in ein Ihch und deckt es zu.“160 Thomas von Aquin, 

der selbstverständlich die Konsekrationsvollmacht auch des sündigen Priesters bejahte, sah 

gleichwohl bei Unzuchtsündern Probleme: 

„Wenngleich die Unzucht nicht schwerer ist als die übrigen Sünden, so haben die 

Menschen doch zu ihr eine größere Neigung wegen der Begierlichkeit des Fleisches. 

Und deshalb ist in besonderer Weise diese Sünde den Priestern von der Kirche 

untersagt, und daß niemand die Messe eines buhlerischen Priesters höre. – Das ist aber 

zu verstehen von einem, der offenkundig geworden ist entweder ‘infolge eines Urteils’ 

gegen den Überführten oder ‘eines Geständnisses vor Gericht’ oder durch die 

Offensichtlichkeit der lät“161 

Der Befund, der am Ende zu registrieren ist, beansprucht in einer Religionsgeschichte des 

Mittelalters besondere Signifikanz. Denn vergegenwärtigen wir uns: Vom Neuen Testament 

her konnte das Postulat der reinen Hände nicht begründet werden. Dort ist vielmehr 

festzustellen, daß die „Forderungen eines Jesus oder Paulus [keineswegs] etwa einem Ekel vor 

der Geschlechtlichkeit [entsprangen] ... Gleich Jesus riet Paulus zum Zölibat nicht aus 

Abscheu vor der Fleischlichkeit..., sondern aus der dringenden Sorge um die praktischen 

Voraussetzungen der Missionsarbeit heraus.“162 Das mittelalterliche Motiv für den Zölibat, für 

das enthaltsame Leben bei allen direkt an der Bereitung der Eucharistie Beteiligten, kann, weil 

nicht neutestamentlich, nur religionsgeschichtlich sein: Es war – hier ist Roger Gryson 

beizustimmen – „das Prinzip der rituellen Reinheit“163. Für das mittelalterliche Ringen des 

Christentums mit allgemein-religiösen Vorstellungen weist dieses Kapitel eindeutig den Sieg 

der letzteren aus. Dies ist tun so bemerkenswerter, als sich die Reinheitsforderung an ganz 

zentraler Stelle durchsetzte: bei den Dienern der Eucharistiefeier. 

Quelle: Arnold Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darmstadt: WBG, 
42009, S. 453-462. 


