Reine Hande und Zdolibat im Mittelalter
Von Arnold Angenendt

In einem speziellen Punkt ist das Konzept der reinen Werkzeuglichkeit wenigstens zeitweilig
allgemein in Frage gestellt worden, ndmlich in der Forderung nach einer besonderen Reinheit
als Voraussetzung fir eine effiziente Gnaden- und Sakramentenspendung, konkret in dem
Postulat sexueller Unbeflecktheit Die Griinde fur diese Entwicklung sind komplexer Natur
und reichen weit zuriick. Zu erinnern ist an Pauli Mahnung, dafl man sich nicht zu ,,Gliedern
einer Dirne* machen diirfe, sondern ,,ein Geist mit Christus* sein miisse (vgl. 1 Kor 6,15-17),
was bald als Verméhlung verstanden wurde. Weiter war bei Paulus der Gedanke einer
geistlichen Zeugung zu finden, hatte er doch selbst seine Gemeinden im Glauben gezeugt;
dies war geistliche Vaterschaft Zugleich aber konnte der Amtstrager mit Christus brautlich
verbunden sein und dabei sogar ,,Mutter werden, denn Paulus hatte die Galater ,,[seine
Kinder] genannt, fiir die ich von neuem Geburtswehen erleide* (Gal 4,19). Das heif3t: die
Bilder wechselten zwischen Vaterschaft und Mutterschaft, wobei letzteres das zweifellos
Ungewdhnlichere war, aber doch eine bedeutsame Konsequenz nach sich zog, dal ndmlich
der Amtstrager jungfraulich leben sollte. Von daher erklart sich die auf den ersten Biick so
iiberraschende Vorstellung eines ,,jungfraulichen* Priesters, wie er dem Frithmittelalter dann
ganz geldufig war.®* Die geistliche Brautschaft, so die weitere Begriindung, habe schon bei
den Priestern des Alten Bundes im voraus ihre Abbildung gefunden, da ihnen nur eine
Jungfrau zu heiraten erlaubt gewesen sei (vgl. Lev. 21,13). Um wieviel mehr muf3te das flr
die Priester des Neuen Bundes gelten, zumal eine damit korrespondierende Forderung im
ersten Timotheusbrief gebot, dall der Bischof ,,nur einmal verheiratet* (1 Tim 3,2) sein diirfe.
Seit der Vaterzeit wiederholte sich unausgesetzt die Forderung, dal der Weihekandidat wie
auch seine Frau jeweils nur einmal geheiratet haben durften; es muRte fir beide die Erstehe
sein.% Bald aber forderte man noch mehr: die ganzliche Jungfraulichkeit aller Altardiener.

Den starksten Antrieb erhielt die Enthaltsamkeitsforderung dadurch, daR sie sich mit der Idee
der kultischen Reinheit verband. Fir alle, die an der Bereitung der Eucharistie mitwirkten,
geboten sich ,,reine Hande®, weswegen jede Art von verunreinigender Berlihrung zu meiden
war, machte sie doch handlungsunfahig im Kult Fur die Alte Welt hatte das einen
allgemeinreligiosen Hintergrund, denn die ,,Forderung, nur mit reinen Handen der Gottheit zu
nahen, gehort zu den Reinheitsgeboten der antiken Religionen*®. Griechische, romische und
israelitische Religionspraxis gingen hier fast fugenlos in eins. Notigenfalls hatten rituelle
Waschungen eine, wie die Religionsgeschichte es nennt, ,,kultische Reinheit* herzustellen.
Den Kultdienern wurde dabei die zeitweilige oder ganzliche Enthaltsamkeit in der Sexualitét
abverlangt®” Mit steigender Ethisierung aber hatte sich die Rede von den reinen Handen zur
Metapher gewandelt®® AuRerliches Waschen geniigte nicht mehr, und statt der Hande sollte
das Innere gereinigt werden. So treffen wir es auch im Alten Testament an: ,,Wer darf
hinaufziehen zum Berg des Herrn?... Der reine Hande hat und ein lauteres Herz* (Ps 24, [23]
3f.).9 Jesus konnte sich ob seines ethischen Ansatzes (iber die zur Erlangung der Reinheit
iiblichen Waschungen hinwegsetzen: ,,Mit ungewaschenen Handen essen macht... nicht
unrein® (Mt 15,20b). Ein reines Herz, nicht reine Hinde machen begegnungsfahig mit Gott
Mit Recht ist festgestellt worden, ,,da} die kultisch-rituelle Begriindung z6libatérer
Enthaltsamkeit nicht genuin christlich ist und ihre Wurzeln nicht vornehmlich im Neuen
Testament hat*1%,

In der Spéatantike und ganz entschieden dann im Friihmittelalter bildete sich ein neuer
Sprachgebrauch heraus: Die ,,reinen Hinde* wurden erneut zum Inbegriff fiir geschlechtliche
Enthaltsamkeit, und zwar in einem verdinglicht-archaischen Verstandnis; jede Art von
sexueller Berlhrung verunreinigte und machte kultunfahig. Seit dem 4. Jahrhundert begann

Angenendt - Reine Hande und Z6libat 1 20.08.2023



man die priesterliche Reinheit amtlich durchzusetzen und daflr den Z6libat zu fordern.
So erklérte eine romische Synode des Jahres 386:

,»An erster Stelle wird festgesetzt fiir die Bischofe, Priester und Diakone, denen an den
gottlichen Opferfeiern teilzunehmen obliegt und durch deren Hande die Taufgnade
ausgeteilt und der Leib des Herrn bereitet wird: Nicht nur wir, sondern auch die
Heilige Schrift verpflichten sie zur Keuschheit, wie auch die Vater befohlen haben,
daB sie die kérperliche Enthaltsamkeit einhalten miiBten.**%

Die Papste wiederholten in ihren Dekretalen, daf die geschlechtliche Vereinigung, auch die
eheliche, als ,,pollutio zu gelten habe und folglich Unenthaltsamkeit die Heiligkeit des Leibes
(sanctitudo corporis) beeintrachtige;*° wer mit einer Frau geschlechtlich Austausch habe,
konne nicht mehr ,,integer* ein gottgefilliges Opfer darbringen.'® Das Aufkommen der
taglichen Eucharistiefeier muRte die Enthaltsamkeit zum Dauergebot verscharfen.04
Ambrosius von Mailand ( 397), bei dem die tagliche MeRfeier schon in Ubung war®,
forderte in seinem »Pflichtenbuch« vom Klerus mit der Herzensreinheit zugleich eine solche
des Leibes, verstanden nun als geschlechtliche und eheliche Enthaltsamkeit:

,.1hr, die ihr in leiblicher Unversehrtheit, in unverletzter Reinheit, selbst in ehelicher
Enthaltsamkeit das Gnadenamt eures heiligen Dienstes empfangen habt, begreift wohl,
dal? dieser Dienst sonder Tadel und Makel geleistet werden muf} ... Und doch
beobachtete, wie wir im Alten Testament lesen, das gewohnliche Volk, um rein zum
Opfer zu treten, durch zwei und drei lage hindurch keusche Enthaltsamkeit und wusch
sich die Kleider. Wenn schon im vorbildlichen Kulte so strenge Observanz herrschte,
wie streng muB sie im wahren sein! Verstehe, Priester und Levite, was es bedeutet:
,deine Kleider waschen‘. Du sollst einen reinen Leib zur Feier der heiligen
Geheimnisse mitbringen!... Du wolltest es wagen, unreinen Geistes und Leibes
zugleich fiir andere zu beten, fiir andere des Dienstes zu walten?*1%

Solche Reinheitsforderungen waren durchaus ,,populér®. Gregor von Tours stellt sie schon als
Forderung auch des Kirchenvolkes dar, wie tiberhaupt sein Werk eine Fiille von Belegen flr
Reinheit und Beschmutzung bietet?’

Einmal soll sich die eucharistische Thrris (ein turmartiges GefaB3 fiir das ,,Mysterium des
Herrenleibes“) den Hénden eines Diakons entwunden haben und zum Altar geschwebt sein,
ohne dal der Diakon sie wieder habe einfangen kdnnen; der Grund war, dal3 sich der Diakon
wegen Ehebruchs befleckt (poRutus) hatte; wer befleckt sei, so Gregors Mahnung, empfange
Leib und Blut des Herrn zum Gericht und nicht zur Vergebung.!%® Fiir den Nachfolger
Martins in Tours, fiir Bischof Brictius (f444), wurde der Erweis der reinen Hande sogar
lebensbedrohlich:

,Eine Frau ndmlich, die ein scheinbar dem Herrn geweihtes Leben fiihrte und das
weltliche Gewand abgelegt hatte und zu der die Diener des Bischofs seine Kleider zum
Waschen zu bringen pflegten, wurde pl6tzlich schwanger und gebar. Da erhob sich
vold Unwillen alles Volk zu Tours und maR die Schuld dem Bischof bei; einstimmig
beschlossen alle, ihn zu steinigen. ‘Lange genug’, so sprachen sie, ‘hat die Ehrfurcht
vor deinem heiligen Amt deine Ausschweifung nicht an den Tag kommen lassen, aber
Gott will nicht, daR wir uns langer schanden durch den KuR deiner unwirdigen
Hinde’.«1%°

Die Folgerungen waren nunmehr klar, und seit der Spatantike ist hierzu eine reiche

Angenendt - Reine Hande und Z6libat 2 20.08.2023



Gesetzgebung erfolgt!!® Die Bemiihungen um Klerusbildung konzentrierten sich auf die
Reinheit, und das fiihrte zu erheblichen Umgewichtungen. Schon die
Amtspflichtsverletzungen, die sich von der Spatantike bis zur Karolingerzeit ausmachen
lassen, zeigen ,,an erster Stelle Verstofe gegen die Sexualmoral innerhalb und aulRerhalb der
Ehe sowie vor und nach der Weihe“!!!, demgegeniiber es ,,in der alten Kirche keine einzige
Synode [gibt], die von einer Predigtpflicht der Priester spricht“!'?, Dieser gewil
werklirungsbediirftige*!'® Befund riihrt eindeutig aus dem Gebot der kultischen Reinheit

DaR und wie Beflecktheit liturgische Handlungen nichtig machte, beschreibt die im 7. Jahr-
hundert verfal3te und in karolingischer Zeit Gberarbeitete Vita des heiligen Gallus: Zweli
Bischofe hatten versucht, einen Teufel auszutreiben, seien jedoch erfolglos geblieben, weil
der Bose beide Hierarchen der Unzucht und der Kinderzeugung habe Uberfiihren kénnen; der
Asket Gallus hingegen, weil unbefleckt, sei stark genug gewesen, den Bosen auszutreiben —
womit demonstriert ist, da nur der geschlechtlich Enthaltsame Uber gentigend geistliche
Kraft verfiigt und daR selbst Bischéfe, wenn sie nicht enthaltsam leben, versagen mussen. 4

Dem heiligen Bonifatius sind die Zweifel an den von unenthaltsamen Priestern und Diakonen
gespendeten Taufen sogar zum Lebensproblem geworden, denn mehrmals hat er in seiner
Rom-Korrespondenz die Frage der Giiltigkeit gestellt.

Die Aufforderung Papst Zacharias’, unenthaltsamen Klerikern die Amtsausiibung zu ver-
bieten, hat er schon gleich auf seiner ersten Reformsynode, dem sogenannten Concilium Ger-
manicum, mit Degradation zu realisieren gesucht:

»Jeder Diener Gottes und jede Magd Christi, die sich der Unzucht schuldig machen,
(sollen) in Kerkerhaft bei Wasser und Brot BuRe tun und wenn es ein geweihter
Priester ist, soll er zwei Jahre im Kerker sitzen und zuvor ... gegeiBelt werden.“!™

DaR Bonifatius den Klerikern weiter die Teilnahme an Krieg und Jagd verbot**®, diirfte
ebenfalls aus der Sorge um Verunreinigung herriihren, galt doch Blutvergiel3en in gleicher
Weise als befleckend. Beunruhigend blieb indes die Frage, wie es mit der Gultigkeit jener
Tdaufen stehe, die diese befleckten Priester und Diakone gespendet hatten. Hier aber beharrten
die pépstlichen Bescheide entschieden darauf, daR die Giltigkeit mit der Einhaltung der
rechten Form gegeben sei. Fiir Bonifatius scheint dies nur schwer begreiflich gewesen zu sein.
Papst Zacharias mufRte dem UberSiebzigjahrigen fast unwirsch antworten, selbst wenn der
schlimmste Verbrecher, Haretiker, Schismatiker, Rduber oder Ehebrecher die Taufe spende,
so sei dieselbe als giiltig anzusehen, sofern nur die rechte Form einge- halten worden sei.**’

Fiir das Erfordernis, heilige Handlungen nur mit ,,reinen Handen* vorzunehmen, erweiterte
die karolingische Liturgie das Ritual der Priesterweihe tun die Salbung der Hande.*'® Auch
wusch sich fortan der zelebrierende Priester nach Entgegennahme der von unreinen Laien
dargereichten Opfergaben die Hande und betete darum, das Opfer rein darbringen zu
konnen.'® Des weiteren gab es Formulare fiir eine ,,Messe des Priesters fiir sich selbst®, deren
Bitte darin gipfelte, ,,dal Du [Gott], der Du mich Unwiirdigen als Siinder zu deinem Dienst
berufen hast, mich zum dir geeigneten Diener machest und das Opfer von meinen Handen
wiirdig annehmest*.*2% Aber auch andere Handlungen muften mit reinen Handen vollzogen
werden, zum Beispiel die Erhebung von Reliquien; Eligius von Noyon (f660) grub nach dem
Leichnam des heiligen Quintinus mit , heiligen Handen 2,

Die bestmdgliche Erfullung der Reinheitsforderung bot das Kloster, und tatsachlich gewann
das klosterliche Lebensideal bald auch fir Priester allgemeine Verbindlichkeit Die
Realisierung allerdings verlangte aul3erordentliche Anstrengungen, standen doch die

Angenendt - Reine Hande und Z6libat 3 20.08.2023



Obliegenheiten der Seelsorge einer klosterlichen Lebensweise zu scharf entgegen. Ein erstes
Beispiel bot schon Augustinus (f430), der mit seinem Klerus zusammenlebte (freilich nicht
aus Grinden der kultischen Reinheit) und dem Mittelalter die fiir ein solches
Gemeinschaftsleben vorbildliche ,,Augustinus- Regel“ schuf.*?? Einen Schritt weiter ging
Caesarius von Arles (1 542). Er befalite seine Kleriker hauptamtlich mit dem Gottesdienst; in
der Kathedrale muften sie das volle monastische Stundengebet ableisten, und obendrein
sollten sie mit dem Bischof gemeinschaftlich Zusammenleben. Strengstens wurde von allen,
die mit ihren Handen an der Eucharistie beteiligt waren, also von Priestern, Diakonen und
Subdiakonen, die geschlechtliche Enthaltsamkeit gefordert. Die Kleriker, die diesen For-
derungen nachkamen, schrieb man in einen ,,canon®, ein Verzeichnis, ein: die spéteren
Kanoniker.'?® Der nichste Schritt erfolgte im angelsachsischen England. Dorthin hatte Gregor
der GroRe Monchsmissionare entsandt, und so entstanden ,, Kathedralkloster, in denen
Bischof und Klerus zusammenlebten, wie iiberhaupt ,,die Kloster als Kristallisationspunkte
auch des auf Seelsorge ausgerichteten kirchlichen Lebens fungierten*'?*. Die
angelséchsischen Missionare tbertrugen dieses Modell auf den Kontinent Bonifatius stutzte
seine Mission hauptsidchlich auf Monche: ,,Das monastische Zentrum war das Primére und bot
jeweils den Anknipfungspunkt fiir die Bistumsgriindung®, diese jeweils mit einer
Personalunion von Bischof und Abt.1%

Das nun gleicherweise fur Klerus und Ménchtum verbindliche Ideal des asketisch-
enthaltsamen Lebens fiihrte in karolingischer Zeit zun&chst zu einer allgemeinen
Vermengung: Die Seelsorger lebten mdnchisch, und die Mdnche wirkten seelsorgerisch.
Beiden Gruppen drohte der Verlust ihrer ldentitat'?® Eine Scheidung in rein klosterlich
lebende Mdnche und kanonisch lebende Seelsorger versuchte erstmals Erzbischof
Chrodegang von Metz (f 766)?7, und durchgesetzt hat sie Benedikt von Aniane (|821) mit der
816/19 im Auftrage Kaiser Ludwigs des Frommen durchgefiihrten ,,anianischen Reform*!?8,
Fur die Monche sollte fortan die Benediktsregel, die schon wahrend des 8. Jahrhunderts
immer starker hervorgetreten war, das alleingultige Lebensgesetz sein. Fir die Kleriker wurde
die >Institutio canonicorum« geschaffen, die den gesamten nichtmonastischen Klerus einer
einheitlichen Norm unterstellte. ,,Niemals zuvor und nie spéter, so Rudolf Schieffer, ,,ist in
der mittelalterlichen Kirchengeschichte ein ahnlich umfassender Versuch unternommen
worden, das Leben der Kleriker bis ins einzelne verbindlich zu ‘reglementieren’*.*?° Das
Programm betraf sowohl Spiritualitit wie Organisation und zentral das Erfordernis der reinen
Hénde. Das Ziel ist eindeutig: Jeder Kleriker ist ein Asket und Mdnch, oder sollte es
wenigstens der Idealforderung nach sein.

An den Anfang stellt die > Institutio canonicorum« Auszuge aus Isidor von Sevilla Uber die ein-
zelnen Weihestufen. Die von den hoheren Graden an geforderte Enthaltsamkeit wird strikt
kultisch begriindet Da die Subdiakone ,,die Gefdlle mit dem Leib und Blut Christi* anfassen,
gehoren sie zu denen, ,,welche die heiligen Mysterien behandeln®, und als solche miissen sie
,keusch sein, sich von Flauen enthalten und von aller fleischlichen Unreinheit frei bleiben.*°
Die Diakone, in weillen Gewandern am Altar stehend, miissen ,,ein himmlisches Leben fiihren
und zum Opfer wei und unbefleckt herzutreten, rein und unverdorben in der Scham; solche
nadmlich behebt Gott zu Dienern zu haben, die durch keine Beruihrung des Fleisches verdorben
sind, sondern vielmehr durch die Enthaltsamkeit der Keuschheit glinzen“!3!. Das
verhéltnismaRig kurze Kapitel Uber die Priester riickt diese, was den Kult betrifft, in die N&he
der Bischofe, fir die in einem Uberlangen Kapitel wiederum eine ,,herausragende Keuschheit*
verlangt wird: ,,da3 ndmlich der zur Bereitung des Leibes Christi berufene Geist von allem
Schmutz rein und frei sei“.**? In den Einzelanweisungen erscheinen weiter die schon des
langen tiblichen Vorsichtsregeln im Umgang mit Flauen.*®

Mit neuem Nachdruck wurden Reinheitsforderungen in der Gregorianischen Kirchenreform

Angenendt - Reine Hande und Z6libat 4 20.08.2023



erhoben. Begriindet sah man dies in der Irrlehre des Nikolaitismus (vgl. Offb 2,6.15), die als
sexuelle Beflecktheit galt.*3*

Einer der Wortfuhrer, Petrus Damiani (1 1072), der seinen eigenen Worten zufolge ,.den Ge-
nitalien der Priester die Spange der Enthaltsamkeit aufsetzen wollte* — er dirfte auf die
Infibulation anspielen —, falit die alten Traditionen neu zusammen und argumentierte: ,,Wenn
unser Erldser so sehr die Unberthrtheit der Scham geliebt hat, daf? er nicht nur aus einem
jungfréulichen Schol} geboren wurde, sondern auch von einem jungfréulichen Nahrvater
aufgezogen werden sollte, und das schon als kleines Kind schreiend in der Wiege — von wem,
frage ich, will er jetzt seinen Leib angefaf3t wissen, da er als der UnermeRliche im Himmel
thront? Wenn er schon in der Krippe von reinen Handen angefalit werden wollte, welche
Reinheit will er jetzt fiir seinen Leib, wo er bereits in die Herrlichkeit der Majestét des Vaters
erhoht ist? ... Es ist ganz klar, daB die geistliche Zeugung hoher steht als die fleischliche.
Weiter, wenn du der Gatte und Verméhlte deiner Kirche bist —was der Trauring und der
Hirtenstab dartun -, dann werden alle, die in der Kirche durch das Taufsakrament
wiedergeboren werden, mit dir als S6hne verwandt Wenn du also mit deiner geistlichen
Tdchter Inzest begehst, mit welchem Gewissen wagst du das Geheimnis des Herrenleibes zu
feiern?3®

Gregor VII. wiegelte das Volk auf, den MeRfeiern der unenthaltsamen Kleriker nicht
beizuwohnen, sogar mit der Begriindung, deren Sakramentenspendung sei nichtig.**® Dasselbe
verordnete das Zweite Lateran-Konzil.**” Das war direkt gegen Augustinus!

In einem Brief an die Gl&ubigen Italiens und Deutschlands schrieb der Papst:

,Priestern, Diakonen und Subdiakonen, die im Verbrechen der Hurerei [des Ehebruchs
mit der Kirche] verharren, verbieten wir im Namen des allméchtigen Gottes und in der
Vollmacht des heiligen Petrus den Eintritt in die Kirche, bis sie Buf3e tun und sich
bessern... Die (MeR-)Liturgie derer indessen, die lieber in der Stinde verharren wagen,
soll niemand von Euch zu hdren wagen, denn der Segen eines solchen wendet sich in
Fluch und sein Gebet in Siinde.'%®

Den Priestern drohte nicht nur Verunreinigung durch eigene Vergehen, sondern auch durch
die Ansteckung von Seiten unreiner Laien. Hier lag einer der Streitpunkte des Investiturstreits.
Denn den Kirchenreformem mufte es verabscheuungswirdig erscheinen, dal sie beim
Treueeid und bei der Entgegennahme von Stab und Ring, den Zeichen der geistlichen
Anvermahlung mit der Kirche, die Hande der weltlichen Herrscher bertihren muf3ten, die aber
wegen ihres Verheiratetseins und ihres Schwertdienstes in doppelter Weise befleckt waren.
Die unter Vorsitz Papst Urbans Il. im Jahre 1095 zu Clermont abgehaltene Synode kritisierte
genau dies, daB die Kleriker ihre reinen Hande beim Eintritt in eine Gefolgschaft in die
blutbefleckten Hande der Laien legen miiRten und dadurch beschmutzt wiirden.*3® Noch
deutlicher soll der Papst auf seiner letzten Synode 1099 in Rom gesprochen haben, wie
Eadmer, Chronist, Freund und Biograph Erzbischof Anselms von Canterbury, schreibt:

,,Es erscheint allzu verabscheuenswiirdig, wenn die [Priester-]Hande, die zu einer
solchen Erhabenheit aufgestiegen sind, dald sie, was keinem Engel gewahrt wird, Gott,
den Schopfer von allem, durch ihren Amtsdienst erwirken [bei der Konsekration in der
Eucharistie] und ihn selbst fir die Erlésung und das Heil der ganzen Welt den Blicken
des hdchsten Gottvaters darbringen, daB diese Hande in die Schmach gestiirzt und
dienstbar werden solchen Handen, die Tag und Nacht durch schamlose Beriihrungen
besudelt oder durch Raubziige und ungerechtes BlutvergieBen befleckt werden.**4

Angenendt - Reine Hande und Z6libat 5 20.08.2023



Bei den auf die Aachener Regel verpflichteten Kanonikern war es bald dahin gekommen, daf}
sie als recht wohlbestallte Dom- und Stiftsherren lebten: Sie hatten Privatbesitz und ihr je
eigenes Einkommen mit zuletzt auch eigener Kurie; zudem konnten sie, sofern sie nicht
hohere Weihen empfangen und damit das Z6libatsgellibde abgelegt hatten, auch wieder
austreten und ins weltliche Leben zurlickkehren. Dagegen wandte sich die
hochmittelalterliche Kanonikerbewegung, verlangte eine regulierte Lebensform und hoffte
dabei auf eine Purgierung des Klerus. Das Zweite Lateran-Konzil ordnete eigens an,
Priestersdhne seien nur dann zum Altardienst zuzulassen, wenn sie zuvor Ménche oder
Regularkanoniker geworden seien.*4

Gerhoh von Reichersberg ( 1169), einer der entschiedensten VVorkampfer der neuen Bewe-
gung, sah das sakramentale Handeln der Priester ob deren Unreinheit gefahrdet und forderte
deswegen das Gemeinschaftsleben: ,,Seine Theorie®, so das Ergebnis von Peter Classen,
,,macht das Sakrament zwar nicht von den Sitten des Priesters, sondern vom unversehrten
Ordo abhangig; die praktischen Konsequenzen kommen aber der donatistischen Lehre, kein
pravus sacerdos [kein schlechter Priester] konne ein Sakrament giiltig darbringen®, sehr nahe,
und deswegen verlangt er, ,,die alten Taufkirchen zu Zellen der vita communis [zu] ma-

chen* 142

Verbunden war mit der Reform der Kampf gegen die Simonie (vgl. Apg 8,18-25), von der
man wiederum befurchtete, dal’ bei der Amtstibernahme geleistete Geldzahlungen die
geistlichen Wirkungen zunichte machten. Argumentiert wurde auch hier mit der Brautschaft
der Kirche: Bei Zahlungen sei das Verhéltnis zur Kirche erkauft und diese zur Dirne
erniedrigt**®

Um die Reformziele durchzusetzen, scheute man nicht davor zuriick, gewaltsam vorzugehen.
So sind mehrmals Klerikerfrauen zusammengetrieben worden, um sie in den Stand der
Unfreiheit zu versetzen; ihre Kinder galten — weil nicht einer Ehe entstammend — als illegitim
und waren entsprechend benachteiligt!** In Gegenwehr drohten Priester ebenfalls mit Gewalt
Der Mainzer Erzbischof Siegfried 1., der den Z4libat 1075 auf Synoden in Erfurt und Mainz
durchsetzen wollte, konnte sich seines Lebens nicht mehr sicher sein. Die Priester leugneten
die Notwendigkeit geschlechtlicher Enthaltsamkeit und das Erfordernis eines engelgleichen
Lebens.

Der Chronist Lampert von Hersfeld (F nach 1081) berichtet in seinen Annalen:

,,Papst Hildebrand hatte schon auf mehreren Synoden ... verfligt, dal? entsprechend den
Bestimmungen der alten Kirchengesetze die Priester keine Frauen haben durften, daf}
die Verheirateten sie entlassen oder [selbst] abgesetzt werden sollten, und dal}
Uberhaupt niemand zum Priesteramt zugelassen werden dirfe, der sich nicht fur alle
Zeiten zu Enthaltsamkeit und ehelosem Leben bekenne ... Gegen diese Anordnung
erhob sich sogleich ein Sturm der Entristung in der gesamten Klerikerschaft: sie
erklarten laut, der Mann sei ein vollendeter Ketzer, und seine Lehre sei irrsinnig er
wolle die Menschen durch seine rigorose Forderung zwingen, wie die Engel zu leben
wenn er weiter an seiner Verordnung festhalte, wollten sie lieber das Priesteramt
aufgeben als die Ehe; dann kdnne er zusehen, wenn er die Menschen flr unrein halte,
woher er die Engel nehmen wolle, um in der Kirche Gottes die Gemeinden zu leiten ...
Der Erzbischof von Mainz, der wuRte, daB es schwere Muhe kosten wirde, eine seit so
langer Zeit eingewurzelte Gewohnheit auszurotten, ... verfuhr mit ihnen maf3voller.*
Eine Synode in Mainz endete tumultuds; dort ,,sprangen die zahlreich anwesenden
Geistlichen auf, protestierten so heftig mit Worten und tobten mit F&usten und dro-
henden Gebarden ... dermalien gegen ihn, daB er schon die Hoffnung aufgab, heil von

Angenendt - Reine Hande und Z6libat 6 20.08.2023



der Synode fortzukommen*.1#°

Auf obrigkeitlichem Wege lie sich der Zélibat auch im hohen und spaten Mittel- alter nicht
durchsetzen. Bemerkenswert bleibt indes, daR die VVorstellung vom reinen Priestertum,
obwohl nicht allgemein befolgt, dennoch eine Uberaus hohe, auch im Volk akzeptierte
Plausibilitat behielt Wie sonst ist es zu erklaren, daB — so etwa in Mailand**® — gerade die
Bevolkerung gegen die mit Flauen zusammenlebenden Kleriker mobilisiert werden konnte?
Selbst Abaelard preist im Briefwechsel mit Heloisa seine Entmannung damit, da3 ,,keine
Fleischeslust mich inskiinftig noch befallen [konnte], und so war ich fir den heiligen Dienst
am Altar erst recht befihigt*.**’ Ebenso postulierte Hildegard von Bingen!*® reines
Priestertum:

,wen er [Christus] in unversehrter Jungfraulicher Keuschheit Fleisch annahm, deshalb miissen
auch die keusch sein, welche ihm dienen mochten.“**° Des unbefleckten Opfers wegen sei
Enthaltsamkeit erforderlich: ,,Den fleischlichen Begierden in den Werken der Zeugung von
Kindern ist er [der Priester] ndmlich entzogen und kann deshalb so nichtern und unbefleckt
jenes Brot darbringen, das zum Heil der Menschen auf den Altar gelegt wird. >

Sogar die Waldenser, die nach anfanglichem Z6gern mit einer Sakramentenspendung von
Laienhand begonnen hatten, verlangten am Ende Enthaltsamkeit.'®! Franziskus von Assisi, der
fur seine Person weder Priester noch Monch sein mochte, wollte das Priesteramt als
briiderlichen Dienst ansehen®? und bezeugte gleichwohl Ehrerbietigkeit gegentiber den reinen
Priesterhénden, in denen sich die Heiligung von Brot und Wein vollziehe und die darum ein
heiliger Ort seien.

Wie viele andere sieht Franziskus eine Parallelitit zur Inkarnation im Schof3 Mariens: ,,Seht,
taglich demutigt er sich, wie er einstmals vom Kdnigssitz in den SchoR der Jungfrau kam;...
taglich steigt er vom SchoR des Vaters auf den Altar in die Hénde des Priesters.“*>® Daraus er-
gibt sich als Folgerung: ,,Wieviel mehr muf} heilig, gerecht und wiirdig sein, wer... den in der
Ewigkeit Lebenden und Verherrlichten mit seinen Hiinden behandelt“'®* Priester miissen
darum ,,reine Menschen* sein und ,,in reiner Weise* handeln: ,,puri pure faciant*'®®

Bis ins Spatmittelalter lebte, wie J. Huizinga schreibt, die Meinung fort, Sakramente eines
Priesters, der in Unkeuschheit lebe, seien ungultig, die Hostie, die er konsekriere, sei nichts
als Brot, seine laufe und seine Absolution seien wertlos.**® Wohl meldeten sich
Gegenstimmen. Die 1439 auf dem Baseler Konzil verfalite >Reformatio Sigismundi< wollte,
,.das ein yeglicher priester hab ein elich wip“*>’. Aber das waren eher praktische
Zugestandnisse. Jedenfalls blieb weiterhin die Verunsicherung, so Ernst Schubert, ,,ob die von
unwiirdigen Priestern gespendeten Sakramente auch giiltig seien**>®. Noch um 1500 prangerte
der Oberrheinische Revolutionar, der mit gesellschaftspolitischen und ethischen Forderungen
zur Reichsreform hervortrat, die unenthaltsamen Kleriker wegen ihrer Verunreinigung der Sa-
kramente an:

,Desglichen ein priester, der offenlich by siner dirn wonet, der soll kein meB lesen;
vnd lisset er meR, der ley, der die mel? horet, ist im ban vnd in der stroff des richters.
Vrsach, der priester soll kusch vnd rein sein, der mit gott will reden oder vmbgon...
Witter, wenn der priester ein kind wil touffen, so sol er on offenlich oder tddlich sund
sin, als Johannis seit, do er Christtum solt touffen: ich bin nicht wirdig, das ich in nur
die rinken siner schu (auslése). We dem priester, der offenlich sit by siner
concubinen.“°

Offiziellerseits hielt man an der augustinischen Auffassung von der Werkzeuglichkeit des

Angenendt - Reine Hande und Z6libat 7 20.08.2023



Sakramentenspenders fest, die konsequenterweise verlangte, die Sakramentenspendung auch
fornikatorischer Priester fiir giltig zu halten. Die Vita Norberts von Xanten lai3t dies sogar aus
Kindermund hervorgehen; gegen die vielverbreitete Sentenz: ,,Was beweibte Priester am Altar
wirkten, [das] sei nicht der Leib des Herrn®, rief ein Kind, das mit seiner Mutter der Messe
eines konkubinarischen Priesters beiwohnte: ,,Der Priester hélt in den Handen ein Kind von
wunderbarer Schonheit, er hiillt es gerade in ein Ihch und deckt es zu.“'®® Thomas von Aquin,
der selbstverstandlich die Konsekrationsvollmacht auch des stindigen Priesters bejahte, sah
gleichwohl bei Unzuchtstindern Probleme:

,»Wenngleich die Unzucht nicht schwerer ist als die librigen Siinden, so haben die
Menschen doch zu ihr eine gréRRere Neigung wegen der Begierlichkeit des Fleisches.
Und deshalb ist in besonderer Weise diese Suinde den Priestern von der Kirche
untersagt, und dal} niemand die Messe eines buhlerischen Priesters hore. — Das ist aber
zu verstehen von einem, der offenkundig geworden ist entweder ‘infolge eines Urteils’
gegen den Uberfiihrten oder ‘eines Gestéindnisses vor Gericht’ oder durch die
Offensichtlichkeit der 1:t*!6*

Der Befund, der am Ende zu registrieren ist, beansprucht in einer Religionsgeschichte des
Mittelalters besondere Signifikanz. Denn vergegenwaértigen wir uns: Vom Neuen Testament
her konnte das Postulat der reinen Hande nicht begrindet werden. Dort ist vielmehr
festzustellen, daB die ,,Forderungen eines Jesus oder Paulus [keineswegs] etwa einem Ekel vor
der Geschlechtlichkeit [entsprangen] ... Gleich Jesus riet Paulus zum Zélibat nicht aus
Abscheu vor der Fleischlichkeit..., sondern aus der dringenden Sorge um die praktischen
Voraussetzungen der Missionsarbeit heraus.“*6? Das mittelalterliche Motiv fiir den Zélibat, fiir
das enthaltsame Leben bei allen direkt an der Bereitung der Eucharistie Beteiligten, kann, weil
nicht neutestamentlich, nur religionsgeschichtlich sein: Es war — hier ist Roger Gryson
beizustimmen — ,,das Prinzip der rituellen Reinheit*1®3, Fiir das mittelalterliche Ringen des
Christentums mit allgemein-religidésen Vorstellungen weist dieses Kapitel eindeutig den Sieg
der letzteren aus. Dies ist tun so bemerkenswerter, als sich die Reinheitsforderung an ganz
zentraler Stelle durchsetzte: bei den Dienern der Eucharistiefeier.

Quelle: Arnold Angenendt, Geschichte der Religiositat im Mittelalter, Darmstadt: WBG,
42009, S. 453-462.

Angenendt - Reine Hande und Z6libat 8 20.08.2023



