Befleckung und Reinheit in der mittelalterlichen Religiositat
Von Arnold Angenendt

Das 15. Kapitel des Buches Leviticus kennt einen Korperausflul, der Mann und Frau unrein
macht, sogar ansteckend wirkt und durch Stundopfer entsiihnt werden muf3, also auf religidse
Weise behoben wird.

,Wenn ein Mann einen Ausflufl aus seinem Korper hat, so ist dieser Ausfluf? unrein...
Jedes Lager, auf das sich dieser Mann legt, und jeder Gegenstand, auf den er sich setzt,
ist unrein. Wer sein Lager berthrt, mul seine Kleider waschen, sich in Wasser baden
und ist unrein ... bis zum Abend* (Lev 15,2.4f.).

Dabei gilt: ,,Hat ein Mann SamenerguB, soll er seinen ganzen Korper in Wasser baden und ist
unrein bis zum Abend* (Lev 15,16). Korperlicher Ausflull verunreinigt auch die Frau, speziell
das Menstruationsblut

,,Hat eine Frau Blutfluf} und ist solches Blut an ihrem K&rper, soll sie sieben lage lang
in der Unreinheit ihrer Regel verbleiben. Wer sie beruhrt, ist unrein bis zum Abend.
Alles, worauf sie sich in diesem Zustand legt, ist unrein ... Hat eine Frau mehrere lage
aulerhalb der Zeit ihrer Regel einen BlutfluB oder h&lt ihre Regel langer an, ist sie fur
die ganze Dauer dieses Ausflusses im gleichen Zustand der Unreinheit wie wéhrend
der Zeit ihrer Regel* (Lev 15,19f.25).

Der Samenergul® des Mannes und das Menstruationsblut der Frau, beide fiir heutiges Empfin-
den ein natirlich-korperlicher Befund, bedirfen im Alten Testament einer religitsen Entsh-
nung. Mann und Frau missen vor dem Eingang des Offenbarungszeltes mit einer Taube in je-
der Hand erscheinen; der Priester bringt diese als Stind- und Brandopfer dar, um die beiden
wegen des verunreinigenden Ausflusses zu entsiihnen (vgl. Lev 15,15.30). Dal? sexueller Aus-
flul3 religios verunreinigend wirkt, gilt auch fiir den Geschlechtsverkehr: ,,Ein Mann, der mit
einer Frau wahrend ihrer Regel schléft und ihre Scham entbl6Rt, hat ihre Blutquelle aufge-
deckt, und sie hat ihre Blutquelle entbloRt; daher sollen beide aus ihrem Volk ausgemerzt wer-
den* (Lev 20,18).

Die Ineinssetzung von korperlich-geschlechtlicher Verunreinigung mit kultischer Befleckung,
die vor Gott entsuhnt werden muf3, ist der urtimlichen Religionswelt weithin selbstverstand-
lich. Als befleckend gelten die Sexualstoffe, ebenso Kadaver und Leichname, bestimmte Nah-
rungsmittel wie endlich das BlutvergieRen. RegelmaRig wird das Unreine stofflich aufgefaft,
Ubertragt sich durch Beriihrung, und man befreit sich davon durch Waschungen. Eindeutig
handelt es sich um ein vorethisches Religionsphdnomen.

Der Ethnologe Klaus E. Muiller stellt als generellen Befund fest:

»Neben dem Tod gelten als gefiirchtetste ,Ausdiinstungsquellen‘ gemeinhin Krankhei-
ten oder sonstige Versehrungszustande sowie die monatliche Regel der Frauen. Letz-
tere wird, praktisch weltweit, wegen der Ausscheidung vermeintlich ,unreinen ‘ Blutes
im Sinne einer periodisch aufbrechenden Verletzung, also ebenfalls als eine Art
,Krankheit* begriffen und stellt daher, vor allem fir das andere Geschlecht, eine stete
Bedrohung dar ... Menstruierende scheiden, wie man auch in Europa noch lange Zeit
uberzeugt war, ,eine grol3e Menge unsichtbarer Diinste‘ aus, die man eben fiir hoch to-
xisch halt ... Um der Gefahr wirksam zu wehren, werden daher Madchen und Frauen

Angenendt - Befleckung und Reinheit in der mittelalterlichen Religiositat
1 20.08.2023



wéhrend der Menses in irgendeiner Weise von der Gesellschaft separiert, sei es in ei-
nem bestimmten Winkel des Hauses, in einem eigenen Anbau, in einem Verschlag auf
dem Hof oder in besonderen Huitten (in denen dann zumeist auch die Geburten stattfin-
den) am Rande, manchmal auch auf3erhalb des Dorfes.*

Ein weithin gleichartiger Befund ergibt sich im Biick auf die Geschichte des antiken Kultur-
kreises. Fur Griechenland stellt Walter Burkert fest:

,Der Begriff der speziell kultischen Reinheit wird definiert, indem gewisse mehr oder
weniger gravierende Stérungen des normalen Lebens als miasma [Befleckung] aufge-
falt werden. Solche Stérungen sind Geschlechtsverkehr, Geburt, Tod und insbeson-
dere Mord. Hagnos [rein] im exemplarischen Sinn ist darum, wer den Kontakt mit Blut
und Tod vermeidet, insbesondere die Jungfrau. Jungfrauen spielen in vielen Kulten
tragende Rollen...; aber auch Priester und Tempeldiener miissen gelegentlich, beson-
ders zur Vorbereitung aufs Fest, einen bestimmten Grad der ,hagnefa‘ [Reinheit] errei-
chen. Dazu gehort, auler dem Vermeiden von Geschlechtsverkehr und Kontakt mit ei-
ner Wochnerin oder einem Trauerhaus, auch das Einhalten von Speiseverboten, mehr-
tagiges Fasten, Gebrauch bestimmter, ungewdhnlicher Speisen.*

Rom kennt dieselben Vorstellungen; Tibull forderte: ,,Casta placent superis: pura cum veste
venite et manibus puris sumite fontis aquam* — Was keusch ist, das ist den Himmlischen ge-
nehm. Kommt in reinem Gewand und schopft mit reinen Handen Wasser vom Quell. Fir ver-
gleichbare Forderungen ,,liefert die Religionsgeschichte eine Fiille von Material®.

Die Christen mufSten vom Ansatz ihres ethischen Religionsverstandnisses her die naturgege-
benen Sexualstoffe als ,,natiirlich” und damit als religios neutral ansehen. Denn Jesus hatte
sich von Sunderinnen, die als unrein galten (vgl. Lk 7,36-38), wie auch von der an BlutfluR
leidenden und daher standig befleckten Frau (vgl. Mk 5,25-34) beriihren lassen. Fir die Nah-
rung galt, ,,daB alles, was durch den Mund (in den Menschen) hineinkommt, in den Magen ge-
langt und dann wieder ausgeschieden wird“ (Mt 15,17). Entscheidend ist gerade hier das
Herz: ,,Was aber aus dem Mund herauskommt, das kommt aus dem Herzen, und das macht
den Menschen unrein“ (Mt 15,18). Demzufolge konnten die Sexualstoffe wie Samen und
Menstruationsblut von sich her nicht unrein machen. Die vielleicht schon im friihen 3. Jahr-
hundert in Nordsyrien entstandene >Didaskalia« zieht entsprechende Konsequenzen und stellt
betont fest, daB die Frau zur Zeit der Menstruation, der Mann nach der Pollution und die Ehe-
leute nach dem Geschlechtsverkehr auch ohne Waschung beten durften und rein seien. Die
Nachdrucklichkeit allerdings, die man dem Text anmerkt, verrat, dal} es auch Meinungen gab,
die einen Kommunionempfang unmittelbar nach Geschlechtsakten verboten. Tatsachlich fin-
den sich solche Verbote in der Folgezeit ausgesprochen, im Westen zum Beispiel bei Caesa-
rius von Arles. Im Mittelalter wuchs sich die alte religionsgeschichtliche Vorstellung, schad-
lich befleckt werden zu kénnen, zu einer allseitigen Belastung des religiésen Lebens aus, und
Befleckung (pollutio) machte nun wieder kultunfahig. Am stérksten galt das fur die Sexuali-
tat, in eingeschranktem Mal3e auch fiir das Blutvergiel3en, nur noch teilweise flr den Verzehr
bestimmter Speisen, aber kaum mehr fiir die Beriihrung Toter.

Was die Sexualitdt angeht, wirkte autoritativ eine Antwort, die Gregor der Grofe auf Anfra-
gen seiner englischen Missionare erteilt hatte: Dem Neuen Testament entnimmt er das zent-
rale Argument, daR wirkliche Befleckung nur aus dem Herzen des Menschen aufsteige. Wenn
also eine Frau ihre Blutung habe, scheide der Kérper nur Uberfliissiges aus, und so sei ihr der
Zutritt weder zur Kirche noch zur Kommunion zu verwehren, denn ein Naturvorgang bewirke
niemals Schuld; wenn weiter die Frau zum Dank fir eine gltcklich tiberstandene Geburt in

die Kirche gehe, sei ihr das wiederum nicht zu verwehren; wenn allerdings die Frau selbst aus

Angenendt - Befleckung und Reinheit in der mittelalterlichen Religiositat
2 20.08.2023



Ehrfurcht mit dem Kirchgang z0gere, verdiene sie Lob. So zeigt sich auch Gregor, bei aller
Klarheit im Grundsatzlichen, doch in gewissem Malie den sexuellen Reinheitsvorstellungen
verhaftet Auf die Frage, ob nach ehelichem Verkehr sofort die Kommunion empfangen wer-
den diirfe, fallt die Antwort zdgerlich aus; aber dennoch wird grundsétzlich festgehalten, dal
der Ehevollzug, sofern nur rechtens und mit dem Willen zum Kind vollzogen, kein Hinde-
rungsgrund fur den Empfang sei. Geradezu grof3zuigig ist das Urteil Gber die Pollution, fur die
inzwischen nicht wenige eine Buf3e auch bei unfreiwilligem Geschehen forderten, wahrend
Gregor eine Schuld nur bei bewuf3tem Handeln konstatiert.

Obwohl sich mit diesen unter dem Namen Gregors des GroRen, der wichtigsten Papstautoritat
des friihen Mittelalters, umlaufenden Satzen die altkirchliche Auffassung von der Nichtigkeit
aller kultischen Unreinheitsvorstellungen héatte durchhalten lassen, obsiegte die mehr archai-
sche. Gregors Entscheid galt offenbar als zu lax. Bischof Jonas von Orléans, der im zweiten
Viertel des 9. Jahrhunderts einen wichtigen und verstandnisvollen Ehetraktat verfal3t hat,
rickte ausdricklich von Papst Gregors Ansicht ab und empdrte sich dariiber, dal Eheleute
nach ihrem Verkehr ohne besondere Reinigung in die Kirche kdmen und Leib und Blut des
Herrn empfangen; solche méchten doch einsehen, daf® man die Kirche Christi nur ehrfurchts-
voll betreten kdnne und dessen Leib und Blut nur mit reinem Koérper und lauterem Herzen
kommunizieren dirfe.

In Cluny durften Eltern, die einen Sohn zum Klosterleben opferten, denselben nicht mehr ei-
genhidndig ,,darbringen®; hatte Benedikt eine von den Eltern selbst zu vollbringende ,,Opfe-
rung® am Altar bei der Gabendarbringung in der MeBfeier gefordert, so wird nunmehr ,,die
Kinderdarbringung... ganz in die Hande der liturgischen ,Spezialisten‘ gelegt, um die Reinheit
des eucharistischen Opfers einerseits und die Wirkung der Aufnahmezeremonie andererseits
nicht zu gefdhrden®.

Eine nochmals andere Ansicht vertrat Hildegard von Bingen. Ganz unbefangen konnte sie
uber sexuelle Vorgange und Empfindungen schreiben und war dennoch von einer besonderen
Beflecktheit der Eheleute wie des eigenen Geschlechtes Uberzeugt, daB ,,sich auch die Frau,
die durch den Umgang mit einem Mann die Unversehrtheit ihrer Jungfraulichkeit zerstort hat,
mit der Wunde ihrer Verletzung des Kirchgangs enthalten [soll], bis ihre Verwundung geheilt
ist. Und fuir die Geburt postulierte sie als Gottesweisung: ,,Hat aber eine Frau ... ein Kind ge-
boren, darf sie mein Haus nur gemaR des von mir erlassenen Gesetzes betreten, weil die heili-
gen Geheimnisse dieses meines Hauses vor aller Befleckung des Mannes und den Schmerzen
der Frau unberiihrt bewahrt werden miissen.* Hier gilt schon als befleckend und kultwidrig,
was Papst Gregor noch als rechtens und nicht als kultbehindernd angesehen hatte. Weiter galt
im Mittelalter die Enthaltsamkeitsverpflichtung auch an Festtagen und in den Fastenzeiten.
Man rechnete fir eine an heiligen lagen geschehene Zeugung mit bésen Folgen bei den Kin-
dern, und Volksprediger wie auch Theologen sahen hierin die Ursache fir MiRbildungen,
Krankheiten, Taubheit oder Stummheit.

Wie stark diese Reinheitsvorstellungen archaischer Natur waren, zeigt sich insbesondere da-
ran, daB die Sexualstoffe als solche verunreinigten. Bei M&nnern war es das Sperma, dessen
vermeintliche Kraft sich auch in magischem Gebrauch zeigte und etwa dem Liebeszauber die-
nen konnte. Im Kultbereich galt: nur schon damit behaftet zu sein beschmutzte und machte
handlungsunféhig. Als 1031 zu Echternach das Willibrord-Grab gedffnet wurde und einer der
mitwirkenden Mdnche noch vom néchtlichen SamenerguR polluiert war, traf ihn der Bann:
Die Doppelaxt schwingend, stand er plotzlich wie gebannt; der Praepositus muf3te ihn durch
Absolution aus seiner Starre befreien und ihm eine Waschung auftragen. In den Klostern er-
griff man vielfaltige MaRnahmen, denn jede Befleckung behinderte die Liturgie, insbesondere

die MeRzelebration.

Angenendt - Befleckung und Reinheit in der mittelalterlichen Religiositat
3 20.08.2023



Die 1122 entstandenen >Consuetudines« des regulierten Kanoniker-Stiftes Klosterath (niederl.
Limburg) sehen vor: ,,Wenn auf Grund einer nichtlichen Traumerscheinung oder ,aus Uber-
flul der Natur* solches geschehen ist, was einige schamhaft Schwache nennen, soll (der Bru-
der), wenn es zum erstenmal geschehen ist, die sieben BuBpsalmen mit dem Gebet des Herm
sprechen, dann unverziglich das, was seinem Beichtvater richtig erscheint, Gott ehrerbietig
zur Genugtuung darbringen ... Derjenige (Bruder) aber, der das nicht von Natur, sondern
durch seine Schuld geschehen lieR, darf ohne unvermeidbare Notwendigkeit an diesem Tag
den Altarraum nicht betreten, nichts von den heiligen Gegenstanden oder GeféalRen beriihren,
nicht zum Kuf3 des Altares herankommen, weder selbst (Altar)diener sein, noch um Erlaubnis
nachsuchen, zu einer bestimmten Feierlichkeit etwas zu tun, was (ihm) verboten ist®.

Wie beim Mann der Same befleckte, so mehr noch das Menstruationsblut bei der Frau. Das
Mittelalter sah dessen Gefahrlichkeit als wissenschaftlich erwiesen an.

Isidor von Sevilla zitierte im wesentlichen aus der Naturgeschichte Plinius’ des Alteren

(T 79), wenn er in seinen »Etymologien«< kundgab: ,,Bei Beriihrung mit Menstruationsblut kon-
nen Friichte nicht keimen, kommt der neue Wein ins Sduern, verdorrt die Vegetation, verlie-
ren die Baume die unreifen Friichte, fangt das Eisen an zu rosten, werden kupferne Gegen-
stdnde schwarz. Wenn Hunde davon fressen, werden sie krank; Erdpech, das weder zu Eisen
noch zu Wasser trennbar ist, 16st sich von selbst, wenn es mit diesem Blut verunreinigt wird.*

Diese vielfache Verderblichkeit versetzte die Frau in noch groRere Distanz zum Heiligen als
den Mann und machte sie im Kultischen vollends unrein. BuRbiicher verboten den Nonnen fir
die Zeit der Menstruation sogar die Kommunion. Humbert von Silva Candida, der ,,theoreti-
sche Entdecker des Investiturproblems®, entsetzte sich dariiber, da Frauen den Bischéfen und
Abten Hirtenstab und Ring uiberreichten; gedacht ist wohl an die Regentschaft der Kaiserin
Agnes, die nach dem Tode Heinrichs I11. ( 1056) auch Investituren vorgenommen hat. Ein
perverser MiRbrauch sei das, wo doch den Laien nicht einmal die Kirchenschlissel zu fiihren
noch das Glockenseil zu ziehen gestattet sei, geschweige denn das Tuch anzufassen, mit dem
der Subdiakon das Opfer zum Altare bringe, oder gar den Ring des Bischofs zu beruhren.
Frauen-Viten noch des Spatmittelalters rihmen das Verschontwerden von der Menstruation
als besondere Gnade. Dal? hier im Grunde allgemein-religionsgeschichtliche Phdnomene wie-
derauflebten, zeigt sich nicht zuletzt daran, dal} das Menstruationsblut auch im auerchristli-
chen Mittelalter zum Syndrom wurde. In der jidischen Kultgeschichte hielt sich die gleiche
Auffassung durch, sogar in der Weise, dal} die Unreinheit der Menstruation erst nach sieben
lugen aufhdre. Bis dahin blieb jeder Kontakt mit dem Sakralen verwehrt; weder Bertihrung
der heiligen Schriften noch Beteiligung am Gebet, nicht einmal das Betreten der Synagoge
waren gestattet; zur Reinigung bedurfte es eines besonderen Bades. Fir eine historische Beur-
teilung ergibt sich aus diesem Befund, ,,daf} der Glaube an die numinose ambivalente Kraft
des Menstruationsblutes eindeutig weder typisch frihmittelalterlich noch auch typisch christ-
lich ist®, ja daB selbst ,,die Autoritit des groBBten mittelalterlichen Papstes [Gregors des Gro-
Ren] nicht machtvoll genug war, diesen langanhaltenden heidnischen Ideen entgegenzuwir-
ken®.

Im hohen Mittelalter haben P&pste, Theologen und Kanonisten, vor allem Gratian in seinem
»Decretums, wieder die Auffassung Gregors des GrolRen vertreten. In der Praxis allerdings an-
derte sich wenig. Bei der Aussegnung nach der Geburt suchte man einen ,,Mittelweg* einzu-
halten, dem zufolge ,,im allgemeinen den Kindbetterinnen der [Kirch-]Gang nicht mehr ver-
boten, ihnen aber mehr oder weniger energisch davon abgeraten* wurde. Sicard von Cremona
(T 1215), einer der grof3en mittelalterlichen Liturgie-Theoretiker, 143t durchscheinen, bis zu
welchen Konsequenzen die ablehnende Grundstimmung gehen konnte: ,,Eine Frau, die beim

Gebaren stirbt, soll — wiewohl manche sie nicht in die Kirche getragen sehen wollen, damit

Angenendt - Befleckung und Reinheit in der mittelalterlichen Religiositat
4 20.08.2023



sie nicht den Boden mit ihrem Blut beflecke — auf dem Friedhof beerdigt werden.* Fir den
Altardienst der Frauen und Nonnen wiederholten die Kanonisten sogar unverandert die alten
Verbote. Das heil3t: die Theologie vermochte zwar die frihmittelalterliche Position in der
Theorie wenigstens teilweise zu korrigieren, in der Praxis aber lebte die alte Auffassung wei-
ter.

Der Passauer Anonymus, wohl ein mit der Inquisition beauftragter Dominikaner und damit
ein gebildeter Theologe, wehrte sich einerseits dagegen, dall Schwangeren und Menstruieren-
den, sogar verlobten Jungfrauen das Betreten der Kirche verwehrt wurde und damit auch die
Eucharistie und zuweilen das Viaticum; insofern erwies er sich als ,,moderner Theologe. An
den Ketzern mulite er beklagen, daR sie die alten Verbote aufrechterhielten; wo namlich
,Frauen am Altar ministrierten* — wo man also im Sinn der neuen Theologie ,,modern* war —,
da sei dies den Ketzern AnlaR, die katholische Messe zu verunglimpfen — ein Beispiel fur den
ZusammenstoR verschiedener Denkwelten.

Solche unterschiedlichen Mentalitatslagen beschéftigten noch Luther. Als er in der Fastenzeit
1522 von der Wartburg nach Wittenberg eilte, um in den >Invocavit-Predigten« die liturgi-
schen Neuerungen Karlstadts zuriickzuweisen, mufite er sich auch zu dessen Praxis, die Hos-
tie auf die eigene Hand zu nehmen und unter beiden Gestalten zu kommunizieren, auf3ern. Er
lehnte jeden neuen Zwang ab, kritisierte aber die Unreinheitsvorstellungen als ,,papistisch®:

,Ihr habt gehort, wie ich wider das nérrische Gesetze des Papsts geprediget hab kein
Weib soll das Altartuch waschen, darauf der Leichnam Christi gehandelt wird, und
wenn es ein reine Nonne ware, es wére denn vorher von einem reinen Priester gewa-
schen ... Wider solche nérrische Gesetz haben wir geprediget ..., daB hierin, in des to-
richten Papsts Gesetz und Gebot, kein Sund ware, und slindiget ein Lai nicht daran,
wenn er den Kelch oder den Leichnam Christi mit den Handen anriihrt*

Neben der sexuellen Pollutio stand noch die Befleckung durch BlutvergieRen. Zu erinnern ist
an das Waffenverbot flr Kleriker und Mdnche, das sich urspriinglich rein geistlich rechtfer-
tigte: Kein Streiter Christi durfe sich in weltliche Angelegenheiten verstricken (vgl. 2 Tim
2,4: nemo militans Deo implicat se negotiis saecularibus). VVon daher budete sich ein strikter
Gegensatz zwischen geistlichem und weltlichem (Waffen-)Dienst Im Mittelalter reaktivierten
sich dabei die Pollutio-Vorstellungen: Beim Toten vergossenes Blut bedeutete gegebenenfalls
einen schwerwiegenden Sozialversto und befleckte stets den Téter; eine Reihe von BulRbi-
chern kennen entsprechende Bestimmungen.** Hildegard von Bingen untermischt das alte
Verbot fiir Mérder, an der Kommunion teilzunehmen, mit dem Argument der Blutbefleckt-
heit.

,,Manche dagegen erscheinen [zur Kommunion] mit blutigem Kdrper und einer Seele,
die wie ein verwesender Leichnam riecht, weil sie mit roher Hand Menschen zerrei3en
und ihrer Seele durch die verwesende Faulnis grausamer Bosheit gleichsam einen
schlechten Geruch verleihen ... Wenn sie daher, mit dieser Verunreinigung befleckt,
sich nicht scheuen, den Leib und das Blut meines Sohnes zu geniel3en, fligen sie sich
selbst eine schwere Verletzung zu, weil sie sich herausnehmen, so ungereinigt dieses
Sakrament zu beriihren.*

Im Investiturstreit konnte die Unreinheit der Weltleute auch damit begriindet werden, dal3 ihre
,,morderischen Hénde voll Blut sind und [kontaginds] beschmutzen®. Darum auch lehnte es
zum Beispiel Erzbischof Konrad von Salzburg nach der Wahl Lothars I11. ab, dem neuen Ko-
nig zu huldigen, ,,denn er hielt es fiir unrecht, ja fir ein Sakrileg ..., [seine] durch Chrisma-

Salbung geweihten Hande den blutigen [des Konigs]... unterzuordnen und durch die Leistung

Angenendt - Befleckung und Reinheit in der mittelalterlichen Religiositat
5 20.08.2023



der Mannschaft befleckt zu werden®. Indes wirkte gegen die Vorstellung von kriegerischer
Blutbefleckung die Kirchenpolitik Gregors VII., suchte doch der Papst ,,eine eigenartige Ver-
bindung zwischen spiritueller Ethik und Militarmacht* herzustellen und einen gottgefélligen
Kriegsdienst fur die Sache des heiligen Petrus zu ermdglichen. Dies hat die archaische Vor-
stellung von der Befleckung durch Blutvergieen entmachtet und den fiir die gute Sache ge-
fiihrten Krieg gerechtfertigt, so da man auf Reinigung verzichten konnte.

Anzufihren ist endlich noch das Phdnomen, daR bestimmte Stoffe als der Pollutio entzogen
und darum von vornherein als rein galten, infolgedessen fir den Kult besonders geeignet er-
schienen. Bei Beschreibstoffen zum Beispiel erachtete man solche von pflanzlicher Art wie
Rinde, Bast, Blatter oder Papyros als rein, Tierhdute dagegen als unrein, ausgenommen ,,jung-
frauliches* Pergament von nichtbriinstigen Tieren. Angesichts des Ikonoklasmus argumentier-
ten die >Libri Carolini< damit, dal3 die Bilder ,,aus unreinen Materialien” geschaffen seien.
Hinwiederum als jungfraulich sah man das Wachs an, weswegen die Kerze eine so beliebte
Opfergabe wurde. Unter den Webstoffen présentierte sich Leinen gemeinhin als rein und
diente darum als Altarbedeckung. Ahnlich stand es mit Gold und Edelsteinen; sie galten als
lauter und sogar als lauternd.

Quelle: Arnold Angenendt, Geschichte der Religiositat im Mittelalter, Darmstadt: WBG,
42009, S. 404-411.

Angenendt - Befleckung und Reinheit in der mittelalterlichen Religiositat
6 20.08.2023



