
 

Speyr - Fragmente über das Kreuz Christi (IKaZ) 1 15.07.2023 

Fragmente über das Kreuz Christi 

Von Adrienne von Speyr 

Das Thema der Passion Jesu Christi übersteigt das Thema dieses Heftes »Menschliches Lei-

den und Heilen« und gibt ihm gleichzeitig dessen unentbehrlichen transzendenten Abschluß: 

dort wo die Effizienz des Heilens aufhört, führt nur noch die unerforschliche Fruchtbarkeit 

des Kreuzes weiter. Und es gibt, wie die nachfolgenden Fragmente zeigen, eine sowohl allge-

meine wie besondere Einladung an die Menschen, irgendwie, fern oder nah, dabeizusein. Hier 

wurde jemand sehr dringend und wirksam eingeladen, an dieser Passion teilzunehmen, Jahr-

zehnte lang, immer wieder. Aus den zahlreichen, alle Aspekte des Mysteriums umkreisenden 

Äußerungen A. v. Speyrs hier nur eine kleine Auswahl. »Heilen« ist nun ersetzt durch eine den 

Leidenden notwendig unerkennbare »Fruchtbarkeit«, die Verwandlung an einer ungreifbaren 

Stelle in »Heil«. Voraussetzung für die Möglichkeit dieser Wandlung ist die Gottessohnschaft 

Jesu im Sinn des neutestamentlichen Glaubens und dem der alten Konzilien, die das »Für 

uns« der Passion ernstnehmen und nachfolgend die von Paulus gezeigte Möglichkeit eines 

»Aufleidens dessen, was am Leiden Christi noch fehlt«, das heißt: was Christus uns gnädig an 

seinem allgenügsamen Leiden mitzuleiden erlaubt. 

In der Passion der Gottmenschen wird die Sünde der Welt erlitten (Text 3), wird aber auch 

das an sich sinnlos scheinende Weltleid miteinbezogen (Text 4). Die Passion ist nur im Licht 

des trinitarischen Gottgeheimnisses deutbar: Der Sohn bietet sich ewig für das Heilsein der 

Welt an, der Vater »erlaubt« ihm, das göttliche Feuer in ein Leidensfeuer zu verwandeln (Text 

1), in diesem Feuer brennend läßt ihn der Geist über alles Maß hinaus aushalten (Text 5), im 

Gemeinsam-Leiden von Leib und Geistseele wird die ewige Existenz des Menschen erlitten 

und grundgelegt (Text 7). Die Passion ist ferner nur ekklesiologisch verstehbar: wir sind mit-

eingeladen ins Leiden (Text 2), und wo sich innerkirchlich ein ausgesprochenes Passionslei-

den ereignet, muß die Kirche ihm beistehen in einer Analogie dazu, wie der Geist dem Sohn 

beistand (Text 6). 

 

1. Gottes Feuer als Leiden 

Das Leiden am Kreuz ist Ausdruck der innergöttlichen Liebe. Gott hat diesen Ausdruck ge-

wählt, um uns das Geheimnis seiner Liebe zu zeigen; um sich offenbaren zu können, leidet die 

Liebe. 

Darin liegt auch ein Geheimnis von Zeit und Überzeit. Wir sind gewohnt, in der Zeit zu lie-

ben, mit den Mitteln unserer Natur, und irgendwo auch zweck- und zeitgebunden. Und wenn 

es um Gott geht, passen wir ihm unsere zeitliche Liebe notdürftig an. Wir wissen im Glauben, 

daß er eine unendlich größere Liebe ist und hat als wir, und doch versuchen wir, ihn um jeden 

Preis in die Kategorien unserer Liebe einzuzwängen. Ihn so zu lieben, wie es uns gegeben ist: 

lau und auf Zeit. Und wenn wir einmal zu leiden haben, haben wir nichts Eiligeres zu tun, als 

uns zu trösten: es wird vorübergehen. Ja wir sind überrascht, wenn es nicht schnell vergeht, 

noch überraschter, wenn in uns das Leiden die Liebe überdauert. Dann messen wir. Messen 

die Zeiten gegeneinander ab und die Stärke der Ereignisse: Leiden oder Liebe. Wenn aber 

Gott in die Welt kommt, um für uns zu leiden, nimmt er die Maße der Ewigkeit mit; er stellt 

sich mit der Kraft ewiger Liebe dem Kreuz zur Verfügung und erfährt als Mensch ein unge-

messenes Leiden, wie es seiner Gottheit und seiner göttlichen Liebe entspricht. Nicht der An-

laß des Kreuzes, die Sünde, bestimmt das Leidensmaß, sondern der Wille Gottes, uns zu sei-

ner unendlichen Liebe hin zu erlösen. 



 

Speyr - Fragmente über das Kreuz Christi (IKaZ) 2 15.07.2023 

Würde Gott seine Liebe als reines Feuer auf die Welt bringen, so würde er vielleicht ein paar 

wenige finden, die von der Sünde noch nicht ganz verhärtet sind und sich seinem Feuer aus-

liefern würden. Aber sein Plan ist, alle zu erlösen. Und dies kann er nicht durch Übertragung 

des Liebesfeuers von Mensch zu Mensch; er muß sein Feuer in Leiden verwandeln. Aber weil 

er selber ganz rein ist und an ihm nichts zu verzehren ist, nimmt er als Brennstoff die Sünde 

der Welt in sich hinein und verbrennt sie in sich selber, in der Menschennatur, die der Vater 

ihm geschenkt hat, und leidet an jedem Einzelnen von uns. 

Dieses Leidensfeuer, in dem er die Erfahrung der Sünde gemacht hat, kann er künftig, als 

Feuer und Liebe zugleich, überall anwenden, wo Menschen zu reinigen sind: in der Beichte, 

in der Eucharistie, und auch dort, wo die Menschen selber nicht mehr wirken können, im Feg-

feuer. Er ist das Feuer, das er auf die Erde zu werfen gekommen ist, aber es hat zwischen 

Himmel und Erde die Verwandlung ins Leiden durchgemacht. Es wird ihm zweimal ge-

schenkt: er bekommt es, um es auf die Erde zu werfen, und er gewinnt es zurück aus Leiden 

und Tod, um das Reinigungswerk in allen Menschen zu vollenden. Er verwandelt sich oder 

läßt sich vom Vater verwandeln, um durch alle seine Zustände - Menschwerdung, Leiden, 

Tod, Auferstehung, Gericht - den einen Auftrag der Erlösung zu Ende zu führen. In seinen 

Verwandlungen wird die Liebe zum Leiden: er erprobt das Feuer zunächst an sich selber, um 

dann die Menschen durch sein Feuer vom Leiden zur Liebe führen zu können. (In: Albrecht, 

Theologie des Katholischen I, 97 f.) 

2. Einladung zum Mitleiden 

»Meine Seele ist betrübt bis zum Tod.« Es ist die Seele der angenommenen Menschennatur 

Jesu, die Seele, die er seinen Jüngern immer wieder öffnet, auf die er aber jeweils nur wie auf 

Umwegen hingewiesen hat. Den entscheidenden Ausdruck seiner Seele hatten sie in seiner 

Lehre, in seinen Wundern, in seiner Liebe zu ihnen und zu allen Menschen. Auf die volle 

Menschlichkeit seiner Seele konnten sie aus seinen Taten, seinem Verhalten schließen. Jetzt 

aber enthüllt er ihnen, daß seine Seele voll ist von Traurigkeit, überfüllt davon bis an den 

Rand des Todes. Indem er es ausspricht und nicht für sich behält, ladet er die Jünger ein, an 

seiner Traurigkeit teilzunehmen. Er öffnet sie ihnen wie ein Geheimnis, stellt sie ihren Bli-

cken aus, damit sie in seinem Sinn, im Sinn des Neuen Bundes, im Sinn des Kreuzes als des 

Geschenks an den Vater mit ihm Gemeinschaft haben und, so gut sie es können, in dem Sei-

nen verharrten. Noch einmal, bevor er sich zurückzieht, will er sich hingeben, gleichsam die 

eucharistische Hingabe vervollkommnend. Wohl geht er in die Einsamkeit, um mit dem Vater 

allein zu sein, aber nicht bevor er ihnen seine Seele gezeigt und sie gebeten hat, zu bleiben 

und mit ihm zusammen zu wachen, das gleiche zu tun wie er, über eine geringe Entfernung 

hinweg mit ihm vereint zu sein in der Traurigkeit und Beängstigung, die seine Seele füllt. Es 

sollte das christliche Gebet der Begleitung sein. Hätte er diese Forderung unterlassen und 

seine Seele nicht geöffnet, so könnte die eucharistische Vereinigung als eine zeitlich und in-

haltlich begrenzte erscheinen. Er hätte sich ihnen in einem bestimmten Zustand preisgegeben, 

andere Zustände aber für sich behalten. Aber durch die Kommunion wurden sie eingeladen, 

an seinen sämtlichen Zuständen teilzunehmen und ihr Gebet in das seine hineinzustellen in 

einer bisher ungeahnten Weise. Es ist das Miteinander und Ineinander der Kirche, das die Dis-

tanz überwindet: nicht nur die räumliche, nicht nur die der Personen, auch die inhaltliche: er 

wird »etwas» beten, sie werden »etwas« beten, aber in der Verschiedenheit des Stoffes berüh-

ren sich die Akte und gehen ineinander. 

»Wacht mit mir« ... Indem er sie bittet, mit ihm zu wachen, gibt er ihnen die Möglichkeit, auf 

Grund der Müdigkeit in eine bestimmte Form der Trauer zu gelangen, wodurch ihr Gebet dem 

seinen - von fern - angeglichen wird ... An dieser Forderung des Herrn wird für die ganze Kir-

che deutlich, daß christliche Askese die Leidenszeit des Herrn begleiten soll. (Zu Mt 26, 38, 



 

Speyr - Fragmente über das Kreuz Christi (IKaZ) 3 15.07.2023 

in: Passion nach Matthäus, 43 ff.) 

3. An die Sünde genagelt 

Sie kreuzigen ihn. Er bekommt diese heiligen Wundmale, die von den Menschen als Schand-

male gedacht sind, als ein unauslöschliches Zeichen, an dem jedermann erkennen kann, daß 

dieser Leib als der Leib eines Verbrechers behandelt worden ist. Er wird sich von diesen 

Schandmalen nicht mehr trennen wollen, sie mitnehmen in seine Ewigkeit. Man wird ihm im-

mer ansehen, daß er ein Gekreuzigter war. Die Nägel sind das Zeichen der in ihn eindringen-

den Sünde. Sie verursachen in ihm einen Schmerz, der wohl zunächst der angemessene physi-

sche Schmerz dieser Wunde ist, aber ohne angebbare Grenzen darüber hinausgeht (sofern in 

den Nägeln die Sünde ist), auf ihrer Bahn von Haut zu Haut nichts freiläßt, sondern restlos 

von ihm Besitz ergreift und ihn an sich festnagelt. Durch die Sünde der Welt, die die konkrete 

Form dieser Nägel annimmt, wird er festgebannt, unbeweglich gemacht, in eine vollständige 

Passivität versetzt. Die Annagelung ist der Anfang dieser Phase der Passion, die nur noch aus 

Ertragen, Erdulden, Geschehenlassen besteht. Die ihn annageln und schon andere gekreuzigt 

haben, erkennen diese Hingabe und verstehen sie nicht. (Zu Mt 27, 35 in: Passion nach Mat-

thäus, 156.) 

4. Einbeziehung aller Leiden ins Kreuz 

Am Kreuz zeigt der Herr nicht nur, daß er seine Gnade auf alle sichtbar fließen läßt, auf alle, 

die das Kreuz umstehen, aber auch alle, die schon früher im Alten Bund den Glauben besa-

ßen, die seine Verheißungen so aufnahmen, wie er sie gab, und die bereit blieben, die Erfül-

lung dann zu erleben, wann er sie ihnen schenken wollte — sondern er zeigt auch, daß er al-

les, was sie für ihn geleistet haben, brauchen kann. Daß er also nicht bloß für die Sünden lei-

det, sondern in einem geheimnisvollen Mitleiden mit allen Glaubenden steht. In einem Mitlei-

den, das für ihn zwar keine Erleichterung bedeutet — weil er auch für sie ganz leidet und ihr 

Leiden durch das seine jeweils aufrundet —, das aber für die Erlösung nicht bedeutungslos 

bleibt. Er nimmt alle Versuche ihres Glaubens, ihres Leidens und ihrer Bereitschaft auf sich 

und läßt ihnen vom Kreuz her die volle Gnade zuströmen. Nicht nur die Sünden der ganzen 

Welt strömen auf das Kreuz zu, um dort getilgt zu werden, auch alle Ansätze des Glaubens 

und Leidens strömen ihm zu, um durch das Kreuz ihre Erfüllung zu finden. Im Kreuz liegt 

auch ein Dank des Herrn an alle Vorläufer seines Neuen Bundes, und er erzeigt ihnen diesen 

Dank, indem er ihre Leiden erfüllt und dadurch Hiob und die andern Dulder gleichsam zu 

Heiligen des Neuen Bundes macht. Er rundet den Alten Bund in den Neuen auf, weil er schon 

in seiner Menschwerdung den Alten Bund ganz in sich schloß und durch seine göttliche 

Gnade erfüllte. (Zu Mt 5, 39, in: Bergpredigt, 122.) 

5. Der Leidende und der Zeuge am Kreuz 

Der Sohn verharrt im Je-mehr der Bereitschaft, da ihm keine obere Grenze des zu Bewältigen-

den gezeigt wird. Der Sohn wie der Geist erfüllen jetzt, im Leiden, ihren Auftrag ohne Maß. 

Der Vater soll zumessen und bestimmen. Der Sohn bleibt im Leiden offen, der Geist ebenso 

beim Einüben in das Leiden. 

Das Gesetz des Leidens fordert irgendwie, daß zwei beteiligt sein müssen: einer, der, so wie 

er kann, leidet, und einer, der dabei ist, Zeuge ist, verwaltet und vermittelt. Das ist die Rolle 

des Geistes: daß er immer neu aufdeckt, wofür gelitten werden muß. Der Sohn darf sein Lei-

den nicht verwalten: diesen Schmerz für das und jenen für etwas anderes erleiden. Sonst käme 

er selber ins Messen. Deshalb muß der Geist es vorweisen, aber nicht so, daß es dann durch 

das Leiden stückweise erledigt schiene, sondern nur so, daß immer Neues dazukommt. Hierin 



 

Speyr - Fragmente über das Kreuz Christi (IKaZ) 4 15.07.2023 

gleicht es gar nicht einer menschlichen Zusammenarbeit. Und vielleicht sollen Sohn und Geist 

einander in der Passion auch nicht wirklich begegnen, sie sprechen gleichsam nicht die glei-

che Sprache; denn wenn der Sohn den Geist immer als den Geist des Vaters erkennen würde, 

könnte er nicht verlassen sein. Er würde Erleichterung fühlen, würde hoffen. So versteht er 

zwar die Hinweise des Geistes, sieht aber in seinem eigenen Leiden keine Entsprechung dazu. 

Es sind wie zwei Ebenen der Wahrheit: eine im Geist des Zeugen, die andere im Geist des 

Leidenden. Würden beide Ebenen zusammenfallen, so wäre die ganze Wahrheit des Vaters 

für den Sohn evident, er würde dann als Gott diesen Menschen Jesus irgendwie dem Leiden 

überantworten, und mit dem Geist zusammen als ein Zuschauer wirken. Das wäre aber kein 

gottmenschliches Leiden. So darf der Sohn jetzt nicht auf der Ebene des Geistes stehen, son-

dern auf der seiner Weltsendung; was er dabei von seinem göttlichen Bewußtsein braucht, 

wird ihm vom Vater nach den Erfordernissen der Sendung zugemessen. 

Am Ende übergibt der sterbende Sohn den Geist in die Hände des Vaters. Der Geist kehrt 

nicht aus eigenem Antrieb zurück, er wird übergeben. Es ist die letzte Zustimmung des Soh-

nes zum Kreuz, das der Vater ihm gab. Und es gehört zum Auftrag von Sohn und Geist, daß 

sie sich am Kreuz trennen. 

Solange der Sohn den Geist als Regel bei sich hatte, war er dem Geist gehorsam. Jetzt ge-

horcht der Geist dem Sohn, indem er in den ungeteilten Gehorsam des Vaters zurückkehrt. 

Und der Sohn beginnt damit jene Aussendung des Geistes, die er nach Ostern vollenden wird: 

erst ist es Sendung zum Vater, dann zu Kirche und Welt. (In: Theologie des Katholischen I, 

96 f.) 

6. Der Leidende und der Zeuge in der Kirche 

»Freut euch vielmehr, daß ihr an den Leiden Christi teilhabt, damit ihr euch jubelnd freut, 

wenn seine Herrlichkeit offenbar werden wird.« 

Wenn Christen erfüllt sind vom lebendigen Wissen um den Herrn, dann können sie für ihn nur 

Gefühle der Freude und Dankbarkeit hegen. Was er ihnen auch schenken mag, diese Gefühle 

werden sich nicht verändern, nicht abhängig sein von ihrer eigenen Verwertung der Ge-

schenke. So werden sie sich auch freuen, wenn sie leiden dürfen, vorausgesetzt, daß es wirk-

lich Teilnahme am Leiden des Herrn ist. Er kann uns mitleiden, an seinem eigensten Leiden 

teilnehmen, momentweise sogar die Grenze zwischen seinem und unserem Leiden sich verwi-

schen lassen, so daß wir im Übermaß des Leidens wirklich in seinem Namen, durch ihn, aus 

der Kraft und in der Liebe, die ihn mit dem Vater eint, leiden. Wir sollen darüber nicht er-

schreckt sein und uns, mitten in der Nacht des Leidens, der untergründigen Freude des Lei-

dendürfens nicht entfremden lassen. Die Freude kann hinterlegt, sie kann unfühlbar geworden 

sein, sie muß doch im tiefsten Leiden vorhanden sein, als Freude der Dankbarkeit, die wir so 

tief im Herrn verankert wissen, daß sie auch dann nicht schwindet, wenn all unsere Kraft des 

Fühlens durch das Leiden beansprucht wird. Petrus kennt Anfang, Ende, Begrenzung des Lei-

dens, und er weiß, daß alles, Anfang, Ende und Maß, innerhalb des Leidens des Herrn einge-

faßt bleibt, an der Stelle, die der Herr selber bestimmt und die er seinen Bedürfnissen gemäß 

und je nach der Hingabe, die wir ihm schenken, festlegt. Der Herr allein verwaltet sein Lei-

den. Die Kirche hat dabei kein Wort zu sagen. Der Entschluß des Mitleidenlassens liegt aus-

schließlich beim Herrn; die Kirche kann höchstens den Leidenden lenken, ihm ein besseres 

Verständnis des Leidens beibringen. So muß Petrus davon reden, den Sinn des Leidens erklä-

ren, die Bereitschaft dazu wecken, schließlich zeigen, wie die Kirche über die Frucht mitver-

fügt. Hat die Kirche hier ein Mitspracherecht, dann soll sie auch selber ein inneres Verständ-

nis für jene Leiden besitzen, die sie dem Herrn wie dem Leidenden gegenüber zur sorgfältigs-

ten Betreuung verpflichten. Wo der Herr auf die Frucht eines Leidens wartet, dort soll die 



 

Speyr - Fragmente über das Kreuz Christi (IKaZ) 5 15.07.2023 

Kirche sich befleißen, daß er den vollen Ertrag erhalte; und wo ein Leidender sich hingeben 

will, dort soll sie sich bemühen, daß er den vollen Ertrag leiste. Und weil die Glaubenden 

Glieder des Herrn sind, soll das nichtleidende Glied (das die amtliche Kirche vertritt) das lei-

dende zu Gott hin öffnen und ihm helfen, das verlangte und erreichbare Höchstmaß auch zu 

verwirklichen. Geöffnet soll der Leidende werden, damit er in sich mehr Raum habe für das 

Leiden, das der Herr ihm schenken will. Auch den Herrn sollte man ihm näherbringen, damit 

er der Forderung Petri, sich auch im Leiden zu freuen, zugänglich bleibe. Damit er wisse, daß 

er auch das Schwerste in der Freude des Herrn leisten soll, auch wenn er sie jetzt nicht emp-

findet, und daß die Kirche diese Freude für ihn aufbewahrt. Die Kirche darf bei solchem Lei-

den nie bloß Zuschauerin sein. Einen bloßen Zuschauer gibt es in der Kirche überhaupt nicht. 

Es kann einer das Amt des Schauens haben, der Betrachtung dessen, der leiden muß; aber die-

ser Auftrag der Schau ist dann nur Teil seines weitergreifenden Amtes, und er führt nur aus, 

was von ihm verlangt wird. 

Daß wir leidend uns freuen, heißt, daß wir leidend unser subjektives Leiden in die objektive 

Frohbotschaft des Herrn hineingeben, wie der am Kreuz hängende Sohn leidet in einer hinter-

legten Freude, den Vater durch sein Leiden verherrlichen zu dürfen. Der Sohn wird, zum Va-

ter zurückkehrend, dort die vollkommene Freude der Verherrlichung des Vaters erleben, so 

wie er uns aus seiner eigenen Freude der Verherrlichung des Vaters heraus die Freude 

schenkt, wenn seine Herrlichkeit offenbar werden wird. (Zu 1 Petr 4,13, in: Kath. Briefe I, 

380 ff.) 

7. Kreuzesdurst und Auferstehung 

»Jesus sprach: Mich dürstet.« Der Herr ist in der letzten Müdigkeit und Entleerung. Die 

Sünde, die er trägt, ist unendlich schwer, viel schwerer, als er sie sich vorgestellt hatte. Beinah 

kann man sagen: schwerer als der Vater gedacht hat. Als müßte man Mensch sein, um die 

Größe des Opfers zu fühlen, und nicht nur Mensch sein, sondern es jetzt und hier erleiden, um 

zu wissen, was es ist. Die ganze Seele des Sohnes bis in ihre verborgensten Falten ist beschäf-

tigt mit diesem Austragen der Sünde, in einer solchen Trauer und Unruhe, daß für nichts an-

deres mehr Platz bleibt. Das seelische Leiden lenkt ihn aber nicht ab von den Schmerzen des 

Leibes; er leidet nicht in Teilen seiner selbst, er leidet das Ganze im Ganzen. Dazu gehört sein 

fürchterlicher Durst, der ihn überfällt wie die letzte Qual, wie das, was man nicht vorausgese-

hen hatte, weil alles übrige schon so schwer war, was jetzt hinzukommt wie das brennende 

Mal des göttlichen Je-mehr. Man kann in diesem Durst nicht unterscheiden, was seelisch ist 

und was leiblich. Erst ist es, als fiele beides wie in zwei Hälften auseinander: die Seele ist mit 

der Sünde der Welt so beschäftigt, daß sie sich um den Leib nicht kümmern kann; der Leib so 

todmüde, daß er auf die Seele nicht mehr achtet. Dann ist plötzlich dieser Durst da, gleichzei-

tig in Leib und Seele, und schmiedet die auseinanderfallenden Hälften enger als je zusammen. 

Die Einheit, die sie bilden, ist die des Nichtmehrkönnens, der Unerträglichkeit. 

Und nun ist es, als deute diese seltsame, unnatürliche, aber auch neue, unvermutete Einheit 

voraus auf die Auferstehung des Fleisches: als müsse innerhalb des seelischen Leidens durch 

dieses neue Sich-Melden des Leibes, diesen einheitlichen Durst die Seele daran erinnert wer-

den, daß ihr Leib immer da ist, immer mitträgt, ja, nach dem Maß eines Leibes, vollkommen 

mitzuleiden vermag. Dieser überlasteten Seele kann er einen rechten Dienst der Mitbelastung 

leisten, indem er den seelischen Durst übernimmt und darin in seiner Endlichkeit etwas vom 

unendlichen Leidensvermögen der gottmenschlichen Seele des Erlösers zu übernehmen sich 

fähig zeigt. Von diesem in der Einheit des Durstes ihr verbundenen Teil wird die Seele, wenn 

sie zum ewigen Leben aufersteht, sich nicht mehr trennen wollen. Und Gott wird ihr diesen 

Leib im ewigen Leben schenken: als Andenken an die Schöpfungstat des Vaters, an die Inkar-

nation des Sohnes, aber auch als Andenken an das Zusammenleiden im Kreuz, das die beiden 



 

Speyr - Fragmente über das Kreuz Christi (IKaZ) 6 15.07.2023 

so eng verband, daß eine Trennung fürderhin undenkbar ist. So mächtig ist dieser Durst, daß 

der Herr ihn auf die Einheit seiner Person bezieht: Mich dürstet! Das ist die Gewähr für die 

Auferstehung des Fleisches. (Zu Joh 19, 28, in: Passion nach Matthäus 176 f.) 

Quelle: Communio. Internationale Katholische Zeitschrift 6 (1977), S. 223-230 


