Fragmente Uber das Kreuz Christi
VVon Adrienne von Speyr

Das Thema der Passion Jesu Christi tbersteigt das Thema dieses Heftes »Menschliches Lei-
den und Heilen« und gibt ihm gleichzeitig dessen unentbehrlichen transzendenten Abschluf3:
dort wo die Effizienz des Heilens aufhort, fiihrt nur noch die unerforschliche Fruchtbarkeit
des Kreuzes weiter. Und es gibt, wie die nachfolgenden Fragmente zeigen, eine sowohl allge-
meine wie besondere Einladung an die Menschen, irgendwie, fern oder nah, dabeizusein. Hier
wurde jemand sehr dringend und wirksam eingeladen, an dieser Passion teilzunehmen, Jahr-
zehnte lang, immer wieder. Aus den zahlreichen, alle Aspekte des Mysteriums umkreisenden
AuRerungen A. v. Speyrs hier nur eine kleine Auswahl. »Heilen« ist nun ersetzt durch eine den
Leidenden notwendig unerkennbare »Fruchtbarkeit«, die Verwandlung an einer ungreifbaren
Stelle in »Heil«. Voraussetzung fur die Moglichkeit dieser Wandlung ist die Gottessohnschaft
Jesu im Sinn des neutestamentlichen Glaubens und dem der alten Konzilien, die das »Fur
uns« der Passion ernstnehmen und nachfolgend die von Paulus gezeigte Mdglichkeit eines
»Aufleidens dessen, was am Leiden Christi noch fehlt«, das heift: was Christus uns gnadig an
seinem allgeniigsamen Leiden mitzuleiden erlaubt.

In der Passion der Gottmenschen wird die Stinde der Welt erlitten (Text 3), wird aber auch
das an sich sinnlos scheinende Weltleid miteinbezogen (Text 4). Die Passion ist nur im Licht
des trinitarischen Gottgeheimnisses deutbar: Der Sohn bietet sich ewig fiir das Heilsein der
Welt an, der Vater »erlaubt« ihm, das gottliche Feuer in ein Leidensfeuer zu verwandeln (Text
1), in diesem Feuer brennend laRt ihn der Geist Uber alles Mal3 hinaus aushalten (Text 5), im
Gemeinsam-Leiden von Leib und Geistseele wird die ewige Existenz des Menschen erlitten
und grundgelegt (Text 7). Die Passion ist ferner nur ekklesiologisch verstehbar: wir sind mit-
eingeladen ins Leiden (Text 2), und wo sich innerkirchlich ein ausgesprochenes Passionslei-
den ereignet, muB die Kirche ihm beistehen in einer Analogie dazu, wie der Geist dem Sohn
beistand (Text 6).

1. Gottes Feuer als Leiden

Das Leiden am Kreuz ist Ausdruck der innergéttlichen Liebe. Gott hat diesen Ausdruck ge-
waéhlt, um uns das Geheimnis seiner Liebe zu zeigen; um sich offenbaren zu kénnen, leidet die
Liebe.

Darin liegt auch ein Geheimnis von Zeit und Uberzeit. Wir sind gewohnt, in der Zeit zu lie-
ben, mit den Mitteln unserer Natur, und irgendwo auch zweck- und zeitgebunden. Und wenn
es um Gott geht, passen wir ihm unsere zeitliche Liebe notdirftig an. Wir wissen im Glauben,
daR er eine unendlich groRere Liebe ist und hat als wir, und doch versuchen wir, ihn um jeden
Preis in die Kategorien unserer Liebe einzuzwéngen. Ihn so zu lieben, wie es uns gegeben ist:
lau und auf Zeit. Und wenn wir einmal zu leiden haben, haben wir nichts Eiligeres zu tun, als
uns zu trésten: es wird voriibergehen. Ja wir sind Gberrascht, wenn es nicht schnell vergeht,
noch Uberraschter, wenn in uns das Leiden die Liebe iberdauert. Dann messen wir. Messen
die Zeiten gegeneinander ab und die Stérke der Ereignisse: Leiden oder Liebe. Wenn aber
Gott in die Welt kommt, um fur uns zu leiden, nimmt er die Mal3e der Ewigkeit mit; er stellt
sich mit der Kraft ewiger Liebe dem Kreuz zur Verfiigung und erféhrt als Mensch ein unge-
messenes Leiden, wie es seiner Gottheit und seiner gottlichen Liebe entspricht. Nicht der An-
lal des Kreuzes, die Slinde, bestimmt das Leidensmal3, sondern der Wille Gottes, uns zu sei-
ner unendlichen Liebe hin zu erldsen.

Speyr - Fragmente Uber das Kreuz Christi (IKaz) 1 15.07.2023



Wirde Gott seine Liebe als reines Feuer auf die Welt bringen, so wirde er vielleicht ein paar
wenige finden, die von der Siinde noch nicht ganz verhartet sind und sich seinem Feuer aus-
liefern wiirden. Aber sein Plan ist, alle zu erlésen. Und dies kann er nicht durch Ubertragung
des Liebesfeuers von Mensch zu Mensch; er mul sein Feuer in Leiden verwandeln. Aber weil
er selber ganz rein ist und an ihm nichts zu verzehren ist, nimmt er als Brennstoff die Siinde
der Welt in sich hinein und verbrennt sie in sich selber, in der Menschennatur, die der Vater
ihm geschenkt hat, und leidet an jedem Einzelnen von uns.

Dieses Leidensfeuer, in dem er die Erfahrung der Siinde gemacht hat, kann er klnftig, als
Feuer und Liebe zugleich, Gberall anwenden, wo Menschen zu reinigen sind: in der Beichte,
in der Eucharistie, und auch dort, wo die Menschen selber nicht mehr wirken kénnen, im Feg-
feuer. Er ist das Feuer, das er auf die Erde zu werfen gekommen ist, aber es hat zwischen
Himmel und Erde die Verwandlung ins Leiden durchgemacht. Es wird ihm zweimal ge-
schenkt: er bekommt es, um es auf die Erde zu werfen, und er gewinnt es zurlick aus Leiden
und Tod, um das Reinigungswerk in allen Menschen zu vollenden. Er verwandelt sich oder
14kt sich vom Vater verwandeln, um durch alle seine Zustande - Menschwerdung, Leiden,
Tod, Auferstehung, Gericht - den einen Auftrag der Erlésung zu Ende zu flihren. In seinen
Verwandlungen wird die Liebe zum Leiden: er erprobt das Feuer zunéchst an sich selber, um
dann die Menschen durch sein Feuer vom Leiden zur Liebe flhren zu kénnen. (In: Albrecht,
Theologie des Katholischen I, 97 f.)

2. Einladung zum Mitleiden

»Meine Seele ist betriibt bis zum Tod.« Es ist die Seele der angenommenen Menschennatur
Jesu, die Seele, die er seinen Jungern immer wieder 6ffnet, auf die er aber jeweils nur wie auf
Umwegen hingewiesen hat. Den entscheidenden Ausdruck seiner Seele hatten sie in seiner
Lehre, in seinen Wundern, in seiner Liebe zu ihnen und zu allen Menschen. Auf die volle
Menschlichkeit seiner Seele konnten sie aus seinen Taten, seinem Verhalten schlieRen. Jetzt
aber enthillt er ihnen, daR seine Seele voll ist von Traurigkeit, Gberfullt davon bis an den
Rand des Todes. Indem er es ausspricht und nicht fur sich behélt, ladet er die Jinger ein, an
seiner Traurigkeit teilzunehmen. Er 6ffnet sie ihnen wie ein Geheimnis, stellt sie ihren Bli-
cken aus, damit sie in seinem Sinn, im Sinn des Neuen Bundes, im Sinn des Kreuzes als des
Geschenks an den Vater mit ihm Gemeinschaft haben und, so gut sie es kdnnen, in dem Sei-
nen verharrten. Noch einmal, bevor er sich zuriickzieht, will er sich hingeben, gleichsam die
eucharistische Hingabe vervollkommnend. Wohl geht er in die Einsamkeit, um mit dem Vater
allein zu sein, aber nicht bevor er ihnen seine Seele gezeigt und sie gebeten hat, zu bleiben
und mit ihm zusammen zu wachen, das gleiche zu tun wie er, Uber eine geringe Entfernung
hinweg mit ihm vereint zu sein in der Traurigkeit und Bedngstigung, die seine Seele fullt. Es
sollte das christliche Gebet der Begleitung sein. Hatte er diese Forderung unterlassen und
seine Seele nicht gedffnet, so kdnnte die eucharistische Vereinigung als eine zeitlich und in-
haltlich begrenzte erscheinen. Er hatte sich ihnen in einem bestimmten Zustand preisgegeben,
andere Zustande aber fur sich behalten. Aber durch die Kommunion wurden sie eingeladen,
an seinen samtlichen Zustanden teilzunehmen und ihr Gebet in das seine hineinzustellen in
einer bisher ungeahnten Weise. Es ist das Miteinander und Ineinander der Kirche, das die Dis-
tanz Gberwindet: nicht nur die rdumliche, nicht nur die der Personen, auch die inhaltliche: er
wird »etwas» beten, sie werden »etwas« beten, aber in der Verschiedenheit des Stoffes bertih-
ren sich die Akte und gehen ineinander.

»Wacht mit mir« ... Indem er sie bittet, mit ihm zu wachen, gibt er ihnen die Méglichkeit, auf
Grund der Mudigkeit in eine bestimmte Form der Trauer zu gelangen, wodurch ihr Gebet dem
seinen - von fern - angeglichen wird ... An dieser Forderung des Herrn wird fiir die ganze Kir-
che deutlich, dal christliche Askese die Leidenszeit des Herrn begleiten soll. (Zu Mt 26, 38,

Speyr - Fragmente Uber das Kreuz Christi (IKaz) 2 15.07.2023



in: Passion nach Matthaus, 43 ff.)
3. An die Stinde genagelt

Sie kreuzigen ihn. Er bekommt diese heiligen Wundmale, die von den Menschen als Schand-
male gedacht sind, als ein unausldschliches Zeichen, an dem jedermann erkennen kann, da
dieser Leib als der Leib eines Verbrechers behandelt worden ist. Er wird sich von diesen
Schandmalen nicht mehr trennen wollen, sie mitnehmen in seine Ewigkeit. Man wird ihm im-
mer ansehen, daf er ein Gekreuzigter war. Die Néagel sind das Zeichen der in ihn eindringen-
den Suinde. Sie verursachen in ihm einen Schmerz, der wohl zunéchst der angemessene physi-
sche Schmerz dieser Wunde ist, aber ohne angebbare Grenzen dartiber hinausgeht (sofern in
den Né&geln die Sunde ist), auf ihrer Bahn von Haut zu Haut nichts freildRt, sondern restlos
von ihm Besitz ergreift und ihn an sich festnagelt. Durch die Stuinde der Welt, die die konkrete
Form dieser Négel annimmt, wird er festgebannt, unbeweglich gemacht, in eine vollstandige
Passivitat versetzt. Die Annagelung ist der Anfang dieser Phase der Passion, die nur noch aus
Ertragen, Erdulden, Geschehenlassen besteht. Die ihn annageln und schon andere gekreuzigt
haben, erkennen diese Hingabe und verstehen sie nicht. (Zu Mt 27, 35 in: Passion nach Mat-
thaus, 156.)

4. Einbeziehung aller Leiden ins Kreuz

Am Kreuz zeigt der Herr nicht nur, daB er seine Gnade auf alle sichtbar flieRRen lai3t, auf alle,
die das Kreuz umstehen, aber auch alle, die schon friiher im Alten Bund den Glauben besa-
Ren, die seine VerheiBungen so aufnahmen, wie er sie gab, und die bereit blieben, die Erfil-
lung dann zu erleben, wann er sie ihnen schenken wollte — sondern er zeigt auch, dal er al-
les, was sie flr ihn geleistet haben, brauchen kann. Dal3 er also nicht blof3 fiir die Stinden lei-
det, sondern in einem geheimnisvollen Mitleiden mit allen Glaubenden steht. In einem Mitlei-
den, das fir ihn zwar keine Erleichterung bedeutet — weil er auch fur sie ganz leidet und ihr
Leiden durch das seine jeweils aufrundet —, das aber flr die Erlésung nicht bedeutungslos
bleibt. Er nimmt alle Versuche ihres Glaubens, ihres Leidens und ihrer Bereitschaft auf sich
und 1aBt ihnen vom Kreuz her die volle Gnade zustrémen. Nicht nur die Stinden der ganzen
Welt stromen auf das Kreuz zu, um dort getilgt zu werden, auch alle Ansétze des Glaubens
und Leidens stromen ihm zu, um durch das Kreuz ihre Erfillung zu finden. Im Kreuz liegt
auch ein Dank des Herrn an alle VVorlaufer seines Neuen Bundes, und er erzeigt ihnen diesen
Dank, indem er ihre Leiden erfiillt und dadurch Hiob und die andern Dulder gleichsam zu
Heiligen des Neuen Bundes macht. Er rundet den Alten Bund in den Neuen auf, weil er schon
in seiner Menschwerdung den Alten Bund ganz in sich schlof3 und durch seine gottliche
Gnade erfillte. (Zu Mt 5, 39, in: Bergpredigt, 122.)

5. Der Leidende und der Zeuge am Kreuz

Der Sohn verharrt im Je-mehr der Bereitschaft, da ihm keine obere Grenze des zu Bewaltigen-
den gezeigt wird. Der Sohn wie der Geist erfullen jetzt, im Leiden, ihren Auftrag ohne MaR.
Der Vater soll zumessen und bestimmen. Der Sohn bleibt im Leiden offen, der Geist ebenso
beim Eintiben in das Leiden.

Das Gesetz des Leidens fordert irgendwie, dal’ zwei beteiligt sein miissen: einer, der, so wie
er kann, leidet, und einer, der dabei ist, Zeuge ist, verwaltet und vermittelt. Das ist die Rolle
des Geistes: dal3 er immer neu aufdeckt, woflr gelitten werden muf3. Der Sohn darf sein Lei-
den nicht verwalten: diesen Schmerz flr das und jenen fur etwas anderes erleiden. Sonst kdme
er selber ins Messen. Deshalb muR der Geist es vorweisen, aber nicht so, daf} es dann durch
das Leiden stuickweise erledigt schiene, sondern nur so, da immer Neues dazukommt. Hierin

Speyr - Fragmente Uber das Kreuz Christi (IKaz) 3 15.07.2023



gleicht es gar nicht einer menschlichen Zusammenarbeit. Und vielleicht sollen Sohn und Geist
einander in der Passion auch nicht wirklich begegnen, sie sprechen gleichsam nicht die glei-
che Sprache; denn wenn der Sohn den Geist immer als den Geist des Vaters erkennen wirde,
konnte er nicht verlassen sein. Er wirde Erleichterung flihlen, wirde hoffen. So versteht er
zwar die Hinweise des Geistes, sieht aber in seinem eigenen Leiden keine Entsprechung dazu.
Es sind wie zwei Ebenen der Wahrheit: eine im Geist des Zeugen, die andere im Geist des
Leidenden. Wirden beide Ebenen zusammenfallen, so wére die ganze Wahrheit des Vaters
fiir den Sohn evident, er wiirde dann als Gott diesen Menschen Jesus irgendwie dem Leiden
uberantworten, und mit dem Geist zusammen als ein Zuschauer wirken. Das wére aber kein
gottmenschliches Leiden. So darf der Sohn jetzt nicht auf der Ebene des Geistes stehen, son-
dern auf der seiner Weltsendung; was er dabei von seinem gottlichen Bewultsein braucht,
wird ihm vom Vater nach den Erfordernissen der Sendung zugemessen.

Am Ende Ubergibt der sterbende Sohn den Geist in die Hande des Vaters. Der Geist kehrt
nicht aus eigenem Antrieb zuriick, er wird bergeben. Es ist die letzte Zustimmung des Soh-
nes zum Kreuz, das der Vater ihm gab. Und es gehort zum Auftrag von Sohn und Geist, dal}
sie sich am Kreuz trennen.

Solange der Sohn den Geist als Regel bei sich hatte, war er dem Geist gehorsam. Jetzt ge-
horcht der Geist dem Sohn, indem er in den ungeteilten Gehorsam des Vaters zurlickkehrt.
Und der Sohn beginnt damit jene Aussendung des Geistes, die er nach Ostern vollenden wird:
erst ist es Sendung zum Vater, dann zu Kirche und Welt. (In: Theologie des Katholischen I,
96 f.)

6. Der Leidende und der Zeuge in der Kirche

»Freut euch vielmehr, daf3 ihr an den Leiden Christi teilhabt, damit ihr euch jubelnd freut,
wenn seine Herrlichkeit offenbar werden wird.«

Wenn Christen erfillt sind vom lebendigen Wissen um den Herrn, dann kénnen sie fiir ihn nur
Geflhle der Freude und Dankbarkeit hegen. Was er ihnen auch schenken mag, diese Gefuhle
werden sich nicht verandern, nicht abh&ngig sein von ihrer eigenen Verwertung der Ge-
schenke. So werden sie sich auch freuen, wenn sie leiden durfen, vorausgesetzt, dal3 es wirk-
lich Teilnahme am Leiden des Herrn ist. Er kann uns mitleiden, an seinem eigensten Leiden
teilnehmen, momentweise sogar die Grenze zwischen seinem und unserem Leiden sich verwi-
schen lassen, so daB wir im UbermaR des Leidens wirklich in seinem Namen, durch ihn, aus
der Kraft und in der Liebe, die ihn mit dem Vater eint, leiden. Wir sollen dariber nicht er-
schreckt sein und uns, mitten in der Nacht des Leidens, der untergrindigen Freude des Lei-
dendirfens nicht entfremden lassen. Die Freude kann hinterlegt, sie kann unfiihlbar geworden
sein, sie muf doch im tiefsten Leiden vorhanden sein, als Freude der Dankbarkeit, die wir so
tief im Herrn verankert wissen, dal? sie auch dann nicht schwindet, wenn all unsere Kraft des
Fuhlens durch das Leiden beansprucht wird. Petrus kennt Anfang, Ende, Begrenzung des Lei-
dens, und er weil3, dal alles, Anfang, Ende und Mal, innerhalb des Leidens des Herrn einge-
falt bleibt, an der Stelle, die der Herr selber bestimmt und die er seinen Bedirfnissen geman
und je nach der Hingabe, die wir ihm schenken, festlegt. Der Herr allein verwaltet sein Lei-
den. Die Kirche hat dabei kein Wort zu sagen. Der Entschlul? des Mitleidenlassens liegt aus-
schlieRlich beim Herrn; die Kirche kann hdchstens den Leidenden lenken, ihm ein besseres
Verstandnis des Leidens beibringen. So muf} Petrus davon reden, den Sinn des Leidens erkla-
ren, die Bereitschaft dazu wecken, schlieBlich zeigen, wie die Kirche (iber die Frucht mitver-
flgt. Hat die Kirche hier ein Mitspracherecht, dann soll sie auch selber ein inneres Verstand-
nis fiir jene Leiden besitzen, die sie dem Herrn wie dem Leidenden gegeniber zur sorgféltigs-
ten Betreuung verpflichten. Wo der Herr auf die Frucht eines Leidens wartet, dort soll die

Speyr - Fragmente Uber das Kreuz Christi (IKaz) 4 15.07.2023



Kirche sich befleil3en, dal? er den vollen Ertrag erhalte; und wo ein Leidender sich hingeben
will, dort soll sie sich bemuihen, dal? er den vollen Ertrag leiste. Und weil die Glaubenden
Glieder des Herrn sind, soll das nichtleidende Glied (das die amtliche Kirche vertritt) das lei-
dende zu Gott hin 6ffnen und ihm helfen, das verlangte und erreichbare HochstmaR auch zu
verwirklichen. Gedffnet soll der Leidende werden, damit er in sich mehr Raum habe fiir das
Leiden, das der Herr ihm schenken will. Auch den Herrn sollte man ihm naherbringen, damit
er der Forderung Petri, sich auch im Leiden zu freuen, zuganglich bleibe. Damit er wisse, dafd
er auch das Schwerste in der Freude des Herrn leisten soll, auch wenn er sie jetzt nicht emp-
findet, und dal? die Kirche diese Freude fiir ihn aufbewahrt. Die Kirche darf bei solchem Lei-
den nie blof? Zuschauerin sein. Einen blofRen Zuschauer gibt es in der Kirche tberhaupt nicht.
Es kann einer das Amt des Schauens haben, der Betrachtung dessen, der leiden mul3; aber die-
ser Auftrag der Schau ist dann nur Teil seines weitergreifenden Amtes, und er fuhrt nur aus,
was von ihm verlangt wird.

Dal3 wir leidend uns freuen, heif3t, dal3 wir leidend unser subjektives Leiden in die objektive
Frohbotschaft des Herrn hineingeben, wie der am Kreuz hangende Sohn leidet in einer hinter-
legten Freude, den Vater durch sein Leiden verherrlichen zu dirfen. Der Sohn wird, zum Va-
ter zurtickkehrend, dort die vollkommene Freude der Verherrlichung des Vaters erleben, so
wie er uns aus seiner eigenen Freude der Verherrlichung des Vaters heraus die Freude
schenkt, wenn seine Herrlichkeit offenbar werden wird. (Zu 1 Petr 4,13, in: Kath. Briefe I,
380 ff.)

7. Kreuzesdurst und Auferstehung

»Jesus sprach: Mich durstet.« Der Herr ist in der letzten Midigkeit und Entleerung. Die
Siinde, die er trégt, ist unendlich schwer, viel schwerer, als er sie sich vorgestellt hatte. Beinah
kann man sagen: schwerer als der Vater gedacht hat. Als miRte man Mensch sein, um die
Grolie des Opfers zu fuhlen, und nicht nur Mensch sein, sondern es jetzt und hier erleiden, um
zu wissen, was es ist. Die ganze Seele des Sohnes bis in ihre verborgensten Falten ist beschéaf-
tigt mit diesem Austragen der Sunde, in einer solchen Trauer und Unruhe, daf3 fir nichts an-
deres mehr Platz bleibt. Das seelische Leiden lenkt ihn aber nicht ab von den Schmerzen des
Leibes; er leidet nicht in Teilen seiner selbst, er leidet das Ganze im Ganzen. Dazu gehort sein
fiirchterlicher Durst, der ihn Uberféllt wie die letzte Qual, wie das, was man nicht vorausgese-
hen hatte, weil alles (ibrige schon so schwer war, was jetzt hinzukommt wie das brennende
Mal des gottlichen Je-mehr. Man kann in diesem Durst nicht unterscheiden, was seelisch ist
und was leiblich. Erst ist es, als fiele beides wie in zwei H&lften auseinander: die Seele ist mit
der Sunde der Welt so beschéftigt, dal sie sich um den Leib nicht kiimmern kann; der Leib so
todmiide, daf er auf die Seele nicht mehr achtet. Dann ist plotzlich dieser Durst da, gleichzei-
tig in Leib und Seele, und schmiedet die auseinanderfallenden Halften enger als je zusammen.
Die Einheit, die sie bilden, ist die des Nichtmehrkénnens, der Unertréglichkeit.

Und nun ist es, als deute diese seltsame, unnatlrliche, aber auch neue, unvermutete Einheit
voraus auf die Auferstehung des Fleisches: als miisse innerhalb des seelischen Leidens durch
dieses neue Sich-Melden des Leibes, diesen einheitlichen Durst die Seele daran erinnert wer-
den, dal ihr Leib immer da ist, immer mittrégt, ja, nach dem Mal3 eines Leibes, vollkommen
mitzuleiden vermag. Dieser Uberlasteten Seele kann er einen rechten Dienst der Mitbelastung
leisten, indem er den seelischen Durst Gbernimmt und darin in seiner Endlichkeit etwas vom
unendlichen Leidensvermdgen der gottmenschlichen Seele des Erlosers zu Gibernehmen sich
fahig zeigt. Von diesem in der Einheit des Durstes ihr verbundenen Teil wird die Seele, wenn
sie zum ewigen Leben aufersteht, sich nicht mehr trennen wollen. Und Gott wird ihr diesen
Leib im ewigen Leben schenken: als Andenken an die Schopfungstat des Vaters, an die Inkar-
nation des Sohnes, aber auch als Andenken an das Zusammenleiden im Kreuz, das die beiden

Speyr - Fragmente Uber das Kreuz Christi (IKaz) 5 15.07.2023



so eng verband, dal’ eine Trennung furderhin undenkbar ist. So méchtig ist dieser Durst, dal3
der Herr ihn auf die Einheit seiner Person bezieht: Mich durstet! Das ist die Gewahr fur die
Auferstehung des Fleisches. (Zu Joh 19, 28, in: Passion nach Matth&dus 176 f.)

Quelle: Communio. Internationale Katholische Zeitschrift 6 (1977), S. 223-230

Speyr - Fragmente Uber das Kreuz Christi (IKaz) 6 15.07.2023



