Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit!

Von Ernst Lange

I. Die gegenwartige Problematik des Predigens

»Die Bedeutung der traditionellen Predigt«, erklarte ein Sozialwissenschaftler, als er von dem
Plan dieser homiletischen Arbeitstagung erfuhr, »wird von der Kirche heute vermutlich stark
uberschatzt. Die pluralistische Gesellschaft erfordert ein hochdifferenziertes System religio-
ser Versorgung. Das herkémmliche Predigen dirfte in diesem Versorgungssystem eine viel
geringere Rolle spielen, als wir meinen.«

Eine Fllle von Indizien scheint dieses Urteil zu stiitzen. Ich erinnere nur an so widerspruchs-
volle Tatbestande wie diesen: geringe und nach wie vor fallende Teilnahmeziffern im Hin-
blick auf den ortsgemeindlichen Gottesdienst auf der einen Seite; andererseits eine verblif-
fend hohe Teilnahme an den religiésen Sendungen in Rundfunk und Fernsehen; wachsender
Konsum religitser Literatur, besonders solcher informierenden Charakters; eine Publizitat
theologischer Sachverhalte etwa in der Massenpresse, wie es sie wahrscheinlich seit Jahrzehn-
ten nicht mehr gegeben hat. Die Kommunikationschancen der Kirche jenseits des ortsge-
meindlichen Gottesdienstes, ja die faktisch sich vollziehende trans- parochiale Kommunika-
tion dieser Art dirften heute, in Zahlen ausgedriickt, diejenigen im Medium des Gemeinde-
gottesdienstes und in der gemeindlichen Predigt um ein Vielfaches Ubersteigen, ohne dal die
Kirche dem, auler durch die zogernde Einrichtung von »Sonderpfarramtern«, irgendwie ange-
messen Rechnung triige.

Oder, wie bereits vielfach vermerkt, die Tatsache, daf einer standigen Abnahme der Wirkung
und Bedeutung des Dienstes der Kirche im Bereich des personlichen Lebens ihrer Glieder, im
Bereich der Frommigkeit, des Lebensstils und der personlichen Beziehungen vermutlich eine
erhebliche Zunahme ihrer gesellschaftlichen Wirkung und Bedeutung im Bereich der Diako-
nie, der 6ffentlichen Meinung, der Erwachsenenbildung usw. gegeniibersteht, bis hin zu einer
steigenden Reprasentanz von ausgesprochen kirchlichen Leuten in Schlisselfunktionen des
offentlichen Lebens.

Oder jenes ganz andersartige Phdnomen, das Rudolf Bohren nicht sehr gliicklich die »Baali-
sierung der Amtshandlungen der Kirche« nennt. Richtig und wichtig an Bohrens Analyse ist
doch der Hinweis darauf, dal? die Handlungen der Kirche im volkskirchlichen Raum viel lau-
ter und deutlicher sprechen als die dabei gehaltenen Reden und dal? es ein hoffnungsloses Un-
terfangen ist, von der »Verkindigung« bei diesen Handlungen her ihr gesellschaftlich-familia-
res Gewicht und ihre traditionelle Auslegung in der volkskirchlichen Frommigkeit umstellen
zu wollen.

Schliel3lich ware auch der Nachweis nicht schwierig, dal3 selbst innerhalb der Ortsgemeinde,
innerhalb ihres vereinskirchlichen Binnenlebens die Bedeutung der Predigt und des sonntagli-
chen Gottesdienstes zugunsten anderer Begegnungsformen — Freizeiten, Seminare, gesellige

! Vortrag bei einer Arbeitstagung zu diesem Thema am 22. September 1967 in Esslingen, abgedruckt in dem
gleichnamigen Beiheft | der »Predigtstudien«, herausgegeben von Ernst Lange in Verbindung mit Peter Krusche
und Dietrich Rossler, Kreuz Verlag Stuttgart, Berlin 1968, S. 11-46. Wiederabgedruckt in: Ernst Lange, Predigen
als Beruf: Aufsétze, hg. v. Ridiger Schloz, Stuttgart: Kreuz Verlag, 1976, S. 9-51.

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 1 29.07.2023



und Bildungsveranstaltungen, diakonische Leistungen — stdndig abnimmt.

Gleichwohl ist es nach meiner Meinung nicht ratsam, sich dem oben zitierten Urteil von der
untergeordneten Bedeutung der Predigt im »System religiéser Versorgung« allzu rasch und
unkritisch anzuvertrauen.

An diesem Urteil stort mich nicht so sehr die Qualifizierung der Predigt als eines religidsen
Vorgangs. Der weite und hochformalisierte Religionsbegriff der Gesellschaftswissenschaften
erlaubt es doch immerhin, sich der unglucklichen Bannwirkung des Redens von der »religi-
onslosen Welt« und dem »religionslosen modernen Menschen« begriindet zu entziehen. Ver-
lorengegangen ist die Selbstverstandlichkeit und Allgemeingultigkeit bestimmter religioser
Systeme, nicht aber die Notwendigkeit, sich des Sinnes von Dasein zu vergewissern und sich
mit anderen Uber diesen Sinn von Dasein in religiosen Symbolen zu verstandigen und zu ver-
einigen. Die Menschen von heute sind dementsprechend keineswegs irreligios, wohl aber ist
ihre religidse Entscheidung gekennzeichnet durch Pragmatismus, Distanz und Vorbehalt. Das
Neue ist nicht, da man ohne Religion lebt, sondern dal3 man religioése Sinngebung wahlt, und
zwar unter dem Vorbehalt, ob sie sich in der Wirklichkeit des alltdglichen Daseins als gewil3-
machend bewahrt. In diesem Sinn ist das religiése Beduirfnis ganz sicher nach wie vor das
Medium der Begegnung, der Auseinandersetzung, der Kommunikation zwischen Kirche und
Zeitgenossen, und es wird immer auch den Ausdruck gelungener Kommunikation in der Le-
bensgestalt, als Frommigkeit, entscheidend mitbestimmen. Infolgedessen ist es dringend not-
wendig, bei der Frage nach den Bedingungen moglicher Verstandigung das Bedurfnis der
Zeitgenossen sehr viel ernster zu nehmen, als das lange geschehen ist.

Zu kritisieren ist in jenem Urteil, wie mir scheint, eher der Begriff der »Versorgung«. Denn er
unterstellt, Kommunikation des Evangeliums laufe lediglich auf die Befriedigung der religio-
sen Bedurfnisse, des Bedirfnisses nach Sinnvergewisserung des Zeitgenossen hinaus. Das
aber widerspricht der kritischen, der deformierenden und daseinserneuernden — richtenden
und rettenden -, die Situation, den Status quo aufbrechenden, verandernden und auf den Auf-
bruch, die Verénderung verpflichtenden Bedeutung des Evangeliums. Vergewisserung findet
statt, wo die Kommunikation des Evangeliums gelingt, aber nicht unbedingt so, wie sie weit-
hin erfragt wird, als Rechtfertigung des Status quo, sondern als seine Aufhebung.

Fraglich erscheint mir an jenem Urteil in unserem Zusammenhang vor allem, wie die Ver-
dréangung der gottesdienstlichen Predigt aus ihrer zentralen Stellung im Dienst der Kirche zu
beurteilen ist. Man konnte zum Beispiel fragen: Hat sie als isolierte Funktion der Kirche eine
solche zentrale Stellung Gberhaupt je gehabt? Hatte sie ihre unbestreitbar groRe Wirkung in
manchen Phasen der Kirchengeschichte nicht immer nur als eine, freilich besonders sichtbare,
Phase in einem viel breiter angelegten KommunikationsprozeR, also in ihrem Wirkungszu-
sammenhang mit kirchlicher und allgemeiner Erziehung, mit dem Geflecht der das birgerli-
che Leben umfassenden und durchdringenden Amtshandlungen, mit BuRRinstitut und Seel-
sorge? So daR also, wenn ein Funktionsverlust der ortsgemeindlichen Predigt zu konstatieren
ware, sofort gefragt werden mufite, ob das nur flr die isolierte Position der Predigt gilt oder
fiir den gesamten ProzeR, in dem sie stand und mehr denn je steht? Das wird doch aber in je-
nem oben zitierten Urteil gerade bestritten: Der KommunikationsprozeR, in dem die gottes-
dienstliche Predigt eine Phase ist, sei differenzierter denn je, und es sei mindestens fraglich,
ob seine Bedeutung und Wirkung im ganzen abgenommen habe. Ist dann nicht vielleicht doch
die Feststellung ihres Bedeutungsschwundes vor allem eine polemische Reaktion auf ihre in
der Tat gefahrliche Isolierung und quasisakramentale Uberhéhung in der allerjiingsten Theo-
logie- und Kirchengeschichte? Es ist ja sicherlich richtig, dal fast alles, was seit dem Auf-
bruch der Dialektischen Theologie tiber die Predigt gesagt wird, sich in erstaunlicher und er-
staunlich unkritischer, unreflektierter Weise immer auf die gottesdienstliche Rede am Sonn-

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 2 29.07.2023



tagvormittag bezieht. Sie ist in der Tat fir diese jingste Theologiegeschichte so etwas wie der
Inbegriff dessen, was man »Verkundigung« nennt, ihre reinste, ihre eigentliche Gestalt. Und
sie eignet sich fir diesen Verkundigungsbegriff gerade, weil sie so ungeheuer problematisch
ist, so monologisch, so autoritar von oben nach unten, so unkritisierbar, so scheinbar unabhan-
gig von der konkreten Situation, so ungeheuer verletzlich, geféahrdet, jedem Mif3brauch ausge-
setzt. An ihr lait sich jene »Unmdglichkeit der Rede von Gott« besonders klar darstellen, die
in den frihen Aufsatzen Barths immer wieder so eindringlich geschildert wird. An ihr wird
infolgedessen auch gleichsam mit Handen greifbar, wie dieser unmdégliche Versuch nur darin
seine Rechtfertigung haben kann, dal3 »Gott selbst redet«, wobei die Unverfugbarkeit dieses
Wunders das Problem verantwortlicher, das heit um wirksame Kommunikation bemuhter
menschlicher Rede auf der Kanzel bereits relativiert, bevor es tberhaupt als selbstandiges
Problem formuliert werden kann. Und weil der, dem diese unmdgliche Aufgabe zugemutet
wird, ja nun alsbald entlastet werden muR3, wird er auf den Bibeltext verwiesen, den er nur
noch mdoglichst getreu, moglichst ohne jede Ricksicht auf das Verstandigungsproblem, dessen
Losung er getrost dem Heiligen Geist Gberlassen darf, auszulegen hat, weil im Bibeltext »ir-
gendwie« das Problem »Gotteswort im Menschenwort« immer schon gelést sein soll.

Und nun wird diese so problematisierte und tberlastete Position Sonntagspredigt normativ ge-
macht fur alle anderen Kommunikationsbemuihungen der Kirche. »Verkindigung« in diesem
Sinn, als Dienst an Gottes eigenem Wort durch treuliche Textauslegung, soll alle Kommuni-
kation in der Kirche sein, auch die Rede bei der Amtshandlung, auch der Unterricht, auch das
Gesprach bei der Seelsorge, auch die Volksmission usw. Und da diese anderen Kommunikati-
onsbemiihungen diesem Anspruch unterschiedlichen Widerstand leisten, mehr als die Sonn-
tagspredigt, werden sie eben von daher stark problematisiert, was die Monopolstellung der
Sonntagspredigt umgekehrt wieder zementiert.

Ist die Behauptung vom Bedeutungsschwund der Sonntagspredigt nicht viel mehr an diesem
Predigtanspruch als an der kirchlichen Wirklichkeit orientiert? Die Kritik dieses Anspruches,
sowohl im Hinblick auf seine theologische Problematik als auch auf die kirchliche Wirklich-
keit, ist in der Tat notwendig und tberfallig. Aber muB sie, darf sie dazu fuhren, dal3 das Prob-
lem der Sonntagspredigt als solches heruntergespielt wird? Sollte man nicht vielmehr so argu-
mentieren: Die sonntégliche Predigt ist eine unter vielen Verstandigungsbemihungen der Kir-
che, die sich nach Situation, Funktion, Struktur und Vollzugsform voneinander klar unter-
scheiden und auch unterschieden werden miissen, die aber, sofern es sich in ihnen allen um
den Wirkungszusammenhang »Kommunikation des Evangeliums« handelt, auch, einen Prob-
lemzusammenhang bilden. Es geht in allen diesen Kommunikationsformen um das Problem
der bezeugenden Interpretation der biblischen Uberlieferung. Dieses Problem stellt sich bei
der Sonntagspredigt besonders scharf und drangend, und zwar wegen der speziellen Situation
dieser Bemiihung. Will man nun nicht behaupten, daR im Wirkungszusammenhang »Kommu-
nikation des Evangeliums« die Phase der sonntéglichen Predigt gegenwartig schlechtweg ent-
behrlich ist, ohne dalR der Zusammenhang als solcher leidet und eine Liicke bekommt, dann ist
es geboten, dieser Phase im KommunikationsprozeR nach wie vor besondere Aufmerksamkeit
zu widmen, eben weil sie besonders prekér ist. Man ist hier mit dem Grundproblem der be-
zeugenden Interpretation der biblischen Uberlieferung in besonders bedrangender Weise kon-
frontiert, und indem man es streng im Hinblick auf die besondere Situation, Funktion und
Struktur dieser Phase, aber auch im Bezug auf den groReren Wirkungszusammenhang erortert,
wird das auch den anderen Kommunikationsbemiihungen in jenem »System religioser Ver-
sorgung« zugute kommen.

Ich bin der Meinung, dal3 die Sonntagspredigt und die ihr verwandten Kommunikationsfor-
men, also etwa die Predigten bei den Amtshandlungen, zumindest gegenwaértig noch unent-
behrliche und keinesfalls zu vernachléssigende Phasen im Wirkungszusammenhang »Kom-

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 3 29.07.2023



munikation des Evangeliums« sind. Aus der Fille moglicher Argumente méchte ich hier nur
drei ganz praktische anfihren:

a) Zumindest im Bewuf3tsein der Mitgliedschaft unserer Kirche, und zwar sowohl der
Kirchentreuen als auch der Distanzierten, ist die evangelische Kirche nach wie vor die Kirche
der Sonntagspredigt, das heil3t des durch die Predigt charakterisierten Gottesdienstes. Das
traditionelle Inbild der evangelischen Kirche ist der Prediger im Talar auf der Kanzel.

Die darin sich aussprechende Erwartungshaltung ist auf allen Seiten so ausgepragt, daf}
Dienste und Leistungen der Kirche in der Gesellschaft, dal Begegnungen des Zeitgenossen
mit der Kirche, die nicht in der Predigt und in der Teilnahme an der Predigt kulminieren, von
keiner Seite als »vollgiltige« Begegnungen gewertet werden.

Alle Bemuihungen um einen gewandelten Kirchenbegriff und ein gewandeltes »Image« der
Kirche im Sinne des Konzeptes »Kirche flr die Welt«, »Gemeinden flr anderex, alle
Bemuhungen um ein neues Vertrauen zwischen kirchlicher Institution und Zeitgenossenschaft
andern vorlaufig nichts daran, daB das zeitgendssische Bewul3tsein die evangelische Kirche
bei ihrem traditionellen Anspruch, die predigende Kirche zu sein, nach wie vor behaftet und
sie hier auf die eigentliche Probe gestellt sieht. Die Kirche kann sich vorlaufig aus dieser
Testsituation nicht selbst entlassen oder in ihr entlasten. Nicht nur die Kerngemeinde macht
den distanziert Kirchlichen zum »Randsiedler, er sieht sich selber so. Er weil}, daR er fehlt,
wo die evangelische Kirche nach seiner Ansicht ganz sie selber ist, und er fehlt bewul3t. Eben
darum wird er in der Begegnung mit einem Vertreter der institutionellen Kirche sofort
apologetisch und verteidigt sich mit dem Argument, daf sich das Christsein ja schliel3lich
nicht am Kirchgang entscheide. Seine Begrundung daftr, daB er fehlt, ist fast durchweg die
unverstandliche, langweilige, nichtssagende, irrelevante, abstrakte, autoritare oder pathetische
Predigt.

Ein beliebtes Alibi kirchlicher Funktionére angesichts dieser umfassenden Reserve gegenuber
der Predigt, der distanzierte Zeitgenosse urteile hier iber etwas, das er nicht kenne, ist bei na-
herem Hinsehen schlicht falsch. Immer noch gilt, daB fast jeder Zeitgenosse wahrend seiner
Konfirmandenzeit mit Pa3 und Stempel hat regelmaRig zur Kirche gehen missen. Dann sind
da die gottesdienstlichen Sendungen im Rundfunk und im Fernsehen — wer schaltet schon am
Sonnabendabend vor dem spaten Krimi seinen Fernseher fir finf Minuten ab, wenn das Wort
zum Sonntag kommt; wer in Deutschland wird also nicht haufig genug Zeuge der Schande
Israels? Man muR sich auch immer wieder vor Augen halten: im Verlauf weniger Jahre
begegnet in einem groRstadtischen Bezirk wie Berlin-Spandau jeder der vierzig Pfarrer
nahezu jedem der Spandauer Biirger mehrfach bei Taufen, Konfirmationen, Trauungen und
vor allem bei Beerdigungen, weil die Sitte, bei solchen Anlassen Nachbarschaft oder berufli-
che Beziehung auszudriicken, nach wie vor ziemlich zwingend ist. Und entgegen einer in der
Kirche umgehenden Zweckliige sind die Menschen in diesen Schnittpunkten ihrer personli-
chen, familiaren und gesellschaftlichen Existenz aufl3erordentlich engagiert und keineswegs
horunwillig. Der Zeitgenosse weild sehr wohl, wovon er redet, wenn er die Predigt unverstand-
lich, pathetisch, irrelevant, langweilig nennt, und warum er zu der Kirche, die sich selbst und
die er als die predigende Kirche versteht, Distanz hélt.

b) Im Hinblick auf die Prdsenzgemeinde, die Kerngemeinde aber gilt noch viel dringlicher,
dal? die Kirche gezwungen ist, der Predigt nach wie vor erhdhte Aufmerksamkeit zu widmen.
Hier, im sonntéglichen Gottesdienst, werden all die geféhrlichen Haltungen und Einstellungen
eingetibt und gepflegt, um deren Uberwindung wir doch bemiiht sind. Hier, und zwar aus dem
Sog der Situation heraus, ist der fundamentalistische Kult des heiligen Buches in vollem
Schwunge, hier der unverantwortliche, weil interpretationslose Gebrauch der heiligen Formel,

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 4 29.07.2023



hier droht, in der Knappheit der Rede, angesichts der feierlichen Stimmung und der offenkun-
digen Wehrlosigkeit der Gemeinde, angesichts der Mischung der Generationen und Frommig-
keitsstile stdndig die Flucht in die doppelte Wahrheit, hier greift die unbeholfene und unre-
flektierte Sprache in ihrer Not zu den ungedeckten Wechseln groRer Worte, hier verwandelt
sich, weil die Gemeindesituation so ungreifbar scheint, die konkrete Verheillung in Vertros-
tung, die konkrete Weisung in den Dauerappell, der Bufruf in die Schimpferei. Hier wird der
Pfarrer, weil er doch applizieren muf3, zu dem uber alles urteilenden und fiir nichts wirklich
zustandigen Hans-Dampf- in-allen-Gassen, hier perenniert der Klerikalismus. Der monologi-
sierende, horunfahige, autoritére Pfarrer erzeugt die sich wegduckende, schweigende, passive
Gemeinde und wird von ihr erzeugt. Hier werden, um der Anschaulichkeit willen, in exege-
tischen Schwarzwei3-Zeichnungen die Wurzeln eines latenten Antisemitismus gelegt, hier
regieren auch die anderen Vereinfachungen, die sich im Dauergebrauch zu Vorurteilen ver-
dichten: Die evangelische Kirche ist in ihren meisten Vollzlgen viel, viel besser als ihr Ruf;
aber hier, in ihrer traditionellen Zentralfunktion, verspielt sie ihn immer wieder, einfach weil
die Situation so ungeheuer anspruchsvoll und geféhrlich ist und fiir ihren verantwortlichen
Gebrauch so auBerordentlich wenig Hilfe zur Verfiligung steht.

Eine Kirche, die um ihre Erneuerung besorgt ist, kann angesichts dieser Situation, die so
leicht und so vielfaltig und meist im besten Willen mil3braucht werden kann, nicht gleichgul-
tig werden. Sie kann es aber auch darum nicht, weil eben umgekehrt der verantwortliche Ge-
brauch dieser Situation sich in den gesamten Wirkungszusammenhang »Kommunikation des
Evangeliums« hinein positiv auswirkt. Ist es nicht so, daf} die sich nun eben doch immer mehr
wandelnde Stellung der volkskirchlichen Mitgliedschaft zu den Juden, zum Problem von
Krieg und Frieden, zur individualen und gesellschaftlichen Diakonie, zur »Welt«, dal} ein sich
langsam einstellendes Gefiihl wachsender Weltverantwortung eine Wirkung vornehmlich der
im ganzen doch so unbefriedigenden sonntéglichen Predigt ist? Die Predigt ist nach wie vor,
nur auf ihre meRbaren Wirkungen hin betrachtet, ein sozialpadagogisches Instrument ersten
Ranges, sie wirkt Uber langere Zeitraume hin klimaverandernd, vielleicht — jedenfalls in man-
chen Punkten — gar nicht viel weniger als die Presse, weil die Predigt es mit ganz wenigen Ge-
genstanden zu tun hat und diese immer wieder erértert. Man sollte auch von daher, gerade im
Interesse einer wie auch immer verstandenen Kirchenreform, angesichts dieser entscheiden-
den Schleuse moglicher Reform keinesfalls resignieren.

c) Es gibt noch einen anderen Gesichtspunkt, warum das Predigtproblem keinesfalls herunter-
gespielt werden darf, sondern im Gegenteil besonders ernst genommen werden muf3: An die-
ser Stelle steht das Selbstverstandnis der Pfarrer auf dem Spiel. Es geht fir die Pfarrer in der
Sonntagspredigt um Sinn und Unsinn ihres Dienstes, um Resignation oder Arbeitsfreude, um
Krankheit oder Gesundheit. Mag man auch mit einem gewissen Recht behaupten kénnen, dal3
der Schwerpunkt des Pfarrberufs und seiner Bedeutung faktisch gar nicht mehr im Sonntags-
gottesdienst liegt, trotzdem entscheidet sich fiir die meisten an dieser Stelle immer noch ihre
Stellung zu ihrem Beruf, empfinden sie hier die Differenz zwischen Berufsanspruch und Be-
rufswirklichkeit am empfindlichsten. Das Pfarramt, zu dem wir ausgebildet werden und aus-
bilden, ist nach wie vor in seinem Kern das Predigtamt, das Amt, das die gottesdienstliche
Predigt der Kirche zu tragen und zu verantworten hat. Hier konzentriert sich die Erwartung,
die Hoffnung eines jungen Pfarrers auf seinen Beruf. Hier ist er darum auch am anfélligsten
fir Enttduschung und Resignation.

»Man bleibt«, so erklérte ein Berliner Pfarrer bei einer Umfrage zum Thema »Berufsbild und
Berufswirklichkeit des Pfarrers«, »mit seiner theologischen Uberzeugung ein Einzelganger
und Fremder in seiner Gemeinde, da man der Gemeinde unmdglich seine >Theologie« predi-
gen kann. Jedenfalls hat sie sich seit meinem Studium nicht wesentlich verandert.« Man war
ausgezogen in der Uberzeugung von der Eigenmacht, der Eigenbewegung und Alleingeniig-

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 5 29.07.2023



samkeit des Wortes, dem die Predigt dient. Und nun macht man die verwirrende Erfahrung,
dal? man gerade hier, im Kern des Dienstes, merkwirdig isoliert bleibt, daR man nichts aus-
richtet, nichts bewirkt, nichts veréndert. Und zwar nicht in dem Sinn, in dem der Theologe da-
rauf vorbereitet ist: Selbstverstandlich verfligt der Prediger nicht Giber die Heilswirkung der
Botschaft, der er dient. Aber er kommt, wie es scheint, mit seiner Verkindigung gar nicht erst
an den Punkt, an dem sich Glauben und Unglauben entscheiden. Er kann sich nicht versténd-
lich machen. Er kann die glaserne Wand nicht durchbrechen, die ihn vom Horer, vom Zeitge-
nossen trennt. Die Worte, die er spricht, stiften weder Ja noch Nein, weder den Aufbruch der
Gemeinde noch den Abbruch verfehlter Beziehungen zu ihr. Drinnen und draufRen bleibt alles
beim alten, als sprache man nicht.

Selbstverstandlich hat die weitverbreitete Resignation unter den Pfarrern auch andere Griinde
als die Predigtmisere. Die entscheidende Frage ist die, ob nicht das Pfarramt in seiner traditio-
nellen Gestalt als parochiales Amt von Grund auf dysfunktional geworden ist. Aber ganz si-
cher ist die Predigt einer der empfindlichsten Punkte im Selbstverstandnis des Pfarrers. Resig-
nation an dieser Stelle zwingt, weil die Wunde ja gleichsam von Woche zu Woche offenge-
halten wird, zu irgendwelchen Kompensationen. Liturgismus, Sakramentalismus, Fundamen-
talismus, Riickzug in ein magisches Amtsverstandnis, Gereiztheit gegen die Dauerbeunruhi-
gung durch die immer komplizierter werdende Theologie sind ideologische Mdglichkeiten —
das selbstlaufende VVokabular, die Selbstentlastung durch rhetorische Routine, die Flucht in
den befriedigenderen Gemeindebetrieb praktische Méglichkeiten der Kompensation. Und
selbstverstandlich vergréliern solche Kompensationen den Schaden, sowohl sachlich, was die
kirchliche Arbeit, als auch personlich, was das Selbstvertrauen und die Vertrauenswurdigkeit
des Pfarrers anlangt. Und wenn es keinen anderen Grund gébe, die Predigt, das heif3t die Pra-
xis des sonntéglichen Predigens in den Gemeinden zum Gegenstand erhohter Aufmerksamkeit
zu machen, als den, dal der flr die Funktionsfahigkeit und den Wandel der gegenwartigen
Kirche entscheidende Berufsstand an dieser Stelle weithin krank ist — dieser Grund wiirde aus-
reichen.

I1. Funktion und Struktur des homiletischen Aktes

a) Zu fragen ist in diesem Zusammenhang nicht nach der Predigt als praedicatio verbi divini,
als Ursprung der Kirche, nach ihrem Wesen und ihrer VerheiBung, sondern nach dem konkre-
ten homiletischen Akt, nach der wdchentlichen Predigtaufgabe und ihrer Losung. Die praedi-
catio verbi divini ist Gegenstand systematisch-theologischer Erwagung, das heif3t der Bemd-
hung um die Verantwortung der christlichen Wahrheit im Horizont der Welterkenntnis und
Welterfahrung der jeweiligen Gegenwart. Der Predigtbegriff, der dabei zustande kommt, ist
als solcher fur die Praktische Theologie, fur die Homiletik untauglich. Denn er entsteht, wie er
auch aussieht, angesichts der Frage nach der Verheiflung, die die Kirche mit ihrem Predigtauf-
trag hat, ohne ihn sich — das steckt schon im Begriff der VerheilBung — selbst erftillen zu kon-
nen. Die Praktische Theologie aber, als das Nachdenken tber die Vollziige der gegenwaértigen
Kirche und ihre verantwortliche Wahrnehmung, fragt nach dem Auftrag, der diese Verheil3ung
hat, und nach seiner verantwortlichen Erfullung. Und indem sie so fragt, mul3 sie methodisch
weitgehend von der VerheiBung des Auftrags abstrahieren, jedenfalls kann ihr die VerheilRung
niemals als Antwort auf die Frage nach dem verantwortlichen Vollzug von Predigt dienen.
Mit H. D. Bastian zu sprechen: das Wort Gottes ist kein Instrument kirchlicher Rede, so wahr
die kirchliche Rede ein Instrument des Wortes Gottes werden soll. Gegenstand praktisch-theo-
logischer Erwégung ist die Verantwortung, die durch den Predigtauftrag der Kirche konstitu-
iert wird, die menschliche Verantwortung und ihre Wahrnehmung. Und es dient in der Tat der
Klarheit, wenn Bastian fordert, tiber diese Verantwortung und ihre Wahrnehmung sei nachzu-
denken, etsi Deus, etsi Spiritus Sanctus non daretur.

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 6 29.07.2023



Der systematisch-theologische Predigtbegriff, die Frage also, was Predigt theologisch sei, ge-
hort in die Prolegomena der Praktischen Theologie. Und diese Frage darf die andere, die ei-
gentlich homiletische Frage, wie man eine Predigt mache, besser, was man tue, wenn man
predige, und wie man es verantwortlich tun kdnne, nicht relativieren und als »Kinderspiel,
als bloR technisches Problem abqualifizieren, sondern sie mul3 sie als selbstédndige Frage er-
maoglichen und begriinden und dann freilich auch begrenzen.

b) Der homiletische Akt ist eine Verstandigungsbemiihung. Gegenstand dieser Bemuhung ist
die christliche Uberlieferung in ihrer Relevanz fiir die gegenwértige Situation des Horers und
der Horergemeinde. Die VerheiBung dieser Verstandigungsbemihung ist das Einverstandnis
und die Einwilligung des Glaubens in das Bekenntnis der christlichen Kirche, daf} Jesus
Christus der Herr sei, und zwar in der zugespitzten Form, dal3 er sei mein Herr in je meiner Si-
tuation. Der homiletische Akt verfiigt nicht tber diese seine Erfullung. Er hat aber ein Ziel,
ein erreichbares Ziel, er hat eine Funktion. Seine Funktion ist die Verstandigung mit dem Ho6-
rer Uiber die gegenwartige Relevanz der christlichen Uberlieferung.

Diese Funktionsbestimmung ist sicher in vielem unzureichend. Sie ist aber vor allem darin un-
zureichend, dal? sie den homiletischen Akt nicht von anderen Kommunikationsbemihungen
und Kommunikationsformen der Kirche zu unterscheiden vermag. Um die Relevanz der
christlichen Uberlieferung geht es ja schlieBlich auch in den Arbeitsformen des Katechu-
menats, des Gemeinde- wie des Jugendkatechumenats, in der Seelsorge, letztlich auch in der
Diakonie und im Religionsunterricht an der Schule, wenngleich da der Begriff der Relevanz
sicherlich anders bestimmt werden muf3. Genauer wird man sagen missen, daf? die genannte
Funktionsbestimmung im Grunde den KommunikationsprozeR in allen Phasen und Stufen,
den Wirkungszusammenhang kennzeichnet. Tatsachlich gibt es, soweit ich sehe, keinerlei
Madoglichkeit, die ortsgemeindliche Predigt von anderen Kommunikationsbemiihungen der
Kirche zu unterscheiden als von der Situation her. VVerschiedene Situationen fordern die Kom-
munikationsbemihung der Kirche in verschiedenen, jeweils der speziellen Situation angemes-
senen Vollzugsformen heraus. Worin sich die Situation der sonntaglich versammelten Ge-
meinde in der Parochie von andern Situationen unterscheidet, welche besonderen Verstandi-
gungsbedingungen durch diese traditionelle Zentralversammlung der Ortsgemeinde gegeben
sind, kann hier nicht ins einzelne erdrtert werden. Hier soll nur aufzéhlend auf die entschei-
denden Merkmale hingewiesen werden:

1. die traditionelle Funktion dieser Zusammenkunft als Hauptversammlung der Parochie,
das heil3t ihr institutionelles Gewicht;

2. ihre durch das Herkommen bestimmte kultische Gestalt;

3. ihr enormer Funktionsverlust in dieser traditionellen Funktion, ihr faktischer, aber von
der Kirche noch nicht wirklich wahrgenommener Funktionswandel;

4. ihre gegenwartige, nach Gegenden verschiedene, aber doch gewisse gemeinsame Zige
aufweisende Zusammensetzung und

5. ihre fir den Prediger quélende Unubersichtlichkeit als homiletische Situation.

Ihr institutionelles Gewicht bestimmt die Predigt im Gemeindegottesdienst als vorlaufig wich-
tigste Kommunikationsform. Der kultische Zusammenhang, in dem sie steht, zieht ihr in der
Zielsetzung, im Redestil und hinsichtlich ihrer Verstandigungschancen ganz enge Grenzen
und bringt sie in eine besondere Gefahrdung, von der vorhin schon die Rede war. Der prakti-
sche Funktionsverlust, der Funktionswandel der Zentralversammlung der Parochie, erschwert
ihr die Erflllung der traditionellen Erwartungen, die von der Kirche und von der Horerge-
meinde in sie gesetzt werden, er6ffnet ihr aber auch neue Mdglichkeiten. Die besondere Zu-
sammensetzung mit dem Vorherrschen von alten Leuten, Kindern und Jugendlichen, von ganz
einverstandigen Kerngemeindlern und ganz unvorbereiteten Konfirmanden macht das Ver-

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 7 29.07.2023



standigungsproblem aulerordentlich kompliziert. Und ihre Unubersichtlichkeit behindert die
Konkretion, erzwingt ein hochst allgemeines, im Gemeinplatz allzu oft steckenbleibendes Re-
den.

c) Die Erkenntnis, daf’ sich die Kommunikationsbemuhungen der Kirche nur hinsichtlich der
Situation, auf die sie bezogen sind, unterscheiden lassen, hat aber auch noch eine andere Be-
deutung. Erst sie fihrt namlich tber ein allgemeines Bedenken der Vollzugsform Gemeinde-
predigt hinaus zum einzelnen homiletischen Akt. Die besondere Verstandigungsaufgabe des
einzelnen homiletischen Aktes bestimmt sich nur scheinbar, vorlaufig und ungenau von dem
Bibeltext, von der durch die Kirche vorgegebenen Perikope und dem Kirchenjahrscharakter
des Sonntags her. Ihre eigentliche Bestimmung ergibt sich vielmehr aus der besonderen homi-
letischen Situation. Unter homiletischer Situation soll diejenige spezifische Situation des Ho-
rers, bzw. der HOrergruppe verstanden werden, durch die sich die Kirche, eingedenk ihres
Auftrags, zur Predigt, das heif3t zu einem konkreten, dieser Situation entsprechenden Predig-
takt herausgefordert sieht. Und die Aufgabe des homiletischen Aktes ist, von daher gesehen
und formal ausgedruickt, die Klarung dieser homiletischen Situation.

Es ist lange genug Ublich gewesen, die kirchliche Predigt bei den Amtshandlungen vom Ty-
pus der Sonntagspredigt her, also von dem an diesem Typus wenn nicht gewonnenen, so doch
demonstrierten Verkiindigungsanspruch und Predigtbegriff her zu beurteilen und einzuordnen.
Dann wird gerade die augenfallige Besonderheit der Kasualrede, namlich ihr klarer Situati-
onsbezug, dubios. Diesem Situationsbezug zu verfallen, wird der Prediger gewarnt und nach-
dricklich auf seine eigentliche Aufgabe — Dienst an der Eigenbewegung des Wortes Gottes
durch treue Textauslegung — verpflichtet.

Es dient aber der von uns gesuchten Klarheit mehr, wenn man umgekehrt verféhrt und, ohne
die Kommunikationsformen zu vermischen, fragt, ob nicht die Sonntagspredigt in ihrer Prob-
lematik von der Kasualrede her verstehbar wird. Bei der Bemiihung um die Kasualrede ist das
zumindest zeitlich die erste Kenntnisnahme von einer besonderen Situation, von besonderen
Menschen und ihrem Geschick. In diese Situation wird die Kirche, aus welchen Motiven auch
immer, einberufen, um zu handeln und zu reden. Dadurch wird diese Situation fiir die Kirche
zur homiletischen Situation. Kennzeichnend fir diese Situation ist, daf3 in ihr Schicksale, Er-
fahrungen, Erwartungen, Konventionen, VVorverstandnisse als Niederschlag der Wirkungsge-
schichte der Evangeliumspredigt dem Auftrag der Kirche, die Relevanz der christlichen Uber-
lieferung in dieser Situation und fur sie zu bezeugen, einen bestimmten Widerstand leisten,
aber auch bestimmte besondere Kommunikationswege und Kommunikationschancen eroff-
nen. Kennzeichnend flr die homiletische Situation ist auch, daR der Prediger ihr zunéchst
nicht mit einem bestimmten Text, sondern mit einer allgemeinen Predigttradition gegentiber-
steht, die als solche bereits bis zu einem gewissen Grad auf die homiletische Situation zuge-
spitzt ist: er hat die Taufe zu interpretieren und zu bezeugen oder die christliche Ehe oder das
christliche Verstandnis des Todes im Licht des Osterzeugnisses. Greift er nun zum Text, so
hat dieser Text eine diese vorgegebene Predigttradition profilierende und doch wohl auch
verfremdende Funktion. Solche Profilierung und Verfremdung ist sinnvoll, weil die vorge-
gebene Predigttradition sowohl fur die Horergemeinde als auch fiir den Prediger bis zu einem
gewissen Grad das Selbstverstandliche und eben darum nicht mehr recht Horbare geworden
ist. Aber was eigentlich mitzuteilen ist, ist nicht die Eigenaussage des Textes, sondern diese
durch die Situation herausgeforderte Predigttradition. Der Text wird dabei nicht eigentlich
zunftig ausgelegt, sondern im Interesse der Verstandigung verbraucht.

Die Frage ist, ob nicht die Sonntagspredigt wesentliche Merkmale mit der Kasualrede
gemeinsam hat. Ob es nicht auch hier eine, freilich aufl3erordentlich schwer beschreibbare,
aber gleichwohl von Fall zu Fall spezifische Situation gibt, die mit den in ihr enthaltenen

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 8 29.07.2023



Widerstdnden und Kommunikationschancen die eigentliche VVorgabe, die eigentliche
Herausforderung der Predigt darstellt, wobei das Besondere eben die Unubersichtlichkeit
dieser Situation und die Tatsache ist, dal} der Prediger, der Ortspfarrer an ihr in einem ganz
andern Sinn immer schon teilhat, durch sie belastet und bestimmt ist als beim Kasus. Eben
darum aber bedarf diese homiletische Situation einer immer neuen, viel schwierigeren Ver-
stehensbemuihung. Und gibt es nicht auch bei der Sonntagspredigt eine durch den Katechis-
mus, durch den Kirchenjahrestermin, durch den Frommigkeitsstil der Gemeinde, durch die
Theologie und die Sprache des Predigers, durch das homiletische Klima, das mit der Ge-
schichte der jeweiligen Gemeinde zusammenhé&ngt, usw. vorgegebene, gleichsam selbstver-
standliche Predigttradition, die den Prediger bei der Wahrnehmung und Auslegung seines
Textes immer schon bestimmt, und zwar mit Recht und Notwendigkeit, von der er sich
jedenfalls nicht durch einen Gewaltakt wird befreien kdnnen? Und ist nicht also auch bei der
Sonntagspredigt die Funktion des Textes eine diese Predigttradition nicht einfach aufhebende,
wohl aber kontrollierende, profilierende und verfremdende?

Entscheidend ist hier nur — und das scheint mir unbestreitbar zu sein —, dal jede Kommunika-
tionsbemiihung der Kirche durch eine bestimmte Horersituation herausgefordert ist, die eben
durch diese Herausforderung, die sie enthalt, fur die Kirche zur homiletischen Situation wird,
und dal es die eigentliche Aufgabe der predigenden Kirche ist, nicht Texte ziinftig auszule-
gen, sondern diese Situation zu klaren dadurch, daR sie die Relevanz der christlichen Uberlie-
ferung fir diese Situation und in ihr verstandlich macht und bezeugt.

d) Die homiletische Situation leistet, das kam schon zur Sprache, der Bemihung des Predigers
um verstandliche Bezeugung der Relevanz der christlichen Uberlieferung im Hic et Nunc ei-
nen spezifischen Widerstand. Dieser Widerstand ist die Summe einer grof3en Vielfalt von Fak-
toren. Personliches Geschick und Zeitgeschick wirken sich in diesem Kraftfeld ebenso aus
wie Stimmungen, Spannungen zwischen Prediger und Hérergemeinde oder innerhalb der Ho-
rergemeinde, Erwartungen, Beflirchtungen und ganz &ul3ere Einfllisse von Wetter, Jahreszeit
usw. Entscheidenden Einfluf hat in der sonntaglichen Versammlung der ortlichen Gemeinde
vor allem das Vorverstandnis von der christlichen Uberlieferung, von der Rolle des Predigers
und der Gemeinde, von der Frommigkeit und vom Bibeltext, in dem sich die Wirkungsge-
schichte der bisherigen Predigt, das »Christentum« in allen Stadien der Bewahrung, der Ver-
dinnung, des Verfalls und der Verkehrung meldet. Auch dieses Vorverstandnis ist selbstver-
stéandlich nicht eindeutig, sondern ein kompliziertes Kraftfeld. Der Prediger hat an ihm teil in
dem Mal3e, in dem er an seiner Gemeinde teilhat, er ist ein sehr wirksamer Faktor in diesem
Kraftfeld, aber er kann es selbstverstandlich nicht auf eine bequeme Formel bringen.

In seiner Wirkung freilich ist dieser Widerstand, so vielféltig seine Ursachen sein mogen, klar
zu beschreiben. Er ist das, was alle bisherige Predigt des Evangeliums fir den einzelnen Horer
und fir die Horergemeinde irrelevant zu machen droht oder faktisch irrelevant macht. Er ist
das Ensemble der Enttauschungen, der Angste, der versaumten Entscheidungen, der vertanen
Gelegenheiten der Liebe, der Einspriiche verletzter Gewissen, der Verweigerung von Freiheit
und Gehorsam, der schlechten Erfahrungen von Christen mit der Welt, mit der Gemeinde und
mit sich selbst. Er verkdrpert die Resignation des Glaubens angesichts der Verheiungslosig-
keit des alltaglichen Daseins in ihren verschiedenen Gestalten als Zweifel, Skepsis, Zynismus,
Quietismus, Tragheit, Stumpfheit, Verzweiflung — die Kapitulation des Glaubens vor der Un-
ausweichlichkeit der Tatsachen. Er ist das, was jetzt und hier vielstimmig gegen Gott, gegen
die Vertrauenswurdigkeit Gottes und gegen die Mdéglichkeit, den Sinn des Gehorsams gegen-
Uber Gott spricht.

Im Kern ist also, biblisch gesprochen, die homiletische Situation die Situation der Anfech-
tung, die Situation, in der Gott sich entzieht, als Grund des Glaubens entzogen ist, in der er

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 9 29.07.2023



angesichts der VerheilRungslosigkeit der andrangenden Wirklichkeit unaussprechbar wird. In-
wieweit diese Situation von den Horern als Anfechtung erfahren wird, mag dahingestellt blei-
ben. Sie ist Anfechtung im eigentlichen Sinne jedenfalls fir den Prediger, der in dieser Situa-
tion relevant von Gott reden soll. Sie ist es um so mehr, je mehr er an seinen Hoérern und ih-
rem Dasein teilhat. Angesichts der Sprache der Tatsachen verschlégt es ihm die ihm aufgetra-
gene Rede von Gott. Andererseits notigt ihn eben dieser ProzeRcharakter der homiletischen
Situation und nicht nur etwa die unausweichliche Tatsache, dal3 nédchsten Sonntag wieder Got-
tesdienst zu halten sein wird, zur Aussage. Erst angesichts dieser Einsicht in den Anfech-
tungscharakter der homiletischen Situation wird es sinnvoll, zu sagen, die homiletische Situa-
tion sei diejenige Situation, durch die die Kirche sich, eingedenk ihres Auftrags, jeweils in ei-
nem ganz bestimmten Sinn zur Predigt herausgefordert sieht.

e) Der homiletische Akt ist die Bemihung um Klarung der homiletischen Situation. Kl&rung
ist mehr als Erhellung. Im Schachspiel etwa erfolgt Klarung der Situation durch einen Zug,
der aus einer Bedrohung herausfuhrt, also durch eine reale Veranderung der Situation. Ande-
rerseits hat das Wort Klarung einen glucklichen Anklang an den Begriff der Aufklarung.
Beide Aspekte des Wortes sind hilfreich fur das Nachdenken tiber Funktion und Struktur des
homiletischen Aktes.

Denn einerseits ist daran festzuhalten, dal’ Predigt eine Verstandigungsbemihung ist, die
streng im Bereich zwischenmenschlicher Kommunikation, ihrer Bedingungen und Mdglich-
keiten bleibt. Andererseits zielt diese Bemihung auf eine Situation, die in ihrem Kern eine Si-
tuation der Anfechtung ist und also nicht durch bloR3e Erhellung, sondern nur durch Befreiung
verandert werden kann. Natrlich kann Erhellung befreiend wirken, Aufklarung ist Befreiung
der Vernunft. Betrifft die Unfreiheit aber den Glauben und seinen Gehorsam in der ihm aufge-
gebenen Wirklichkeit, dann hilft letztlich nichts, als daR der Glaube wieder Grund bekommt,
und der Grund des Glaubens ist Gott allein, Gott in seiner aktuellen Zuwendung zu mir, Got-
tes befreiendes Wort an mich. Die Predigt kann das Wunder der Befreiung des Glaubens
schlechterdings nicht bewirken. Kann sie ihm den Weg bereiten?

Der Glaube wird unfrei durch den Druck der Realitat seines Daseins, durch den Zwang des
Sachverhalts, er wird mundtot gemacht durch die Sprache der Tatsachen. Der Anspruch Got-
tes verstummt, geht unter im Stimmengewirr der alltdglichen Anspriiche und Zwénge, er ver-
liert sich, seine Bedeutung fur diese alltdgliche Wirklichkeit, seine Beziehung auf sie wird un-
deutlich, dubios. Der Anspruch der Wirklichkeit erweist sich als stiarker denn der Anspruch
Gottes. Die ChristusverheiRung, der sich der Glaube verdankt und auf die hin er mit seiner
Welt in Hoffnung und Liebe umgeht, wird kraftlos angesichts der VerheiRungslosigkeit, der
Unveranderlichkeit des Status quo, oder sie gerat tber Kreuz mit den Verheiltungen, Verlo-
ckungen und Verfuhrungen, die die alltagliche Existenz des Menschen in ihren verschiedenen
Bezugsfeldern ja immer auch enthdlt. Und auch hier ist es zuerst und zuletzt die Bedeutung,
der Bezug, die Wirkmacht der VerheiBung, die in Zweifel gerat. Mit einem Wort: die gegen-
waértige Wirklichkeit Gottes wird strittig angesichts der wirklichen Gegenwart.

Die Predigt hat den Glauben nicht von dem Gedrénge der Wirklichkeit zu entlasten, das ist
ohnehin unmaoglich; sie hat auch das, was gegen Gott spricht, nicht einfach beziehungslos zu
kontrieren mit dem biblischen Zeugnis von dem Geschehen, von dem Menschen, der fiir Gott
spricht, Jesus Christus. Sondern sie hat Verheillung und Wirklichkeit miteinander zu verspre-
chen, so daR verstandlich wird, wie die Christusverheilung auch und gerade diese den Glau-
ben bedrdngende Wirklichkeit betrifft, aufbricht, in ihrer Bedeutung fiir den Glaubenden ver-
andert und wie umgekehrt auch und gerade diese ihn umgebende Wirklichkeit im Licht der
Verheildung auf eine eigentiimliche Weise flr Gott, fir den Glauben und seinen Gehorsam in
Liebe und Hoffnung zu sprechen beginnt. Die den Glauben bedrangende Wirklichkeit soll

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 10 29.07.2023



durch die Predigt also nicht zum Schweigen gebracht, sondern im Gegenteil neu zum Zeugnis
fiir Gott aufgerufen, zur Sprache gebracht werden, und zwar so, dal3 in dieser Wirklichkeit
Gottesdienst und Goétzendienst, Treue und Verrat, Hoffnung und Illusion, Wahrheit und Lge,
die Chance der Freiheit und die Gefahr der Unfreiheit sich voneinander unterscheiden und so
der Weg des Glaubens in Liebe und Hoffnung sichtbar wird. Ob er gegangen werden wird, ist
der Predigt entzogen.

Kléarung der Situation ist also in der Tat, streng im Rahmen zwischenmenschlicher Kommuni-
kationsmoglichkeiten, Veranderung der Situation. Die Verénderung betrifft den Zwang, den
die Realitat auf den Glauben austibt. Dieser Zwang, dieser Bann wird gebrochen. Es wird, mit
Miskotte zu sprechen, sichtbar, wie »Gott sich in der Wirklichkeit von der Wirklichkeit unter-
scheidet« als ihre Wahrheit, ihr Heil, ihre Chance, ihre Zukunft, wie diese Wirklichkeit immer
noch und erneut das dem Glauben verheil3ene, er6ffnete und aufgegebene Land ist. Was ge-
schieht, ist Bannbruch, Exorzismus. Und in diesem Sinn kdnnte man und sollte man es dann
vielleicht doch schlicht Aufklarung nennen und damit dem VVorgang der Aufklarung seine ei-
gentliche Intention und Wirde als Exorzismus zurtickgeben.

f) Die Klarung der homiletischen Situation geschieht durch bezeugende Interpretation der bib-
lischen Uberlieferung. Der Prediger ist nach Miskotte Interpret und Zeuge. Die beiden Funkti-
onen sind untrennbar aufeinander bezogen und kénnen nur miteinander erfillt werden, selbst
wenn sie, wie in bestimmten Stufen des Gemeindekatechumenats, faktisch auf verschiedene
Tréger verteilt sein sollten. Der Begriff »Zeugnis« meint dabei nicht eine besondere Art er-
wecklichen Per-Du-Redens, auch nicht die Burgschaft des Predigers mit seinem eigenen
Glauben, sondern streng im Sinn des Begriffes des Augenzeugen die verantwortliche Aussage
uber das, was er bei seiner Bemihung um das Ver-Sprechen von VerheiRungstradition und Si-
tuation, bei seiner Predigtarbeit, wahrgenommen hat: Die Relevanz der Uberlieferung in der
und fur die homiletische Situation. Dies ist die Frage, die den homiletischen Akt ausgel6st
hat: Welche Relevanz hat die ChristusverheiBung im Hic et Nunc des Horers? Um die Beant-
wortung dieser Frage bemuiht sich der Prediger in seiner Arbeit. Gelingt ihm die Arbeit, dann
kann er sagen, wie er die Relevanz der Uberlieferung fiir die Situation sieht, wie er sie wahr-
nimmt. Und eben das hat er nun verstéandlich zu sagen, und flr das, was er hier sagt, ist er per-
sonlich haftbar. Er ist haftbar dafur, daB er verstanden wird. Er ist haftbar insofern, als er sich
dem Kreuzverhor, dem Gespréch iber seine Aussage, der Diskussion, der Infragestellung des-
sen, was er gesagt hat, aussetzen muB. Er ist haftbar auch fur die Folgen seiner Aussage, flr
die Entscheidungen, die sie auslost oder verhindert, das heif3t, seine homiletische Verantwor-
tung konstituiert eine seelsorgerliche, eine diakonische Verantwortung. Er ist haftbar auch da-
fiir, dal er der Glaubwirdigkeit der Aussage nicht durch seine persénliche Unglaubwirdigkeit
im Wege steht, dal3 er sich keine Zustandigkeit anmaft, die er nicht hat usw. Und diese per-
sonliche Haftung kann er nicht auf den Text abschieben. Denn was er iber die Relevanz der
Uberlieferung im Hic et Nunc sagt, das steht nicht im Text. Freilich muR er zeigen kénnen,
inwiefern seine Aussage uberlieferungsgeman ist, wie sie in der Uberlieferung vorbereitet, er-
maglicht, angestoRen, aufgegeben ist, wie sie mit der Intention und der Struktur der Uberliefe-
rung tibereinstimmt. Auch fiir diese Ubereinstimmung ist er haftbar, er ist Zeuge als Interpret
und Interpret als Zeuge. Aber als Aktualisierung dieser Uberlieferung fiir eine bestimmte, in
ihrer Weise einmalige homiletische Situation ist seine Aussage neues Wort, nicht Repetition,
sondern verantwortliche Neuformung der Uberlieferung.

Der biblischen Uberlieferung wird dadurch nicht Gewalt angetan, sondern entsprochen. Sie
kann gar nicht anders als bezeugend, in dieser Weise bezeugend interpretiert werden. Als
Zeugnis von Jesus Christus als der endgultigen — ephapax —, ein flr allemal und auf das Ende,
auf die Vollendung hin giltigen und wirksamen Verheiung und als Ruf zum Vertrauen auf
diese endgltige Verheillung fordert sie ihre Bezeugung, die Zuspitzung des Ein-fiir-allemal

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 11 29.07.2023



auf das Diesmal selbst heraus. In ihrer eigentlichen Intention kann sie gar nicht zur Sprache
gebracht werden, es sei denn so, daB ihre lebensentscheidende Relevanz fiir das jeweilige Hic
et Nunc zur Sprache gebracht wird, und zwar verstandlich, so daB Einverstdndnis oder Ableh-
nung maoglich wird.

Andererseits ist klar, daB der Prediger sein Zeugnis nicht anders als in der Interpretation der
biblischen Uberlieferung gewinnen kann. Denn gerade dies steht ja in Frage: die Relevanz des
in dieser Uberlieferung urspriinglich und normativ bezeugten Christusglaubens fiir die homi-
letische Situation. Und diese Frage hat die Dringlichkeit der Anfechtung, sie zwingt, aufs
Wort zu merken. Was zwischen Prediger und Gemeinde vom Christentum gewuft, ver-
standen, angeeignet ist, was zwischen ihnen selbstverstandlich ist, eben das ist fraglich gewor-
den. Aus diesem Bestand &Rt sich die Relevanz des Christusglaubens gerade nicht verstand-
lich machen, das ist ja das Herausfordernde der homiletischen Situation. So ist die Ruckkehr
an den Ursprung des Glaubens, zum biblischen Zeugnis, erforderlich. Und eben darum ist der
Prediger mit seiner Horergemeinde in der Regel an den bestimmten Text, an die Perikope ver-
wiesen. Denn das Christentum als Quersumme der Texte, als angeeigneter

Katechismus gehdrt ja mit in den fraglich gewordenen Bestand. Gerade in der vorlaufig frem-
den, unangeeigneten, unerschlossenen, durch das besondere Profil des Einzeltextes versiegel-
ten Gestalt des biblischen Glaubenszeugnisses bekommt die Relevanzfrage erst ihre volle
Scharfe, die dabei moglicherweise zu gewinnende Antwort ihre optimale Stringenz, Klarheit
und Aussprechbarkeit. Der Widerstand der Situation hat seine Entsprechung im Widerstand
des Einzeltextes. Zwischen Text und Situation und ihrer anfanglichen Beziehungslosigkeit,
Gleichgultigkeit gegeneinander werden die Fragen radikal, die Antworten, wenn sie méglich
sind, entsprechend relevant.

g) Predigtarbeit wird von daher erkennbar als ein Proze3geschehen zwischen Tradition und
Situation, Predigtvorbereitung die VVorbereitung dieses Prozesses, bei dem der Prediger — das
unterscheidet die Sonntagspredigt charakteristisch von anderen Kommunikationsbemiihungen
— beides wird sein mussen: Anwalt der Horergemeinde in ihrer jeweiligen Lage und Anwalt
der Uberlieferung in der besonderen Gestalt des Textes.

Dabei ist der Prediger zunéchst Anwalt der Horergemeinde, denn es ist die homiletische Situ-
ation, durch die der homiletische Akt jeweils herausgefordert wird. Der Prediger hat sich, so
weit wie mdglich, klarzuwerden tber den besonderen Charakter dieser Herausforderung, tber
die Art des Widerstandes, den die Situation der Kommunikationsbemuhung der Kirche leistet.
Was macht die Uberlieferung des Glaubens jetzt und hier fiir diese Menschen irrelevant, was
macht ihre Relevanz zumindest zweifelhaft? Es bedarf nach allem, was hier schon tberlegt
worden ist, keiner ausfuhrlichen Darlegung mehr, wie schwierig diese Frage zu beantworten
ist, nicht nur der Vielzahl der Faktoren wegen, die hier ins Gewicht fallen, sondern vor allem
darum, weil Entscheidendes flr den Prediger Gberhaupt unbekannt und unerkennbar bleiben
wird. Gibt es Uberhaupt eine methodische Erhellung der homiletischen Situation und bis zu
welchem Grad? Offenbar geht aller methodischen Erschliel3ung etwas Existentielles voraus,
eine Haltung vorbehaltloser Partizipation, vorbehaltloser Teilhabe am Geschick des Horers,
die durch homiletische Technik auf keine Weise zu ersetzen ist. Denn es ist ja, abgesehen von
der Mdoglichkeit des Gesprachs mit dem Hérer in der Kontinuitat des Gemeindelebens, auf das
in der Tat bei diesem Verstéandnis der Predigtaufgabe erhebliches Gewicht féllt, abgesehen
auch von der nach meiner Ansicht auf3erordentlich wichtigen Maoglichkeit formeller Predigt-
vorbereitung und Predigtnachbesprechung mit Gemeindegliedern, nur das eigene Bewultsein
und Betroffensein vom Geschick des Horers, das der Prediger sich bei seiner Predigtvorberei-
tung methodisch erschlief3en kann. Seine Intuition wird dabei immer eine entscheidende Rolle
spielen, und sie ist eine Funktion seiner Teilhabe, seines Interesses, seines Engagements mit

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 12 29.07.2023



dem Horer.

Andererseits hat Partizipation als VVoraussetzung von Kommunikation auch ihre institutionelle
Seite. In der klassischen Parochie hat sich das Partizipationsproblem praktisch gar nicht
gestellt. Denn die Parochie selbst war umfassende, institutionelle Teilhabe der Kirche am
gesellschaftlichen Leben im Ubersichtlichen Raum des Dorfes oder der Kleinstadt. Kirchliches
und burgerliches Leben waren fast deckungsgleich und durchdrangen sich wechselseitig. Der
Ortspfarrer war nicht nur ex officio, sondern kraft seiner Zugehérigkeit, seiner Stellung im
Zentrum des gesellschaftlichen Lebens, seiner Kompetenz fur alle Fragen dieses Lebens,
seiner Kenntnis aller Menschen, um die es ging, und ihrer Beziehungen kommunikationsfahig
in jeder Hinsicht. Erst mit dem Zerbruch dieser parochialen Symbiose stellt sich das Partizi-
pationsproblem hierzulande ebenso dringlich, wie es sich etwa auf dem Missionsfeld stellt.
Die volkskirchlichen Gemeinden sind extrem unubersichtlich, das gesellschaftliche Leben
spielt sich fast ausschlief3lich auRerhalb der Zustandigkeit, Kompetenz und Reichweite des
Ortspfarrers ab; dessen Distanz zum Alltag seiner Gemeindeglieder ist so grof3, dal} seine
Zeitgenossenschaft, seine Kommunikationsfahigkeit ernstlich in Frage steht. An dieser Stelle
ist das Predigtproblem offenbar direkt verbunden mit dem Problem der kirchlichen Struktu-
ren, mit den Problemen der Kirchenreform. Aber selbst mit einer befriedigenden Losung des
Strukturproblems wadre die Frage der Partizipation als VVoraussetzung von Kommunikation
nicht erledigt. Die Présenz der Kirche in der Gesellschaft und damit ihre Kompetenz und
Kommunikationsféhigkeit ist iberhaupt nur noch in sehr engen Grenzen institutionell zu
sichern, sie muR von Personen und Gruppen geleistet werden, und die Institutionen kénnen
nur die Voraussetzungen fur diese personliche Leistung von Partizipation, Préasenz und
Kompetenz schaffen.

Fur den Predigtvollzug muR die Einsicht gentigen, in welch hohem MaR die Méglichkeit der
Erhellung der Situation eine Frage der personlichen Teilhabe des Predigers an seiner Horer-
gemeinde ist. Keine homiletische Methode kann diese ersetzen. Zu den empfindlichsten
Belastungen der heutigen Predigtarbeit gehort jedenfalls, dal’ die gangige homiletische
Theorie die gefahrliche Distanz des Predigers zu seinen Horern mit Behauptungen wie der,
dal’ der Horer im Texte stecke und dal? das Kerygma die Situation schaffe, in der es zum
Horen kommen kann, theologisch rechtfertigt und geradezu verklart. Faktisch wird dadurch
nur die eigentliche Ubersetzungsarbeit dem Horer angelastet.

Soviel ist aber richtig, dal der Prediger, selbst der voll partizipierende Prediger nicht anders
zu wachsender Klarheit tber seine homiletische Situation kommt als so, daR er in ihr nach
seinem Text fragt, und zu wachsender Klarheit Uber seinen Text so, daf} er von ihm her nach
seiner Situation fragt. Es ist also nicht so, dal? die Frage nach der Situation und die Frage nach
dem Text und seiner Eigenaussage zwei voneinander getrennte Arbeitsschritte wéren. Text
und Situation bilden einen Verstehenszirkel, der im Verlauf der Predigtvorbereitung mehrfach
abgeschritten wird. Schon mit der ersten Kenntnisnahme vom Bibeltext aktualisiert sich im
Prediger seine Kenntnis von der Verstehenssituation seiner Gemeinde, an der er selbst ja teil-
hat. Er weil3 intuitiv, meint jedenfalls zu wissen, wie seine Gemeinde diesen Text bei der Le-
sung vernehmen, welches VVorverstdndnis vom Text in ihr dabei wach werden, an welchen
Stellen sie Anstol3 nehmen wird, welche Worter ihr Verstehensschwierigkeiten bereiten wer-
den, welche MiRverstandnisse drohen usw. Auf dem Hintergrund dieses seines VVorverstand-
nisses vom Vorverstandnis der Gemeinde fragt er nun exegetisch nach der Eigenaussage sei-
nes Textes. Und je klarer sich ihm diese Eigenaussage erschlie3t, um so klarer wird ihm auch,
wie gleichgltig diese Aussage gegen seine Situation ist und aus welchen Griinden, wie grof3
andererseits der intellektuelle und existentielle Widerstand seiner Situation gegen diese Aus-
sage ist und welche Ursachen das hat. Indem er nun diese Griinde und Ursachen reflektiert,
und zwar im Licht seines Textverstdndnisses, wird ihm seine Situation klarer. Er versteht,

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 13 29.07.2023



warum seine HOrergemeinde nicht versteht, mil3versteht, umzudeuten versuchen wird. Er eig-
net sich die Fragen, AnstoRe, Zweifel seiner Horer an, sie werden seine eigenen.

Als Anwalt seiner Horer wird der Prediger kritischer gegen seinen Text, und zwar gegen den
Relevanzanspruch, der in ihm impliziert ist. Denn der Text selbst ist ja schon Bezeugung der
Relevanz des VerheiBungsgeschehens fiir einen bestimmten Augenblick in der Gewillheit sei-
ner Relevanz fir jeden Augenblick. Der Prediger fragt nun: Was wurde da relevant und wie,
gegen welchen Widerstand wurde es relevant? Gefragt wird nun also nicht mehr nach dem
isolierten Text als solchem, sondern nach dem Vorgang des Relevantwerdens des Verhei-
Rungsgeschehens, nach der Struktur und der Bewegung des Interpretationsvorganges, der im
Text Gestalt geworden ist. So erschlief3t sich der Text in seiner geschichtlichen Tiefe als
Phase in der Bewegung der traditio fidei, friihere, urspriinglichere Stufen der Tradition und
der Interpretation werden in ihm, hinter ihm erkennbar. Es kommt zu so etwas wie einer
homiletischen Textkritik, in der Textgestalt wird Relevantes und Irrelevantes, Historisch-Ab-
standiges und Aktuelles, Aktualisierbares unterscheidbar, und zwar nicht einfach unter der ge-
fahrlichen Frage: »Was kann ich heute und hier noch sagen?«, sondern mit der legitimen
Frage: »Wo werde ich als Anwalt meiner Horer Zeuge des Relevantwerdens der Uberliefe-
rung in ihrer Bewegung von Situation zu Situation?« Eng verbunden mit solcher homileti-
schen Textkritik ist aber auch eine homiletische Situationskritik. Mir wird in der intensiven
Beschaftigung mit dem Text Klar, welche Fragen meiner Horer sich erledigen, weil sie falsch
gestellt sind, welche AnstoRe entfallen, weil sie nicht die Substanz der Uberlieferung betref-
fen, wo der eigentliche Widerstand meiner Horer sitzt, mein eigentlicher Widerstand, und wo
es sich nur um Vorwande handelt, in denen sich dieser eigentliche Widerstand vor sich selbst
verbirgt. Ich kann also auch innerhalb der homiletischen Situation in zunehmendem Male
zwischen Relevantem und Irrelevantem, zwischen Scheinproblemen und wirklichen Proble-
men sowohl des Verstehens als auch des Annehmens des biblischen Zeugnisses unterschei-
den.

Irgendwo im VVorgang des mehrfachen Abschreitens dieses Zirkels zwischen Tradition und
Situation kommt es zum Predigteinfall. Das heift, es wird wahrscheinlich zu einer ganzen
Reihe von Einféllen kommen, schon beim ersten Lesen des Textes und immer wieder auf dem
Weg des wachsenden Verstehens der eigentlichen Spannung zwischen Text und Situation.
Aber es wird sich ein Einfall nach dem anderen erledigen als nicht zureichend, es wird ein
einziger Einfall sich in immer groRRerer Klarheit aufdrangen. Es lieRe sich begrinden, warum
es theoretisch nur eine einzige optimale Moglichkeit der Klarung der homiletischen Situation
geben kann, die sowohl dem Text als auch den Horern, als auch der Individualitat des Predi-
gers ganz gerecht wird, nur eine einzige Predigtmdglichkeit, die den Rang des notwendigen
Wortes, des jetzt und hier die Klarung herbeifiihrenden Wortes hat. Faktisch liegt in der N&he
dieser optimalen Interpretationsmoglichkeit eine ganze Reihe von mdglichen Einféllen, die
dann auf dem Weg vom Predigtentschluf3 zur ausformulierten Predigt noch vielerlei verschie-
dene Ausgestaltungen zulassen. Gleichwohl gibt es so etwas wie einen Durchbruch in der Pre-
digtarbeit, einen Einfall, der zwingend ist, gegeniiber anderen, die nur moéglich sind, eine all-
maéhliche oder plotzlich durchbrechende Klarheit, worin die Relevanz der Uberlieferung fiir
das Hic et Nunc der Horer im Kern liegt und wie sie zu bezeugen sein wird.

Der Einfall ist kein Offenbarungsereignis. Er ist ein Durchbruch im Verstehen und zur M6g-
lichkeit des Verstandlichmachens, der der Kontrolle und der Kritik unterliegt und der verant-
wortlichen Ausfiihrung bedarf. Es ist gleichwohl ratsam, auf die besondere Kennzeichnung
und Hervorhebung des Augenblicks durchbrechender Klarheit nicht zu verzichten. Ein solcher
Verzicht, wie er im Interesse der homiletischen Theorie vom Dienst am Wort Gottes durch
Schriftauslegung lange gefordert und gelibt wurde, flhrt nur entweder zur Unterdriickung der
schopferischen Aspekte der Predigtbemuhung oder zu ihrem unreflektierten und unkontrol-

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 14 29.07.2023



lierten Gebrauch. Eins ware so schlimm wie das andere.

Der hermeneutische Zirkel zwischen Text und Situation bleibt auch jenseits des Einfalls in
Kraft: der Einfall fihrt zu einer erneuten Musterung der Situation, nun im Hinblick auf die
Frage, wie er zu einer verstandlichen Rede ausgebaut werden kann. Der so entstehende Pre-
digtentwurf als das »neue Wort, als das Zeugnis des Predigers, fir das er voll haftbar ist, ist
wiederum zuruickzukoppeln auf den Text, inwiefern er im Hinblick auf dessen Eigenaussage
verantwortet werden kann.

h) Der Auftrag der Predigt ist die verstandliche Bezeugung der Relevanz der biblischen Uber-
lieferung fir die homiletische Situation. Der homiletische Akt als isolierte Bemiihung vermag
aber diesen Auftrag nicht zu erfillen. Er ist faktisch nur eine Phase in einem mehrphasigen
Interpretationsvorgang. Denn die sonntagliche Predigt ist notgedrungen ein »Wort fir viele,
das die Konzentration auf die Situation des einzelnen Menschen, der einzelnen Gruppe, der
speziellen Auftragslage schuldig bleiben muB. In den Interpretationsstufen des Gemeindekate-
chumenats, des mutuum colloquium fratrum und des Einzelgesprachs, die den Horer stufen-
weise immer stirker an der Uber-Setzung des Zeugnisses in seine eigene Lebenssituation be-
teiligen, bekommt die Predigt erst ihren vollen Sinn als Phase im groReren Kommunikations-
prozel} [...].

I11. Auf der Suche nach einem neuen homiletischen Verfahren

Einige der hier Anwesenden haben mit mir zusammen ein Schema der Predigthilfe entwickelt,
nach dem in den n&chsten Jahren Arbeitshilfen fur die Sonntagspredigt und andere homileti-
sche Aufgaben erarbeitet und verdffentlicht werden sollen (vgl. die im Anschlul an diesen
Aufsatz veroffentlichten Thesen und den im Juli 1968 erschienenen ersten Halbband der »Pre-
digtstudien zur Perikopenreihe Il1«). Alle Beteiligten sind sich sehr klar dartiber, wie vorlau-
fig und in vieler Hinsicht unbefriedigend dieses Schema ist.

Die Frage nach dem neuen homiletischen Verfahren meint aber nattrlich mehr als solche pub-
lizistischen Arbeitshilfen fir den Prediger. Sie meint die Arbeit des Predigers selbst und ihre
Methode, die er auf der Hochschule und im Predigerseminar lernt und dann von Woche zu
Woche im Gedrange der Gemeindearbeit anwendet. Niemand kann sie ihm abnehmen, und
man kann ihm von auf3en, auf publizistischem Weg, auch nur sehr begrenzt dabei helfen. Das
gilt um so mehr, wenn das hier dargelegte Verstandnis des homiletischen Aktes als Kommuni-
kationsbemuihung, die auf eine ganz bestimmte Hdrersituation bezogen ist und mit diesem Si-
tuationsbezug steht und fallt, richtig sein sollte.

Was hatte ein solches homiletisches VVerfahren zu leisten?

1. Es hétte die Predigtaufgabe zu entmythologisieren und zu entdramatisieren. Der Prediger ist
nicht verantwortlich daftr, da Wort Gottes geschieht und dal3 das Wort Gottes sich Glauben
verschafft. Die Kommunikation des Evangeliums, der auch seine Predigt dient, hat diese Ver-
heillung, aber der Prediger ist nicht haftbar fur die Erfillung dieser VerheiBung. Dal? er in die-
sem Horizont der Verheil3ung redet, befreit und mahnt ihn, seine Sache so gut wie irgend
maoglich zu machen, trostet ihn in der Erfahrung, wie wenig seine Verstandigungsbemiihung
ausrichtet, und kritisiert alle seine VVersuche, den Offenbarer, den Erwecker, den Priester, den
Statthalter der Autoritat Gottes machen zu wollen, mehr sein zu wollen, als er im Rahmen sei-
nes begrenzten Auftrags sein kann: ein Interpret der christlichen Uberlieferung in ihrer Rele-
vanz flr das Leben der Horer.

Andererseits mite ein neues Verfahren die Aufgabe des Predigers streng im Rahmen des

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 15 29.07.2023



Interpretationsauftrags doch auch wieder aufwerten. Der Prediger hat mehr zu tun, als bibli-
sche Texte moglichst wortgetreu in moglichst heutiger Sprache nachzusprechen. Er hat als
Anwalt seiner Horer zu verstehen und neu verstandlich zu machen, worin die Relevanz des in
den biblischen Texten bezeugten Verheilungsgeschehens fur ihr gegenwaértiges Leben liegt.
Seine Rede ist in diesem Sinn »neues Wort«, nicht »neues Wort Gottes«, wohl aber ein neues
Wort der Kirche, das sie so noch nie gesprochen hat und das doch tbereinstimmen soll mit
dem, was sie bisher gesagt hat. Und so, wie die Dinge liegen, ist er in der Situation des Ge-
meindegottesdienstes der einzige, der dieses neue Wort fur seine Gemeinde finden und ihr sa-
gen kann. Jedenfalls ist er der, der dafuir besonders ausgebildet und angestellt worden ist.

2. Ein neues Verfahren hatte dem Prediger moglichst wirksame und leicht hantierbare Metho-
den zur ErschlieBung der Situation an die Hand zu geben, in der er jetzt und hier reden und
durch seine Rede Klarheit schaffen soll. Und dies ist mit Abstand das schwierigste Problem
der Predigtarbeit. Denn was hieRRe ErschlieRung der Situation?

a) Kenntnis des besonderen Horerkreises, mit dem der Prediger es zu tun hat, der Menschen
und Menschengruppen, ihrer Beziehungen untereinander und zur Umwelt, ihrer Note, Prob-
leme und Bedrfnisse, ihres intellektuellen Vermdgens, ihres Schicksals und ihrer Frommig-
keit; Kenntnis der alten Leute, die da sitzen, und des Problems des Altwerdens und Altseins in
der Leistungsgesellschaft; Kenntnis der Konfirmanden, der Jugendlichen, die da sitzen, und
ihrer auBerordentlich komplizierten Ubergangssituation — physiologisch, intelligenzmaRig,
psychologisch, sozial, religios: der Phase der teils akzelerierten, teils prolongierten Pubertét
usw. Kenntnis aber auch der religidsen Differenzierung seines Horerkreises. Ganz unter-
schiedliche Distanzen zur Kirche, zum Christentum, zu ihm selbst als Vertreter der Institution
sind da im Spiel, ganz unterschiedliche Bedurfnislagen.

Kein homiletisches Verfahren kann dem Prediger diese Kenntnis seiner Gemeinde vermitteln.
Sie ist teils Frage seiner Menschenkenntnis, teils seiner psychologischen und soziologischen
Ausbildung auf der Universitat und der Weiterbildung in diesen Dingen durch Lektire und
Tagungen, teils und vor allem eine Frage seiner Partizipation, seines Interesses, seines Enga-
gements gegenuber den Menschen, fir die er da ist. Ein homiletisches Verfahren kann ledig-
lich die Frage nach dem Horerkreis wachhalten und ihre Bedeutung flr den Predigtvollzug
unterstreichen.

b) Kenntnis des gesellschaftlichen Kraft- und Beziehungsfeldes, in dem der Horerkreis steht
und das die Kommunikationsbemuhung der Predigt auf vielfaltige Weise bedingt und beein-
flult. Wir haben bei unseren Bemuihungen um ein Arbeitsschema der Predigthilfe einfach zu
unserer eigenen Verstandigung unterschieden zwischen einer »Lage vor Ort« und einer
»homiletischen GroRwetterlage«. Unterscheidungen dieser Art, wenn sie auch praziser sein
sollten als die unsrige, sind flr ein homiletisches Verfahren unerlaRlich. Denn nicht nur
kommt der Prediger zur Kenntnis dieser Einflisse auf verschiedene Weise, sie stellen auch
der Predigt unterschiedliche Aufgaben. Zur »homiletischen GroRwetterlage« gehort der Mak-
rokosmos der Gesellschaftsordnung und des gesellschaftlichen Lebens in seinem standigen
raschen Wandel, gehdren politische Ereignisse und Ideen, aber vor allem auch ihre Wirkung
auf die Menschen: Angste, Hoffnungen, Resignation, das Gefiihl der Ohnmacht gegeniiber
den groRen gesellschaftlichen Prozessen; gehdren Art und Struktur der Weltwahrnehmung,
Welterkenntnis und Weltbewéltigung im wissenschaftlich-technischen Zeitalter, in der homi-
nisierten Welt und der ganz unterschiedliche Grad, in dem die Wahrnehmung, die Erkenntnis
und die Lebensbewaltigung der Zeitgenossen davon bereits gepragt sind; gehort die Einsicht,
dal3 die Erfahrung der Nichterfahrbarkeit Gottes in der Lebenswelt des Zeitgenossen heute
ebensosehr Ausgangspunkt religioser Kommunikation ist wie vor der Aufklarung die Erfah-
rung der selbstverstandlichen Erfahrbarkeit Gottes, aber auch die Einsicht, daf? in dieser

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 16 29.07.2023



Hinsicht die Predigthdrer in keiner Weise einer des anderen Zeitgenossen sind. Die homileti-
sche GroRRwetterlage enthdlt alle die Faktoren, die als Zeitgeschick mehr oder weniger hinge-
nommen werden missen. Den Prediger interessieren aber nicht nur diese Faktoren selbst, von
denen er durch Massenmedien und intensive Lektlre Kenntnis nehmen kann, sondern vor al-
lem ihre Wirkung und ihre Verarbeitung durch seine Horer, also das, was aus der Grof3wetter-
lage in die Lage vor Ort hineinwirkt. Und das lernt er nur durch Gesprache, durch gemeinsa-
mes Studium dieser Faktoren mit den Horern. Hier wie an vielen anderen Stellen wird deut-
lich, wie die homiletische Verantwortung zum Ernstnehmen des Kommunikationsprozesses
jenseits der Gottesdienste, hier also des Gemeindekatechumenats zwingt.

In der Lage vor Ort geht es um diejenigen Ereignisse, Beziehungen, Konflikte, Stimmungen,
Urteile und Vorurteile, die der Prediger, weil sie nur lokale, kommunale oder gemeindliche
Bedeutung haben, nicht aus den Zeitungen erféhrt, sondern nur durch eigene Ermittlung oder
durch Austausch und gemeinsames Studium mit anderen kirchlichen Mitarbeitern, und die an-
dererseits durch die Predigt beeinfluf3t, geklart, verandert werden kénnen und sollen, weil sie
im unmittelbaren Verantwortungsbereich von Prediger und Gemeinde liegen.

Auch in diesem Punkt »Kenntnis der Lage« ist durch ein homiletisches Verfahren dem Predi-
ger nur wenig Hilfe zu geben. Immerhin gibt es hier nun doch schon einen ganzen Katalog
von Fragen und Anstolen fur die Meditation, die zur bewuften Einbeziehung der »Lage« in
die Predigtarbeit ermutigen und nétigen konnte.

¢) Kenntnis des Vorverstandnisses der Gemeinde von der christlichen Uberlieferung. Das ist
das Feld, in dem das Verfahren wirklich Hilfen und Methoden bieten kann. Da ist nicht nur
die Mdglichkeit der methodischen und kritischen Besinnung Uber die eigene bisherige Predigt
mit ihren positiven und negativen Wirkungen (die Analyse der eigenen Predigt vom Vorsonn-
tag und die Reaktion, die sie hervorgerufen hat, einschlielRlich der Predigtkritik in einem Ge-
meindekreis sollten zum festen Bestand der Predigtvorbereitung gehdren). Da ist der Lu-
thertext mit seinem Worterbestand, der zugleich einen bestimmten Bestand oder Fehlbestand
an Verstandnis signalisiert. Da sind Predigten anderer Leute, da sind Gesangbuchlieder, da ist
der Katechismus, da ist die Liturgie, da ist das religiose Brauchtum in allen Stadien des Ver-
falls. Da sind Sprichwdrter, Redensarten, Tabuformeln, Aufschriften auf Grabsteinen, da sind
die Erfahrungen der Gemeindebesuche und der Amtshandlungsgespréache, da ist die uner-
schopfliche Orientierungsmoglichkeit beim Religions- und Konfirmandenunterricht, wo man
die zum Teil noch begriindeten Urteile der Vater in den Vorurteilen, in den Ressentiments der
Sohne aufspuren kann. All das ist Niederschlag der Wirkungsgeschichte der Predigt und der
Auseinandersetzung dieser Predigt mit der Antipredigt der Ideologien, Weltanschauungen,
Tabus und Vorurteile. All das sind Spuren und Dokumente gegenwartiger Frommigkeit und
der Jedermann-ldeologie, die mit ihr im Streit liegt. Ein einziges erstes Lesen des Luthertextes
10st bereits eine Fiille von Assoziationen aus, die, kritisch reflektiert, das eigene VVorverstand-
nis und das Vorverstandnis der Horergemeinde als Bedingung kiinftiger Verstandigung klaren
helfen. Zur methodischen ErschlieBung dieser Quellen kénnte und mifte ein neues homileti-
sches Verfahren zweifellos Hilfe geben.

Auf jeden Fall ist es nétig, dal’ »der Zeitgenosse«, der Horer, der moderne Mensch, der in der
hermeneutischen Diskussion herumgeistert und den ich personlich fiir ein in abstrakter Manier
ausgefiihrtes Selbstbildnis des homo academicus halte, fiir die Predigtarbeit abgeltst wird von
den Horern, den bestimmten Zeitgenossen, mit denen ich es heute und hier zu tun habe und
die ich so genau wie mdéglich zu kennen und zu erkennen versuchen muB. Es bleibt ein sehr
gliicklicher und wichtiger Hinweis von H. D. Bastian, daf} diese meine Horer im Unterschied
zum »modernen Menschen« nicht nur Ohren haben, sondern auch einen Mund. Sie kdnnen
fragen, dreinreden, Zweifel duBRern, protestieren, sie kdnnen sich mir auch zu erkennen geben,

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 17 29.07.2023



wenn ich um sie werbe.

3. Ein angemessenes homiletisches Verfahren hétte die Funktion des Textes in der Predigtar-
beit klar zu prazisieren und gegeniber der bisherigen homiletischen Theorie neu zu bestim-
men. Die bisherige Theorie rdumt dem Text, der Perikope und der exegetischen Arbeit an der
Perikope in einem so hohen Mal3e den Primat in der Predigtarbeit ein, daf? sich die Predigtar-
beit fir manche in der exegetischen Bemiihung um die Perikope in ihrem Kontext nahezu er-
schopft. Hermann Diems These, daR der Prediger, dem sich in der Exegese der Text als
Kerygma vom Handeln des dreieinigen Gottes erschlossen hat, nun vom Zeugnis des Textes
sich einfach tragen lassen kdnne, und zwar doch wohl zur Predigt hinlibertragen, wie ein
Schwimmer sich vom Strom tragen IR, ist nur ein Beispiel.

Zunachst ist festzustellen, daB der exegetische Anspruch, obwohl etwa bei Johannes Wolf
durchaus so begriindet, daB er den Prediger von allzu steilen Vorstellungen (ber seinen Auf-
trag entlasten und ihm eine klare, erfiillbare Aufgabe stellen soll, faktisch die Pfarrer bei dem
derzeitigen Stand der Exegese total tberfordert. Sie wissen, was Exegese sein und leisten
mufite, und erfahren doch von Woche zu Woche, wie wenig sie dem zu entsprechen vermo-
gen. Die Frage, wie viele Prediger im Gedrange des Alltags selbst auf die eigene Ubersetzung
aus dem Urtext verzichten — und nicht nur bei alttestamentlichen Texten -, gehdrt so sehr in
die Intimsphare eines Theologen, dal3 noch nicht einmal, soweit ich weil3, religionssoziologi-
sche Untersuchungen sie bisher zu stellen gewagt haben. Konnte man sie stellen, das Ergebnis
wirde erschreckend sein. Faktisch wird der Prediger durch den exegetischen Anspruch den
Spezialisten in die Arme getrieben, den Kommentatoren und Verfassern von wissenschaftli-
chen Meditationen, die ihm das komplizierte Material aufbereiten und mehr oder weniger, oft
weniger, verstandlich machen. Dagegen wére an sich gar nichts einzuwenden, wére da nicht
der Anspruch, da man nur durch intensive eigene Exegese zu einer verantwortbaren Predigt
kommen kann. Dieser Anspruch macht dem Pfarrer, da er ihm in der Regel nicht zu gentigen
vermag und da er ganz genau weil3, wie schwach seine Predigten oft sind, das Gewissen au-
Rerordentlich schwer, und die dadurch entstehende Dauermalaise macht ihn dann auch unfa-
hig, fiir seine Predigt in die Waagschale zu werfen, was er nun wirklich hat: Kenntnis seiner
Gemeinde, Zeitgefuhl, Liebe zu ihr, und die Phantasie, die eine Funktion der Liebe ist. Die
Analyse moderner Predigten (etwa die in Dietrich Rdsslers Aufsatz im Eréffnungsheft der
Theologia Practica) ergibt zudem, daf selbst sehr erfahrene Exegeten in ihrer Predigt erstaun-
lich wenig Gebrauch von ihrer intimen Kenntnis des speziellen Profils eines Textes machen.
Ob ihre Predigten gut sind, und sie sind ja oft sehr gut, auch im Sinne unserer Bestimmung
des Predigtauftrags, entscheidet sich nur in ganz geringem Mal an der zlinftigen Exegese des
Einzeltextes; ins Gewicht féllt viel mehr die groRe interpretatorische Erfahrung, in der sich die
Kenntnis der Uberlieferung mit der Reflexion auf ihre Ubersetzbarkeit und also mit einem ge-
scharften Zeitgefihl verschrankt. Der Uibersteigerte exegetische Anspruch an den Prediger
gehort zu den unsere kirchliche Gegenwart auf3erordentlich belastenden Unredlichkeiten. Er
durfte zudem einer der Griinde dafir sein, warum so viele Pfarrer eine immer gréRere Animo-
sitdt gegen die sogenannte moderne Theologie entwickeln. Nicht die Thesen dieser Theologie
als solche sind das Argerliche, sondern die Tatsache, daf sie die eigentliche Ubersetzungslast
immer mehr auf den Prediger abschiebt und ihm zugleich die Ubersetzungsmoglichkeiten, die
er hat, immer verdichtiger macht und die Ubersetzungshilfe, auf die er angewiesen ist,
notorisch schuldig bleibt.

Auszugehen ware in einem neuen homiletischen Verfahren von der begrenzten Funktion, die
der Einzeltext und seine Exegese in der Predigtarbeit haben. Gefragt ist der Prediger in seiner
homiletischen Situation keineswegs nach der Relevanz seiner Perikope. Als historischer Text
ist sie Zeugnis des Relevantwerdens der christlichen Uberlieferung in einer ganz bestimmten,
vergangenen Situation und als solche vollig irrelevant fiir das Hic et Nunc. Gefragt ist der

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 18 29.07.2023



Prediger in seiner Situation nach der Relevanz des Verheiungsgeschehens, das in der
christlichen Uberlieferung und vor allem in ihrer urspriinglichen, normativen Gestalt, den
biblischen Texten, bezeugt ist und das in einer ganz bestimmten Weise unter dem Verdacht
der Irrelevanz steht. Aber die christliche Uberlieferung, das biblische Zeugnis, das Verhei-
Rungsgeschehen ist kein sinnvoller Gegenstand der Interpretation im einzelnen homiletischen
Akt. Es gibt keine Generalformel fur die Fulle der Glaubenstberlieferung, auch keine
biblische, auch keinen Lehrtest der Kirche, der nicht alsbald wieder die detaillierte
Interpretation herausforderte. Und selbst wenn es méglich wére, im einzelnen homiletischen
Akt das Ganze des christlichen Glaubens zu verantworten, so wie der Prediger es nach seinem
Verstandnis vermag — die homiletische Situation ist nicht dadurch zu kléren, dal® der Prediger
dieses sein Verstandnis repetiert. Denn sofern er teilhat an seiner Horergemeinde, und in dem
Male, in dem er teilhat, ist ja mit dem Verstandnis der Gemeinde auch sein Verstandnis vom
christlichen Glauben in die Krise, in den Verdacht der Irrelevanz geraten.

Darum bedarf er des Textes, des einzelnen biblischen Textes, der Perikope.

a) Der Text verfremdet das, was sich von selbst versteht und nun als selbstverstandlich in
Zweifel geraten ist. In seiner Fremdheit und Besonderheit erzwingt er die Uberpriifung
des Selbstverstandlichen.

b) Der Text, in seiner durch seine historische Situation herausgeforderten Besonderheit,
profiliert die Uberlieferung des Glaubens und das Ereignis ihres Relevantwerdens fiir
das Leben bestimmter Menschen. So ermdglicht und erzwingt er die Konkretion der
Rede, gibt ihr eine bestimmte abgrenzbare Thematik.

c) Der Text ermdglicht der Hérergemeinde die kritische Distanz gegeniiber dem Zeugnis
des Predigers und diesem selbst die Kontrolle seiner Rede, seiner homiletischen Ein-
falle, seiner Formeln, seiner Bilder, seiner Urteile hinsichtlich ihrer Uberlieferungsge-
maRheit. Er zwingt den Prediger sich selbst, seiner Kirche und seiner Gemeinde ge-
genuber zur Rechenschaft Gber das, was er sagt, und die Grinde, warum er es so und
nicht anders sagt.

All das aber bedeutet in keiner Weise die absolute Herrschaft des Textes und der Exegese
uber die Predigt. Seine verfremdende, profilierende und kontrollierende Funktion bt der Text
auch da aus, wo der Prediger im mehrfachen Abschreiten des Verstehenszirkels zwischen
Text und Situation zu der Erkenntnis kommt, daf er nur bestimmte Elemente des Textes in
sein Zeugnis aufnehmen kann, andere aber vernachlassigen muR3, oder daf er Uber die Thema-
tik des Textes hinausgreifen oder dal’ er womdglich in einem bestimmten Sinn gegen den
Text predigen muB. Auf jeden Fall differenziert sich dem Prediger in der exegetischen Be-
schaftigung mit dem Text das VerheilRungsgeschehen selbst von der besonderen historischen
Gestalt seines Relevantwerdens, wie sie sich im Text dokumentiert, ohne daf er beides sau-
berlich voneinander trennen konnte und dirfte. Die Differenz, die da sichtbar wird, ermdglicht
ihm eine begriindbare homiletische Kritik an seinem Text. Er ist ja nicht Zeuge des Textes,
sondern Zeuge des Verheillungsgeschehens, er hat nicht das alte Wort des Textes nachzusa-
gen, sondern das neue Wort zu wagen, das jetzt und hier notwendig ist. Dal er es nicht unbe-
grindet und unkontrollierbar sagt, dafur sorgt die Textbindung. DaR er es in personlicher Haf-
tung riskieren mul, kann ihm kein Text ersparen.

4. Ein neues Verfahren hatte, das ergibt sich schon mit dem letzten Punkt, die Funktion des
Predigers als Interpret und Zeuge klar zu definieren, auch hinsichtlich seines unentbehrlichen
Beitrags als Person, als Individualitdt mit ihrer besonderen Begabung, Begrenzung und Aus-
bildung, mit ihrer Schlusselrolle im Beziehungsfeld der Gemeinde.

Was dieser Beitrag wiegt, entscheidet sich naturlich vor allem auRerhalb des homiletischen

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 19 29.07.2023



Auftragsfeldes im engeren Sinn, zum Beispiel am Grad der Partizipation des Predigers an sei-
ner Gemeinde, ihrem persdnlichen, gemeindlichen und ihrem Zeitgeschick und an der Weise,
wie die sonntagliche Predigt sinnvoll zusammengeordnet ist mit anderen Kommunikationsbe-
mihungen, mit den Veranstaltungen des Kinder-, Jugend- und Gemeindekatechumenats, in-
wieweit sie sich aus diesem Wirkungszusammenhang speisen und in ihn wiederum fortsetzen
kann.

In der Predigtarbeit selbst ist es vor allem der Einfall und seine sprachliche Ausfihrung und
Ausformung, wo die Individualitat des Predigers voll zum Zug kommt und kommen mufR.
Zwar kommt der Einfall nicht unverhofft, er entsteht bei dem mehrfachen Abschreiten jenes
hermeneutischen Zirkels zwischen Text und Situation als intuitive Wahrnehmung einer Mog-
lichkeit der Anordnung und Auswertung des dabei gewonnenen Materials flr die Predigt.
Aber er ist eben doch ein Ergebnis der Intuition, der interpretatorischen Phantasie, er kommt
oft Gberraschend und hat etwas Schopferisches. Eben darum bedarf er der Kontrolle, er muf3
verantwortbar sein gegenuber dem Text und im Hinblick auf die Person des Predigers: der
Prediger muf3 das ausfiihren kénnen, was ihm da eingefallen ist; was er jetzt sagen will, muf3
ihm zu-stehen (Kompetenz), es muf3 ihm wohl anstehen (Glaubwiirdigkeit und Redlichkeit)
und es mul} ihm stehen (Takt und Geschmack). Ein homiletisches Verfahren, das der gegen-
waértigen Auftragslage entspricht, mite seiner ganzen Anlage nach Mut zum Einfall machen
und Methoden zu seiner Priifung darbieten.

Es mufte schlieRlich im Hinblick auf die Ausflihrung der Predigt das verschuttete Erbe der
Rhetorik, mindestens die Fragestellungen der klassischen Rhetorik, aktualisieren. Denn die
Predigt ist ein Verstandigungsauftrag und als solcher angewiesen auf den kontrollierten Ein-
satz aller sprachlichen Einwirkungsmdglichkeiten, genau wie der Religionsunterricht und an-
dere Kommunikationsbemuhungen der Kirche. Das Erbe der Rhetorik wird heute vor allem
von den Massenmedien verwaltet; von ihnen wird man lernen mussen bei sorgféltiger Unter-
scheidung der Situationen und in der Schule der Wissenschaften, die das Kommunikations-
problem untersuchen: Soziologie, Sozialpsychologie, Psychologie, Kybernetik, Informations-
wissenschaft.

Das entscheidende Mittel zur Schulung der Prediger im verantwortlichen Umgang mit der
Sprache ist die methodische Predigtkritik. Es gehdrt mit zu den Folgen eines dogmatisch tber-
frachteten und tUberhohten Predigtbegriffs, dal die Predigtkritik auer im homiletischen Semi-
nar so gut wie tberhaupt nicht gelibt wird, weder in der Gemeinde noch in den Pfarrkonven-
ten und Pastoralkollegs noch in wissenschaftlicher Bemiihung. Infolgedessen fehlt es auch
vollig an Kriterien, die dem Pfarrer wenigstens die Selbstkritik ermdglichten. Das gesuchte
homiletische Verfahren hétte hier eine seiner wesentlichen Funktionen.

Natdrlich konnte man im Zusammenhang der Frage nach der Rolle der Individualitat des Pre-
digers noch sehr viel radikaler vorgehen.

Man kann und man muf wohl fragen, ob tatsachlich jeder Pfarrer von der Kirche verpflichtet
werden kann, zu predigen. Jeder Pfarrer hat teilzunehmen an dem Gesamtauftrag der Kommu-
nikation des Evangeliums in der Fille der parochialen und transparochialen Herausforderun-
gen. Aber gibt es irgendeine zureichende Begrtindung fir die Forderung, jeder Pfarrer musse
dies, trotz seiner ganz andersartigen Begabung, in der Weise der sonntaglichen Predigt tun?

Die im monopolistischen parochialen Pfarramt konzentrierten Funktionen beginnen sich zu
differenzieren. Es gibt Pfarrer, deren Hauptbegabung der Unterricht ist, andere, die die Gabe
der Seelsorge haben, andere mit einem organisatorischen Talent, andere, die die geborenen
Makler, die geborenen Vermittler zwi- sehen verschiedenen Problembereichen, Interessen,

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 20 29.07.2023



Sachkenntnissen — etwa an einer Evangelischen Akademie —sind. Und es gibt Pfarrer mit ei-
ner speziellen rhetorischen und interpretatorischen Begabung. Warum dem nicht Rechnung
tragen? Warum nicht die Tatsache, dal} sich langst eine Differenzierung kirchlicher Stitz-
punkte nach ihrer Funktion in der Umwelt ankiindigt (Frankfurt am Main — Nordweststadt),
positiv aufnehmen und einige von ihnen in zentraler Lage als Zentralkirchen, als spezielle
Predigtkirchen ausbauen mit Teams von Pfarrern und Laien, deren besondere Aufgabe eben
die Vorbereitung und verantwortliche Durchfuihrung von Predigtgottesdiensten ist? Warum
nicht wenigstens diejenigen Pfarrer, die eine besondere Begabung und Erfahrung im Umgang
mit den Massenmedien haben, einer rigorosen Spezialausbildung unterwerfen und von allem
anderen entlasten? Die Reichweite dieser Medien wirde das mehr als rechtfertigen. Aber das
traditionelle Verstandnis des Pfarramtes macht solche Spezialisierungen gegenwaértig offenbar
unmaoglich.

5. Ein neues homiletisches Verfahren mite den Prediger bei der Einsicht festhalten, in wel-
chem MafRe er heute auf das kontinuierliche Gesprach mit dem Horer angewiesen ist.

Er braucht das Gesprach mit dem Horer zur Vorbereitung seiner Predigt, denn nur durch den
Horer gibt sich ihm die Situation zu erkennen, die seine Predigt herausfordert.

Er braucht das Gesprach mit dem Horer vor allem auch, um maglichst genau zu wissen, mit
welchem Vorverstandnis von der christlichen Uberlieferung in Gestalt des Textes die Horer-
gemeinde ihm gegenubersitzen wird.

Beide Erwagungen notigen zur Einrichtung von Predigtvorbereitungskreisen in den Gemein-
den.

Der Prediger braucht das Gesprach mit dem Horer im Anschlul? an die Predigt, in der Konse-
quenz seiner Predigt, um sich zu vergewissern, wie weit er sich verstandlich gemacht, was
seine Predigt ausgerichtet und angerichtet hat. Der Sonntagsgottesdienst gibt der Gemeinde
keine Maglichkeit, das kritische Amen zur Predigt zu sagen, von dem 1. Kor. 14 die Rede ist.
Der Prediger muf es sich verschaffen, schon um seiner homiletischen Selbstkritik willen.

Vor allem aber muB er es sich verschaffen um der Gemeinde willen. Geht es bei der Kommu-
nikation des Evangeliums um die verstiandliche Bezeugung der Relevanz der Uberlieferung
des Glaubens fur das Hic et Nunc, dann ist die sonntagliche Predigt in ihrer Isolierung prinzi-
piell nicht ausreichend zur Erfullung des Kommunikationsauftrags. Die sonntagliche Predigt
kann, trotz aller Bemuhung um SituationsgemaRheit, niemals etwas anderes als das »Wort fir
alle«, das »Wort fir viele«, also ein allgemeines, in der notwendigen Konkretion behindertes
Wort sein. Sie muf3 also, davon war ja schon die Rede, durch weitere Stufen der Interpretation
erganzt werden, den Katechumenat, das mutuum colloquium und das Einzelgesprach.

Ziel dieser von der Predigt ausgel6sten und zur Predigt zurtickfiihrenden Gesprache ist das
Relevantwerden der christlichen Uberlieferung fiir die spezielle Lebenssituation, die spezielle
Auftragslage des einzelnen Horers in seinen gesellschaftlichen Gruppierungen, die Diaspora
des Glaubens. Gefragt ist letztlich nach Christus als der endgultigen Verhei3ung, der Verhei-
Rung also auch meines alltdglichen Daseins, auf die hin ich als Glaubender in Liebe und Hoff-
nung mit meiner Umwelt umgehen, sie ertragen und verdndern kann. Die Predigt kann nie et-
was anderes sein als ein Gesprachsgang in dem Versuch einer Antwort auf diese Frage. Und
ob sie ein sinnvoller Gesprachsgang ist, entscheidet sich daran, in welchem MaRe sie aus dem
Gespréch erwéchst und wiederum ins Gesprach hineinfuhrt.

6. Das homiletische Verfahren muR hantierbar sein. Es gibt eine ganze Reihe von durchaus

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 21 29.07.2023



positiven Anweisungen zur Predigtarbeit, sowohl innerhalb der praktisch-theologischen Tra-
dition der Dialektischen Theologie als auch jenseits dieses Ansatzes. Sie haben alle, wie mir
scheint, eines gemeinsam: sie rechnen damit, daR der Pfarrer sich zwei oder drei Arbeitstage
lang intensiv mit seiner Predigt beschéftigen kann. Der Pfarrer kann das nicht, und er wird es
angesichts der zuriickgehenden Bedeutung des sonntdglichen Gottesdienstes immer weniger
konnen und dirfen. Das ist ja einer der Grunde, warum die verbreiteten und mindestens zum
Teil sehr guten wissenschaftlichen Meditationen faktisch fir viele eine geringe Hilfe sind und
manchmal sogar eine negative, entmutigende Wirkung haben. Sie wirden nur helfen, wenn
sie wirklich angeeignet werden kdnnten. Und das allein wirde in der Regel einen ganzen Ar-
beitstag und mehr erfordern. Und dann ist fur die Ausformulierung der Predigt ja noch gar
nichts getan.

Appelle nltzen nicht, sie machen nur das Gewissen schwer. DaR der Pfarrer so wenig Zeit fur
seine Predigt hat, liegt nicht an seinem bdsen Willen, an seiner Tragheit, an seiner Resigna-
tion, an seiner falschen Zeiteinteilung, an seiner mangelnden Einsicht in das Wesentliche —
das alles sind ja erst Folgen der Uberforderung -, sondern es hat strukturelle Griinde. Sein
Amt ist, angesichts der exzentrischen Lage der Kirche in der Gesellschaft, dysfunktional ge-
worden. Er kann nicht

zugleich einer volkskirchlichen Mitgliederschaft dienen, deren Teilnahme zwar abnimmt, de-
ren Anspriiche aber gestiegen sind, einfach weil die Zahlen gestiegen sind,

und zugleich einer vereinskirchlichen Gemeinde, die ein intensives Binnenleben zu fuhren
winscht, zu seiner Aufrechterhaltung aber tGberall — darin noch ganz volkskirchlich — die Initi-
ative des Pfarrers verlangt,

und zugleich einer Kirche fur andere, die vorlaufig nicht existiert,

obgleich der Pfarrer in der Regel liber genug Phantasie verfligt, um zu begreifen, welche Ver-
heiBung und welche zwingende Kraft dieses Konzept von Kirche hat. Man kann aus diesem
Nicht-Konnen den Schlu ziehen, die ganze Position Ortsgemeinde mit ihrer Zentralfunktion,
dem Sonntagsgottesdienst, sei erledigt und sinnlos. Aber der notwendige Wandel der Kirche
im Wandel der Zeit ist, wenn man nicht véllig den Reil3brettentwiirfen verfallt, eine Frage
verantwortlich geleisteter Ubergange. Einer der Orte, an denen der Ubergang fallig und, wie
ich glaube, moglich ist, ist die Ortsgemeinde. Und das Ubergehen wird nicht zustande kom-
men ohne die Predigt, die nun einmal im Leben der Gemeinden eine wesentliche Bedeutung
hat.

Gesucht ist ein neues homiletisches Verfahren. Es muB in der Realitdt gemeindlichen Lebens
hantierbar sein. Es muf} die Freude am Predigen fordern.

IV. Thesen zur Aufgabe der Predigthilfe

1. Predigt ist formal gesehen ein Auftrag zur Kommunikation. Sie ist Mitteilung an den Horer,
die auf sein Einverstandnis und seine Einwilligung zielt. Sind Einverstandnis und Einwilli-
gung dabei als Akte personlicher Entscheidung letztlich unverfugbar, so setzen sie doch alle-
mal Verstandigung voraus. Fir das Gelingen solcher Verstandigung sind die Kommunizieren-
den voll verantwortlich.

Verstandlichkeit der Predigt ist daher unabdingbares Kriterium ihrer Auftragsgemafheit. Das
bestimmt die Vorbereitung der Predigt in allen ihren Phasen.

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 22 29.07.2023



2. Inhaltlich gesehen ist Predigt bezeugende Interpretation der biblischen Uberlieferung. Dem
Horer soll verstéandlich bezeugt werden, wie ihn das in der Bibel bezeugte Geschehen in seiner
gegenwartigen Situation angeht und trifft, zum Glauben befreit und zum Gehorsam ermutigt.
Er selbst soll durch die Predigt davon Zeuge werden, wie Jesus Christus gegenwartig »Herr
der Situation« ist, d.h., wie der Glaube an Christus des Horers Situation erhellt, klart, veran-
dert und mit Verheiung erfuillt. Wo es gelingt, die biblische Uberlieferung mit der gegenwar-
tigen Situation des Horers zu »ver-sprechen, ist dem Predigtauftrag Gentige getan.

Predigt gleicht also einem Lichtbogen zwischen zwei Polen: Tradition und Situation,
Geschichte und Gegenwart, Botschaft und Bezeugung sind Korrelate und gehoren untrennbar
zusammen. Der Prediger steht vor der Aufgabe, eine verstandliche Aussage dartber zu
machen, wie »Christus jetzt und hier flr den jeweiligen Horer Herr der Situation« ist.

3. Der Horer in seiner Situation ist der Zielpunkt des Weges, den der Prediger zu gehen hat.
Es gentigt nicht, biblische Texte zu interpretieren und dann mehr oder weniger unkontrolliert
und ungezielt zu applizieren. Der heutige Horer steckt ebensowenig im Text wie seine gegen-
waértige Situation. Die Frage nach dem Horer und seiner Situation hat daher selbstandigen
Rang neben und in der Regel (zeitlich, wenn auch nicht theologisch) sogar vor der Frage nach
der Uberlieferung (zum Beispiel bei der Kasualrede).

Die Betonung der »Was-Frage« darf nicht langer die spezifisch homiletischen Fragen
desavouieren: Wem ist jetzt und hier zu predigen? Durch welche Situation sieht sich die
Kirche jetzt und hier zur Predigt herausgefordert? Wozu soll in dieser Situation gepredigt
werden? Wie kann in dieser Situation dem besonderen Horer verstandlich gepredigt werden?
Erst diese homiletischen Fragen konkretisieren die »Was-Frage«.

Predigtvorbereitung ist der methodische Versuch, zu einer verstandlichen Aussage daruiber zu
kommen, wie die gegenwartige Situation die Riickfrage nach der Uberlieferung auslost, wie
umgekehrt die Uberlieferung diese gegenwartige Situation erhellt, klart und verheiungsvoll
macht, wie also Tradition und Situation sich »versprechen«.

4. Predigthilfe ist demnach mehr als Hilfe zur Textauslegung und meditativen Aneignung
eines biblischen Textes. Sie ist immer zugleich Einweisung in die »homiletische Situation«.
Gemeint ist damit diejenige Situation, durch die die predigende Kirche sich jetzt und hier zur
Verkindigung herausgefordert sieht.

Die konkrete »homiletische Situation« ist dabei generell nur in Umrissen beschreibbar. Ihre
genaueren Konturen sind nur »vor Ort« erkennbar. Da letztlich jeder Horer in einer
spezifischen, nur ihm selbst bekannten und erhellbaren Lage ist, bleibt der Prediger auf die
Kommunikation mit dem Horer angewiesen. Gemeindeglieder, die die Wirklichkeit aus
verschiedenen Perspektiven kennen, miissen die Rede der Kirche mitverantworten, wenn die
Predigt nicht beziehungslos und belanglos werden soll. Predigt und Predigtvorbereitung
tragen daher prinzipiell dialogische Struktur. Sie sind ein aus dem Dialog erwachsendes und
den Dialog wiederum er6ffnendes Geschehen. Besondere Arbeitsformen gemeinsamer Pre-
digtvorbereitung, Predigtbesprechung und Predigtkritik in der Gemeinde nétigen sich von da-
her auf.

5. Die Frage nach dem Horer oder Horerkreis, die »homiletische GroRwetterlage« mit ihren
allgemeinen Bedingungen des Lebens in den sozialen Beziehungsfeldern (Politik, Wirtschaft,
Arbeit, Kirche, kulturelles Leben, 6ffentliche Meinung usw.), die ortliche Situation, der be-
sondere AnlaR der Predigt, der Kasus — das alles bedingt und bestimmt die speziellen Formen
der Kommunikation. Es zeigt sich daran zugleich die spezielle Schwierigkeit jeder Pre-

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 23 29.07.2023



digthilfe von auBen. Denn letztlich sind solche Fragen prazis nur vom einzelnen Prediger zu
beantworten.

Predigthilfe kann darum nicht mehr sein als Vermittlung der Impulse, des Materials und der
Methoden zur Beantwortung der Frage nach sachgerechter und situationsgemaler Auslegung.
Sie ist Hilfe zur Selbsthilfe.

6. Beim mehrfachen Abschreiten des Verstehenszirkels zwischen Tradition und Situation
kommt es zu »homiletischen Einfallen«, von denen schlieBlich einer als in der Spannung zwi-
schen Text und Situation begriindet und darum mehr oder weniger zwingend Ubrigbleibt. Der
Einfall ist kein Offenbarungsereignis, sondern ein Durchbruch im Verstehen und zur Mdglich-
keit des Verstandlichmachens. Er ergibt sich nicht direkt aus dem Text, etwa als sein Skopus,
sondern aus dem spannungsreichen Aufeinandertreffen von Textverstdndnis und Situations-
verstandnis. IThm folgend wird der Prediger auf jeden Fall nicht den Text nachsprechen, son-
dern sein eigenes »neues Wort« sagen.

Eben darum bedarf der »Einfall« und der aus ihm folgende homiletische Entwurf der theologi-
schen Kontrolle, und zwar der exegetischen und systematischen, aber auch der soziologisch-
ideologiekritischen, psychologischen und sprachlichen Kontrolle.

7. Predigthilfe als Hilfe zur Selbsthilfe wird mithin bereitzustellen haben:

a) Hilfen zum Verstehen der Uberlieferung und der homiletischen Situation;
b) Material und Methoden zur Kontrolle des Einfalls und des homiletischen Entwurfs.

Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 24 29.07.2023



