
Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 1 29.07.2023 

Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit1 

Von Ernst Lange 

 

I. Die gegenwärtige Problematik des Predigens 

»Die Bedeutung der traditionellen Predigt«, erklärte ein Sozialwissenschaftler, als er von dem 

Plan dieser homiletischen Arbeitstagung erfuhr, »wird von der Kirche heute vermutlich stark 

überschätzt. Die pluralistische Gesellschaft erfordert ein hochdifferenziertes System religiö-

ser Versorgung. Das herkömmliche Predigen dürfte in diesem Versorgungssystem eine viel 

geringere Rolle spielen, als wir meinen.« 

Eine Fülle von Indizien scheint dieses Urteil zu stützen. Ich erinnere nur an so widerspruchs-

volle Tatbestände wie diesen: geringe und nach wie vor fallende Teilnahmeziffern im Hin-

blick auf den ortsgemeindlichen Gottesdienst auf der einen Seite; andererseits eine verblüf-

fend hohe Teilnahme an den religiösen Sendungen in Rundfunk und Fernsehen; wachsender 

Konsum religiöser Literatur, besonders solcher informierenden Charakters; eine Publizität 

theologischer Sachverhalte etwa in der Massenpresse, wie es sie wahrscheinlich seit Jahrzehn-

ten nicht mehr gegeben hat. Die Kommunikationschancen der Kirche jenseits des ortsge-

meindlichen Gottesdienstes, ja die faktisch sich vollziehende trans- parochiale Kommunika-

tion dieser Art dürften heute, in Zahlen ausgedrückt, diejenigen im Medium des Gemeinde-

gottesdienstes und in der gemeindlichen Predigt um ein Vielfaches übersteigen, ohne daß die 

Kirche dem, außer durch die zögernde Einrichtung von »Sonderpfarrämtern«, irgendwie ange-

messen Rechnung trüge. 

Oder, wie bereits vielfach vermerkt, die Tatsache, daß einer ständigen Abnahme der Wirkung 

und Bedeutung des Dienstes der Kirche im Bereich des persönlichen Lebens ihrer Glieder, im 

Bereich der Frömmigkeit, des Lebensstils und der persönlichen Beziehungen vermutlich eine 

erhebliche Zunahme ihrer gesellschaftlichen Wirkung und Bedeutung im Bereich der Diako-

nie, der öffentlichen Meinung, der Erwachsenenbildung usw. gegenübersteht, bis hin zu einer 

steigenden Repräsentanz von ausgesprochen kirchlichen Leuten in Schlüsselfunktionen des 

öffentlichen Lebens. 

Oder jenes ganz andersartige Phänomen, das Rudolf Bohren nicht sehr glücklich die »Baali-

sierung der Amtshandlungen der Kirche« nennt. Richtig und wichtig an Bohrens Analyse ist 

doch der Hinweis darauf, daß die Handlungen der Kirche im volkskirchlichen Raum viel lau-

ter und deutlicher sprechen als die dabei gehaltenen Reden und daß es ein hoffnungsloses Un-

terfangen ist, von der »Verkündigung« bei diesen Handlungen her ihr gesellschaftlich-familiä-

res Gewicht und ihre traditionelle Auslegung in der volkskirchlichen Frömmigkeit umstellen 

zu wollen. 

Schließlich wäre auch der Nachweis nicht schwierig, daß selbst innerhalb der Ortsgemeinde, 

innerhalb ihres vereinskirchlichen Binnenlebens die Bedeutung der Predigt und des sonntägli-

chen Gottesdienstes zugunsten anderer Begegnungsformen – Freizeiten, Seminare, gesellige 

 
1 Vortrag bei einer Arbeitstagung zu diesem Thema am 22. September 1967 in Esslingen, abgedruckt in dem 

gleichnamigen Beiheft I der »Predigtstudien«, herausgegeben von Ernst Lange in Verbindung mit Peter Krusche 

und Dietrich Rössler, Kreuz Verlag Stuttgart, Berlin 1968, S. 11-46. Wiederabgedruckt in: Ernst Lange, Predigen 

als Beruf: Aufsätze, hg. v. Rüdiger Schloz, Stuttgart: Kreuz Verlag, 1976, S. 9-51. 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 2 29.07.2023 

und Bildungsveranstaltungen, diakonische Leistungen – ständig abnimmt. 

Gleichwohl ist es nach meiner Meinung nicht ratsam, sich dem oben zitierten Urteil von der 

untergeordneten Bedeutung der Predigt im »System religiöser Versorgung« allzu rasch und 

unkritisch anzuvertrauen. 

An diesem Urteil stört mich nicht so sehr die Qualifizierung der Predigt als eines religiösen 

Vorgangs. Der weite und hochformalisierte Religionsbegriff der Gesellschaftswissenschaften 

erlaubt es doch immerhin, sich der unglücklichen Bannwirkung des Redens von der »religi-

onslosen Welt« und dem »religionslosen modernen Menschen« begründet zu entziehen. Ver-

lorengegangen ist die Selbstverständlichkeit und Allgemeingültigkeit bestimmter religiöser 

Systeme, nicht aber die Notwendigkeit, sich des Sinnes von Dasein zu vergewissern und sich 

mit anderen über diesen Sinn von Dasein in religiösen Symbolen zu verständigen und zu ver-

einigen. Die Menschen von heute sind dementsprechend keineswegs irreligiös, wohl aber ist 

ihre religiöse Entscheidung gekennzeichnet durch Pragmatismus, Distanz und Vorbehalt. Das 

Neue ist nicht, daß man ohne Religion lebt, sondern daß man religiöse Sinngebung wählt, und 

zwar unter dem Vorbehalt, ob sie sich in der Wirklichkeit des alltäglichen Daseins als gewiß-

machend bewährt. In diesem Sinn ist das religiöse Bedürfnis ganz sicher nach wie vor das 

Medium der Begegnung, der Auseinandersetzung, der Kommunikation zwischen Kirche und 

Zeitgenossen, und es wird immer auch den Ausdruck gelungener Kommunikation in der Le-

bensgestalt, als Frömmigkeit, entscheidend mitbestimmen. Infolgedessen ist es dringend not-

wendig, bei der Frage nach den Bedingungen möglicher Verständigung das Bedürfnis der 

Zeitgenossen sehr viel ernster zu nehmen, als das lange geschehen ist. 

Zu kritisieren ist in jenem Urteil, wie mir scheint, eher der Begriff der »Versorgung«. Denn er 

unterstellt, Kommunikation des Evangeliums laufe lediglich auf die Befriedigung der religiö-

sen Bedürfnisse, des Bedürfnisses nach Sinnvergewisserung des Zeitgenossen hinaus. Das 

aber widerspricht der kritischen, der deformierenden und daseinserneuernden – richtenden 

und rettenden -, die Situation, den Status quo aufbrechenden, verändernden und auf den Auf-

bruch, die Veränderung verpflichtenden Bedeutung des Evangeliums. Vergewisserung findet 

statt, wo die Kommunikation des Evangeliums gelingt, aber nicht unbedingt so, wie sie weit-

hin erfragt wird, als Rechtfertigung des Status quo, sondern als seine Aufhebung. 

Fraglich erscheint mir an jenem Urteil in unserem Zusammenhang vor allem, wie die Ver-

drängung der gottesdienstlichen Predigt aus ihrer zentralen Stellung im Dienst der Kirche zu 

beurteilen ist. Man könnte zum Beispiel fragen: Hat sie als isolierte Funktion der Kirche eine 

solche zentrale Stellung überhaupt je gehabt? Hatte sie ihre unbestreitbar große Wirkung in 

manchen Phasen der Kirchengeschichte nicht immer nur als eine, freilich besonders sichtbare, 

Phase in einem viel breiter angelegten Kommunikationsprozeß, also in ihrem Wirkungszu-

sammenhang mit kirchlicher und allgemeiner Erziehung, mit dem Geflecht der das bürgerli-

che Leben umfassenden und durchdringenden Amtshandlungen, mit Bußinstitut und Seel-

sorge? So daß also, wenn ein Funktionsverlust der ortsgemeindlichen Predigt zu konstatieren 

wäre, sofort gefragt werden müßte, ob das nur für die isolierte Position der Predigt gilt oder 

für den gesamten Prozeß, in dem sie stand und mehr denn je steht? Das wird doch aber in je-

nem oben zitierten Urteil gerade bestritten: Der Kommunikationsprozeß, in dem die gottes-

dienstliche Predigt eine Phase ist, sei differenzierter denn je, und es sei mindestens fraglich, 

ob seine Bedeutung und Wirkung im ganzen abgenommen habe. Ist dann nicht vielleicht doch 

die Feststellung ihres Bedeutungsschwundes vor allem eine polemische Reaktion auf ihre in 

der Tat gefährliche Isolierung und quasisakramentale Überhöhung in der allerjüngsten Theo-

logie- und Kirchengeschichte? Es ist ja sicherlich richtig, daß fast alles, was seit dem Auf-

bruch der Dialektischen Theologie über die Predigt gesagt wird, sich in erstaunlicher und er-

staunlich unkritischer, unreflektierter Weise immer auf die gottesdienstliche Rede am Sonn-



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 3 29.07.2023 

tagvormittag bezieht. Sie ist in der Tat für diese jüngste Theologiegeschichte so etwas wie der 

Inbegriff dessen, was man »Verkündigung« nennt, ihre reinste, ihre eigentliche Gestalt. Und 

sie eignet sich für diesen Verkündigungsbegriff gerade, weil sie so ungeheuer problematisch 

ist, so monologisch, so autoritär von oben nach unten, so unkritisierbar, so scheinbar unabhän-

gig von der konkreten Situation, so ungeheuer verletzlich, gefährdet, jedem Mißbrauch ausge-

setzt. An ihr läßt sich jene »Unmöglichkeit der Rede von Gott« besonders klar darstellen, die 

in den frühen Aufsätzen Barths immer wieder so eindringlich geschildert wird. An ihr wird 

infolgedessen auch gleichsam mit Händen greifbar, wie dieser unmögliche Versuch nur darin 

seine Rechtfertigung haben kann, daß »Gott selbst redet«, wobei die Unverfügbarkeit dieses 

Wunders das Problem verantwortlicher, das heißt um wirksame Kommunikation bemühter 

menschlicher Rede auf der Kanzel bereits relativiert, bevor es überhaupt als selbständiges 

Problem formuliert werden kann. Und weil der, dem diese unmögliche Aufgabe zugemutet 

wird, ja nun alsbald entlastet werden muß, wird er auf den Bibeltext verwiesen, den er nur 

noch möglichst getreu, möglichst ohne jede Rücksicht auf das Verständigungsproblem, dessen 

Lösung er getrost dem Heiligen Geist überlassen darf, auszulegen hat, weil im Bibeltext »ir-

gendwie« das Problem »Gotteswort im Menschenwort« immer schon gelöst sein soll. 

Und nun wird diese so problematisierte und überlastete Position Sonntagspredigt normativ ge-

macht für alle anderen Kommunikationsbemühungen der Kirche. »Verkündigung« in diesem 

Sinn, als Dienst an Gottes eigenem Wort durch treuliche Textauslegung, soll alle Kommuni-

kation in der Kirche sein, auch die Rede bei der Amtshandlung, auch der Unterricht, auch das 

Gespräch bei der Seelsorge, auch die Volksmission usw. Und da diese anderen Kommunikati-

onsbemühungen diesem Anspruch unterschiedlichen Widerstand leisten, mehr als die Sonn-

tagspredigt, werden sie eben von daher stark problematisiert, was die Monopolstellung der 

Sonntagspredigt umgekehrt wieder zementiert. 

Ist die Behauptung vom Bedeutungsschwund der Sonntagspredigt nicht viel mehr an diesem 

Predigtanspruch als an der kirchlichen Wirklichkeit orientiert? Die Kritik dieses Anspruches, 

sowohl im Hinblick auf seine theologische Problematik als auch auf die kirchliche Wirklich-

keit, ist in der Tat notwendig und überfällig. Aber muß sie, darf sie dazu führen, daß das Prob-

lem der Sonntagspredigt als solches heruntergespielt wird? Sollte man nicht vielmehr so argu-

mentieren: Die sonntägliche Predigt ist eine unter vielen Verständigungsbemühungen der Kir-

che, die sich nach Situation, Funktion, Struktur und Vollzugsform voneinander klar unter-

scheiden und auch unterschieden werden müssen, die aber, sofern es sich in ihnen allen um 

den Wirkungszusammenhang »Kommunikation des Evangeliums« handelt, auch, einen Prob-

lemzusammenhang bilden. Es geht in allen diesen Kommunikationsformen um das Problem 

der bezeugenden Interpretation der biblischen Überlieferung. Dieses Problem stellt sich bei 

der Sonntagspredigt besonders scharf und drängend, und zwar wegen der speziellen Situation 

dieser Bemühung. Will man nun nicht behaupten, daß im Wirkungszusammenhang »Kommu-

nikation des Evangeliums« die Phase der sonntäglichen Predigt gegenwärtig schlechtweg ent-

behrlich ist, ohne daß der Zusammenhang als solcher leidet und eine Lücke bekommt, dann ist 

es geboten, dieser Phase im Kommunikationsprozeß nach wie vor besondere Aufmerksamkeit 

zu widmen, eben weil sie besonders prekär ist. Man ist hier mit dem Grundproblem der be-

zeugenden Interpretation der biblischen Überlieferung in besonders bedrängender Weise kon-

frontiert, und indem man es streng im Hinblick auf die besondere Situation, Funktion und 

Struktur dieser Phase, aber auch im Bezug auf den größeren Wirkungszusammenhang erörtert, 

wird das auch den anderen Kommunikationsbemühungen in jenem »System religiöser Ver-

sorgung« zugute kommen. 

Ich bin der Meinung, daß die Sonntagspredigt und die ihr verwandten Kommunikationsfor-

men, also etwa die Predigten bei den Amtshandlungen, zumindest gegenwärtig noch unent-

behrliche und keinesfalls zu vernachlässigende Phasen im Wirkungszusammenhang »Kom-



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 4 29.07.2023 

munikation des Evangeliums« sind. Aus der Fülle möglicher Argumente möchte ich hier nur 

drei ganz praktische anführen: 

a) Zumindest im Bewußtsein der Mitgliedschaft unserer Kirche, und zwar sowohl der 

Kirchentreuen als auch der Distanzierten, ist die evangelische Kirche nach wie vor die Kirche 

der Sonntagspredigt, das heißt des durch die Predigt charakterisierten Gottesdienstes. Das 

traditionelle Inbild der evangelischen Kirche ist der Prediger im Talar auf der Kanzel. 

Die darin sich aussprechende Erwartungshaltung ist auf allen Seiten so ausgeprägt, daß 

Dienste und Leistungen der Kirche in der Gesellschaft, daß Begegnungen des Zeitgenossen 

mit der Kirche, die nicht in der Predigt und in der Teilnahme an der Predigt kulminieren, von 

keiner Seite als »vollgültige« Begegnungen gewertet werden. 

Alle Bemühungen um einen gewandelten Kirchenbegriff und ein gewandeltes »Image« der 

Kirche im Sinne des Konzeptes »Kirche für die Welt«, »Gemeinden für andere«, alle 

Bemühungen um ein neues Vertrauen zwischen kirchlicher Institution und Zeitgenossenschaft 

ändern vorläufig nichts daran, daß das zeitgenössische Bewußtsein die evangelische Kirche 

bei ihrem traditionellen Anspruch, die predigende Kirche zu sein, nach wie vor behaftet und 

sie hier auf die eigentliche Probe gestellt sieht. Die Kirche kann sich vorläufig aus dieser 

Testsituation nicht selbst entlassen oder in ihr entlasten. Nicht nur die Kerngemeinde macht 

den distanziert Kirchlichen zum »Randsiedler«, er sieht sich selber so. Er weiß, daß er fehlt, 

wo die evangelische Kirche nach seiner Ansicht ganz sie selber ist, und er fehlt bewußt. Eben 

darum wird er in der Begegnung mit einem Vertreter der institutionellen Kirche sofort 

apologetisch und verteidigt sich mit dem Argument, daß sich das Christsein ja schließlich 

nicht am Kirchgang entscheide. Seine Begründung dafür, daß er fehlt, ist fast durchweg die 

unverständliche, langweilige, nichtssagende, irrelevante, abstrakte, autoritäre oder pathetische 

Predigt. 

Ein beliebtes Alibi kirchlicher Funktionäre angesichts dieser umfassenden Reserve gegenüber 

der Predigt, der distanzierte Zeitgenosse urteile hier über etwas, das er nicht kenne, ist bei nä-

herem Hinsehen schlicht falsch. Immer noch gilt, daß fast jeder Zeitgenosse während seiner 

Konfirmandenzeit mit Paß und Stempel hat regelmäßig zur Kirche gehen müssen. Dann sind 

da die gottesdienstlichen Sendungen im Rundfunk und im Fernsehen – wer schaltet schon am 

Sonnabendabend vor dem späten Krimi seinen Fernseher für fünf Minuten ab, wenn das Wort 

zum Sonntag kommt; wer in Deutschland wird also nicht häufig genug Zeuge der Schande 

Israels? Man muß sich auch immer wieder vor Augen halten: im Verlauf weniger Jahre 

begegnet in einem großstädtischen Bezirk wie Berlin-Spandau jeder der vierzig Pfarrer 

nahezu jedem der Spandauer Bürger mehrfach bei Taufen, Konfirmationen, Trauungen und 

vor allem bei Beerdigungen, weil die Sitte, bei solchen Anlässen Nachbarschaft oder berufli-

che Beziehung auszudrücken, nach wie vor ziemlich zwingend ist. Und entgegen einer in der 

Kirche umgehenden Zwecklüge sind die Menschen in diesen Schnittpunkten ihrer persönli-

chen, familiären und gesellschaftlichen Existenz außerordentlich engagiert und keineswegs 

hörunwillig. Der Zeitgenosse weiß sehr wohl, wovon er redet, wenn er die Predigt unverständ-

lich, pathetisch, irrelevant, langweilig nennt, und warum er zu der Kirche, die sich selbst und 

die er als die predigende Kirche versteht, Distanz hält. 

b) Im Hinblick auf die Präsenzgemeinde, die Kerngemeinde aber gilt noch viel dringlicher, 

daß die Kirche gezwungen ist, der Predigt nach wie vor erhöhte Aufmerksamkeit zu widmen. 

Hier, im sonntäglichen Gottesdienst, werden all die gefährlichen Haltungen und Einstellungen 

eingeübt und gepflegt, um deren Überwindung wir doch bemüht sind. Hier, und zwar aus dem 

Sog der Situation heraus, ist der fundamentalistische Kult des heiligen Buches in vollem 

Schwunge, hier der unverantwortliche, weil interpretationslose Gebrauch der heiligen Formel, 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 5 29.07.2023 

hier droht, in der Knappheit der Rede, angesichts der feierlichen Stimmung und der offenkun-

digen Wehrlosigkeit der Gemeinde, angesichts der Mischung der Generationen und Frömmig-

keitsstile ständig die Flucht in die doppelte Wahrheit, hier greift die unbeholfene und unre-

flektierte Sprache in ihrer Not zu den ungedeckten Wechseln großer Worte, hier verwandelt 

sich, weil die Gemeindesituation so ungreifbar scheint, die konkrete Verheißung in Vertrös-

tung, die konkrete Weisung in den Dauerappell, der Bußruf in die Schimpferei. Hier wird der 

Pfarrer, weil er doch applizieren muß, zu dem über alles urteilenden und für nichts wirklich 

zuständigen Hans-Dampf- in-allen-Gassen, hier perenniert der Klerikalismus. Der monologi-

sierende, hörunfähige, autoritäre Pfarrer erzeugt die sich wegduckende, schweigende, passive 

Gemeinde und wird von ihr erzeugt. Hier werden, um der Anschaulichkeit willen, in exege-

tischen Schwarzweiß-Zeichnungen die Wurzeln eines latenten Antisemitismus gelegt, hier 

regieren auch die anderen Vereinfachungen, die sich im Dauergebrauch zu Vorurteilen ver-

dichten: Die evangelische Kirche ist in ihren meisten Vollzügen viel, viel besser als ihr Ruf; 

aber hier, in ihrer traditionellen Zentralfunktion, verspielt sie ihn immer wieder, einfach weil 

die Situation so ungeheuer anspruchsvoll und gefährlich ist und für ihren verantwortlichen 

Gebrauch so außerordentlich wenig Hilfe zur Verfügung steht. 

Eine Kirche, die um ihre Erneuerung besorgt ist, kann angesichts dieser Situation, die so 

leicht und so vielfältig und meist im besten Willen mißbraucht werden kann, nicht gleichgül-

tig werden. Sie kann es aber auch darum nicht, weil eben umgekehrt der verantwortliche Ge-

brauch dieser Situation sich in den gesamten Wirkungszusammenhang »Kommunikation des 

Evangeliums« hinein positiv auswirkt. Ist es nicht so, daß die sich nun eben doch immer mehr 

wandelnde Stellung der volkskirchlichen Mitgliedschaft zu den Juden, zum Problem von 

Krieg und Frieden, zur individualen und gesellschaftlichen Diakonie, zur »Welt«, daß ein sich 

langsam einstellendes Gefühl wachsender Weltverantwortung eine Wirkung vornehmlich der 

im ganzen doch so unbefriedigenden sonntäglichen Predigt ist? Die Predigt ist nach wie vor, 

nur auf ihre meßbaren Wirkungen hin betrachtet, ein sozialpädagogisches Instrument ersten 

Ranges, sie wirkt über längere Zeiträume hin klimaverändernd, vielleicht – jedenfalls in man-

chen Punkten – gar nicht viel weniger als die Presse, weil die Predigt es mit ganz wenigen Ge-

genständen zu tun hat und diese immer wieder erörtert. Man sollte auch von daher, gerade im 

Interesse einer wie auch immer verstandenen Kirchenreform, angesichts dieser entscheiden-

den Schleuse möglicher Reform keinesfalls resignieren. 

c) Es gibt noch einen anderen Gesichtspunkt, warum das Predigtproblem keinesfalls herunter-

gespielt werden darf, sondern im Gegenteil besonders ernst genommen werden muß: An die-

ser Stelle steht das Selbstverständnis der Pfarrer auf dem Spiel. Es geht für die Pfarrer in der 

Sonntagspredigt um Sinn und Unsinn ihres Dienstes, um Resignation oder Arbeitsfreude, um 

Krankheit oder Gesundheit. Mag man auch mit einem gewissen Recht behaupten können, daß 

der Schwerpunkt des Pfarrberufs und seiner Bedeutung faktisch gar nicht mehr im Sonntags-

gottesdienst liegt, trotzdem entscheidet sich für die meisten an dieser Stelle immer noch ihre 

Stellung zu ihrem Beruf, empfinden sie hier die Differenz zwischen Berufsanspruch und Be-

rufswirklichkeit am empfindlichsten. Das Pfarramt, zu dem wir ausgebildet werden und aus-

bilden, ist nach wie vor in seinem Kern das Predigtamt, das Amt, das die gottesdienstliche 

Predigt der Kirche zu tragen und zu verantworten hat. Hier konzentriert sich die Erwartung, 

die Hoffnung eines jungen Pfarrers auf seinen Beruf. Hier ist er darum auch am anfälligsten 

für Enttäuschung und Resignation. 

»Man bleibt«, so erklärte ein Berliner Pfarrer bei einer Umfrage zum Thema »Berufsbild und 

Berufswirklichkeit des Pfarrers«, »mit seiner theologischen Überzeugung ein Einzelgänger 

und Fremder in seiner Gemeinde, da man der Gemeinde unmöglich seine ›Theologie‹ predi-

gen kann. Jedenfalls hat sie sich seit meinem Studium nicht wesentlich verändert.« Man war 

ausgezogen in der Überzeugung von der Eigenmacht, der Eigenbewegung und Alleingenüg-



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 6 29.07.2023 

samkeit des Wortes, dem die Predigt dient. Und nun macht man die verwirrende Erfahrung, 

daß man gerade hier, im Kern des Dienstes, merkwürdig isoliert bleibt, daß man nichts aus-

richtet, nichts bewirkt, nichts verändert. Und zwar nicht in dem Sinn, in dem der Theologe da-

rauf vorbereitet ist: Selbstverständlich verfügt der Prediger nicht über die Heilswirkung der 

Botschaft, der er dient. Aber er kommt, wie es scheint, mit seiner Verkündigung gar nicht erst 

an den Punkt, an dem sich Glauben und Unglauben entscheiden. Er kann sich nicht verständ-

lich machen. Er kann die gläserne Wand nicht durchbrechen, die ihn vom Hörer, vom Zeitge-

nossen trennt. Die Worte, die er spricht, stiften weder Ja noch Nein, weder den Aufbruch der 

Gemeinde noch den Abbruch verfehlter Beziehungen zu ihr. Drinnen und draußen bleibt alles 

beim alten, als spräche man nicht. 

Selbstverständlich hat die weitverbreitete Resignation unter den Pfarrern auch andere Gründe 

als die Predigtmisere. Die entscheidende Frage ist die, ob nicht das Pfarramt in seiner traditio-

nellen Gestalt als parochiales Amt von Grund auf dysfunktional geworden ist. Aber ganz si-

cher ist die Predigt einer der empfindlichsten Punkte im Selbstverständnis des Pfarrers. Resig-

nation an dieser Stelle zwingt, weil die Wunde ja gleichsam von Woche zu Woche offenge-

halten wird, zu irgendwelchen Kompensationen. Liturgismus, Sakramentalismus, Fundamen-

talismus, Rückzug in ein magisches Amtsverständnis, Gereiztheit gegen die Dauerbeunruhi-

gung durch die immer komplizierter werdende Theologie sind ideologische Möglichkeiten – 

das selbstlaufende Vokabular, die Selbstentlastung durch rhetorische Routine, die Flucht in 

den befriedigenderen Gemeindebetrieb praktische Möglichkeiten der Kompensation. Und 

selbstverständlich vergrößern solche Kompensationen den Schaden, sowohl sachlich, was die 

kirchliche Arbeit, als auch persönlich, was das Selbstvertrauen und die Vertrauenswürdigkeit 

des Pfarrers anlangt. Und wenn es keinen anderen Grund gäbe, die Predigt, das heißt die Pra-

xis des sonntäglichen Predigens in den Gemeinden zum Gegenstand erhöhter Aufmerksamkeit 

zu machen, als den, daß der für die Funktionsfähigkeit und den Wandel der gegenwärtigen 

Kirche entscheidende Berufsstand an dieser Stelle weithin krank ist – dieser Grund würde aus-

reichen. 

II. Funktion und Struktur des homiletischen Aktes 

a) Zu fragen ist in diesem Zusammenhang nicht nach der Predigt als praedicatio verbi divini, 

als Ursprung der Kirche, nach ihrem Wesen und ihrer Verheißung, sondern nach dem konkre-

ten homiletischen Akt, nach der wöchentlichen Predigtaufgabe und ihrer Lösung. Die praedi-

catio verbi divini ist Gegenstand systematisch-theologischer Erwägung, das heißt der Bemü-

hung um die Verantwortung der christlichen Wahrheit im Horizont der Welterkenntnis und 

Welterfahrung der jeweiligen Gegenwart. Der Predigtbegriff, der dabei zustande kommt, ist 

als solcher für die Praktische Theologie, für die Homiletik untauglich. Denn er entsteht, wie er 

auch aussieht, angesichts der Frage nach der Verheißung, die die Kirche mit ihrem Predigtauf-

trag hat, ohne ihn sich – das steckt schon im Begriff der Verheißung – selbst erfüllen zu kön-

nen. Die Praktische Theologie aber, als das Nachdenken über die Vollzüge der gegenwärtigen 

Kirche und ihre verantwortliche Wahrnehmung, fragt nach dem Auftrag, der diese Verheißung 

hat, und nach seiner verantwortlichen Erfüllung. Und indem sie so fragt, muß sie methodisch 

weitgehend von der Verheißung des Auftrags abstrahieren, jedenfalls kann ihr die Verheißung 

niemals als Antwort auf die Frage nach dem verantwortlichen Vollzug von Predigt dienen. 

Mit H. D. Bastian zu sprechen: das Wort Gottes ist kein Instrument kirchlicher Rede, so wahr 

die kirchliche Rede ein Instrument des Wortes Gottes werden soll. Gegenstand praktisch-theo-

logischer Erwägung ist die Verantwortung, die durch den Predigtauftrag der Kirche konstitu-

iert wird, die menschliche Verantwortung und ihre Wahrnehmung. Und es dient in der Tat der 

Klarheit, wenn Bastian fordert, über diese Verantwortung und ihre Wahrnehmung sei nachzu-

denken, etsi Deus, etsi Spiritus Sanctus non daretur. 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 7 29.07.2023 

Der systematisch-theologische Predigtbegriff, die Frage also, was Predigt theologisch sei, ge-

hört in die Prolegomena der Praktischen Theologie. Und diese Frage darf die andere, die ei-

gentlich homiletische Frage, wie man eine Predigt mache, besser, was man tue, wenn man 

predige, und wie man es verantwortlich tun könne, nicht relativieren und als »Kinderspiel«, 

als bloß technisches Problem abqualifizieren, sondern sie muß sie als selbständige Frage er-

möglichen und begründen und dann freilich auch begrenzen. 

b) Der homiletische Akt ist eine Verständigungsbemühung. Gegenstand dieser Bemühung ist 

die christliche Überlieferung in ihrer Relevanz für die gegenwärtige Situation des Hörers und 

der Hörergemeinde. Die Verheißung dieser Verständigungsbemühung ist das Einverständnis 

und die Einwilligung des Glaubens in das Bekenntnis der christlichen Kirche, daß Jesus 

Christus der Herr sei, und zwar in der zugespitzten Form, daß er sei mein Herr in je meiner Si-

tuation. Der homiletische Akt verfügt nicht über diese seine Erfüllung. Er hat aber ein Ziel, 

ein erreichbares Ziel, er hat eine Funktion. Seine Funktion ist die Verständigung mit dem Hö-

rer über die gegenwärtige Relevanz der christlichen Überlieferung. 

Diese Funktionsbestimmung ist sicher in vielem unzureichend. Sie ist aber vor allem darin un-

zureichend, daß sie den homiletischen Akt nicht von anderen Kommunikationsbemühungen 

und Kommunikationsformen der Kirche zu unterscheiden vermag. Um die Relevanz der 

christlichen Überlieferung geht es ja schließlich auch in den Arbeitsformen des Katechu-

menats, des Gemeinde- wie des Jugendkatechumenats, in der Seelsorge, letztlich auch in der 

Diakonie und im Religionsunterricht an der Schule, wenngleich da der Begriff der Relevanz 

sicherlich anders bestimmt werden muß. Genauer wird man sagen müssen, daß die genannte 

Funktionsbestimmung im Grunde den Kommunikationsprozeß in allen Phasen und Stufen, 

den Wirkungszusammenhang kennzeichnet. Tatsächlich gibt es, soweit ich sehe, keinerlei 

Möglichkeit, die ortsgemeindliche Predigt von anderen Kommunikationsbemühungen der 

Kirche zu unterscheiden als von der Situation her. Verschiedene Situationen fordern die Kom-

munikationsbemühung der Kirche in verschiedenen, jeweils der speziellen Situation angemes-

senen Vollzugsformen heraus. Worin sich die Situation der sonntäglich versammelten Ge-

meinde in der Parochie von andern Situationen unterscheidet, welche besonderen Verständi-

gungsbedingungen durch diese traditionelle Zentralversammlung der Ortsgemeinde gegeben 

sind, kann hier nicht ins einzelne erörtert werden. Hier soll nur aufzählend auf die entschei-

denden Merkmale hingewiesen werden: 

1. die traditionelle Funktion dieser Zusammenkunft als Hauptversammlung der Parochie, 

das heißt ihr institutionelles Gewicht; 

2. ihre durch das Herkommen bestimmte kultische Gestalt; 

3. ihr enormer Funktionsverlust in dieser traditionellen Funktion, ihr faktischer, aber von 

der Kirche noch nicht wirklich wahrgenommener Funktionswandel; 

4. ihre gegenwärtige, nach Gegenden verschiedene, aber doch gewisse gemeinsame Züge 

aufweisende Zusammensetzung und 

5. ihre für den Prediger quälende Unübersichtlichkeit als homiletische Situation. 

Ihr institutionelles Gewicht bestimmt die Predigt im Gemeindegottesdienst als vorläufig wich-

tigste Kommunikationsform. Der kultische Zusammenhang, in dem sie steht, zieht ihr in der 

Zielsetzung, im Redestil und hinsichtlich ihrer Verständigungschancen ganz enge Grenzen 

und bringt sie in eine besondere Gefährdung, von der vorhin schon die Rede war. Der prakti-

sche Funktionsverlust, der Funktionswandel der Zentralversammlung der Parochie, erschwert 

ihr die Erfüllung der traditionellen Erwartungen, die von der Kirche und von der Hörerge-

meinde in sie gesetzt werden, eröffnet ihr aber auch neue Möglichkeiten. Die besondere Zu-

sammensetzung mit dem Vorherrschen von alten Leuten, Kindern und Jugendlichen, von ganz 

einverständigen Kerngemeindlern und ganz unvorbereiteten Konfirmanden macht das Ver-



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 8 29.07.2023 

ständigungsproblem außerordentlich kompliziert. Und ihre Unübersichtlichkeit behindert die 

Konkretion, erzwingt ein höchst allgemeines, im Gemeinplatz allzu oft steckenbleibendes Re-

den. 

c) Die Erkenntnis, daß sich die Kommunikationsbemühungen der Kirche nur hinsichtlich der 

Situation, auf die sie bezogen sind, unterscheiden lassen, hat aber auch noch eine andere Be-

deutung. Erst sie führt nämlich über ein allgemeines Bedenken der Vollzugsform Gemeinde-

predigt hinaus zum einzelnen homiletischen Akt. Die besondere Verständigungsaufgabe des 

einzelnen homiletischen Aktes bestimmt sich nur scheinbar, vorläufig und ungenau von dem 

Bibeltext, von der durch die Kirche vorgegebenen Perikope und dem Kirchenjahrscharakter 

des Sonntags her. Ihre eigentliche Bestimmung ergibt sich vielmehr aus der besonderen homi-

letischen Situation. Unter homiletischer Situation soll diejenige spezifische Situation des Hö-

rers, bzw. der Hörergruppe verstanden werden, durch die sich die Kirche, eingedenk ihres 

Auftrags, zur Predigt, das heißt zu einem konkreten, dieser Situation entsprechenden Predig-

takt herausgefordert sieht. Und die Aufgabe des homiletischen Aktes ist, von daher gesehen 

und formal ausgedrückt, die Klärung dieser homiletischen Situation. 

Es ist lange genug üblich gewesen, die kirchliche Predigt bei den Amtshandlungen vom Ty-

pus der Sonntagspredigt her, also von dem an diesem Typus wenn nicht gewonnenen, so doch 

demonstrierten Verkündigungsanspruch und Predigtbegriff her zu beurteilen und einzuordnen. 

Dann wird gerade die augenfällige Besonderheit der Kasualrede, nämlich ihr klarer Situati-

onsbezug, dubios. Diesem Situationsbezug zu verfallen, wird der Prediger gewarnt und nach-

drücklich auf seine eigentliche Aufgabe – Dienst an der Eigenbewegung des Wortes Gottes 

durch treue Textauslegung – verpflichtet. 

Es dient aber der von uns gesuchten Klarheit mehr, wenn man umgekehrt verfährt und, ohne 

die Kommunikationsformen zu vermischen, fragt, ob nicht die Sonntagspredigt in ihrer Prob-

lematik von der Kasualrede her verstehbar wird. Bei der Bemühung um die Kasualrede ist das 

zumindest zeitlich die erste Kenntnisnahme von einer besonderen Situation, von besonderen 

Menschen und ihrem Geschick. In diese Situation wird die Kirche, aus welchen Motiven auch 

immer, einberufen, um zu handeln und zu reden. Dadurch wird diese Situation für die Kirche 

zur homiletischen Situation. Kennzeichnend für diese Situation ist, daß in ihr Schicksale, Er-

fahrungen, Erwartungen, Konventionen, Vorverständnisse als Niederschlag der Wirkungsge-

schichte der Evangeliumspredigt dem Auftrag der Kirche, die Relevanz der christlichen Über-

lieferung in dieser Situation und für sie zu bezeugen, einen bestimmten Widerstand leisten, 

aber auch bestimmte besondere Kommunikationswege und Kommunikationschancen eröff-

nen. Kennzeichnend für die homiletische Situation ist auch, daß der Prediger ihr zunächst 

nicht mit einem bestimmten Text, sondern mit einer allgemeinen Predigttradition gegenüber-

steht, die als solche bereits bis zu einem gewissen Grad auf die homiletische Situation zuge-

spitzt ist: er hat die Taufe zu interpretieren und zu bezeugen oder die christliche Ehe oder das 

christliche Verständnis des Todes im Licht des Osterzeugnisses. Greift er nun zum Text, so 

hat dieser Text eine diese vorgegebene Predigttradition profilierende und doch wohl auch 

verfremdende Funktion. Solche Profilierung und Verfremdung ist sinnvoll, weil die vorge-

gebene Predigttradition sowohl für die Hörergemeinde als auch für den Prediger bis zu einem 

gewissen Grad das Selbstverständliche und eben darum nicht mehr recht Hörbare geworden 

ist. Aber was eigentlich mitzuteilen ist, ist nicht die Eigenaussage des Textes, sondern diese 

durch die Situation herausgeforderte Predigttradition. Der Text wird dabei nicht eigentlich 

zünftig ausgelegt, sondern im Interesse der Verständigung verbraucht. 

Die Frage ist, ob nicht die Sonntagspredigt wesentliche Merkmale mit der Kasualrede 

gemeinsam hat. Ob es nicht auch hier eine, freilich außerordentlich schwer beschreibbare, 

aber gleichwohl von Fall zu Fall spezifische Situation gibt, die mit den in ihr enthaltenen 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 9 29.07.2023 

Widerständen und Kommunikationschancen die eigentliche Vorgabe, die eigentliche 

Herausforderung der Predigt darstellt, wobei das Besondere eben die Unübersichtlichkeit 

dieser Situation und die Tatsache ist, daß der Prediger, der Ortspfarrer an ihr in einem ganz 

andern Sinn immer schon teilhat, durch sie belastet und bestimmt ist als beim Kasus. Eben 

darum aber bedarf diese homiletische Situation einer immer neuen, viel schwierigeren Ver-

stehensbemühung. Und gibt es nicht auch bei der Sonntagspredigt eine durch den Katechis-

mus, durch den Kirchenjahrestermin, durch den Frömmigkeitsstil der Gemeinde, durch die 

Theologie und die Sprache des Predigers, durch das homiletische Klima, das mit der Ge-

schichte der jeweiligen Gemeinde zusammenhängt, usw. vorgegebene, gleichsam selbstver-

ständliche Predigttradition, die den Prediger bei der Wahrnehmung und Auslegung seines 

Textes immer schon bestimmt, und zwar mit Recht und Notwendigkeit, von der er sich 

jedenfalls nicht durch einen Gewaltakt wird befreien können? Und ist nicht also auch bei der 

Sonntagspredigt die Funktion des Textes eine diese Predigttradition nicht einfach aufhebende, 

wohl aber kontrollierende, profilierende und verfremdende? 

Entscheidend ist hier nur – und das scheint mir unbestreitbar zu sein –, daß jede Kommunika-

tionsbemühung der Kirche durch eine bestimmte Hörersituation herausgefordert ist, die eben 

durch diese Herausforderung, die sie enthält, für die Kirche zur homiletischen Situation wird, 

und daß es die eigentliche Aufgabe der predigenden Kirche ist, nicht Texte zünftig auszule-

gen, sondern diese Situation zu klären dadurch, daß sie die Relevanz der christlichen Überlie-

ferung für diese Situation und in ihr verständlich macht und bezeugt. 

d) Die homiletische Situation leistet, das kam schon zur Sprache, der Bemühung des Predigers 

um verständliche Bezeugung der Relevanz der christlichen Überlieferung im Hic et Nunc ei-

nen spezifischen Widerstand. Dieser Widerstand ist die Summe einer großen Vielfalt von Fak-

toren. Persönliches Geschick und Zeitgeschick wirken sich in diesem Kraftfeld ebenso aus 

wie Stimmungen, Spannungen zwischen Prediger und Hörergemeinde oder innerhalb der Hö-

rergemeinde, Erwartungen, Befürchtungen und ganz äußere Einflüsse von Wetter, Jahreszeit 

usw. Entscheidenden Einfluß hat in der sonntäglichen Versammlung der örtlichen Gemeinde 

vor allem das Vorverständnis von der christlichen Überlieferung, von der Rolle des Predigers 

und der Gemeinde, von der Frömmigkeit und vom Bibeltext, in dem sich die Wirkungsge-

schichte der bisherigen Predigt, das »Christentum« in allen Stadien der Bewahrung, der Ver-

dünnung, des Verfalls und der Verkehrung meldet. Auch dieses Vorverständnis ist selbstver-

ständlich nicht eindeutig, sondern ein kompliziertes Kraftfeld. Der Prediger hat an ihm teil in 

dem Maße, in dem er an seiner Gemeinde teilhat, er ist ein sehr wirksamer Faktor in diesem 

Kraftfeld, aber er kann es selbstverständlich nicht auf eine bequeme Formel bringen. 

In seiner Wirkung freilich ist dieser Widerstand, so vielfältig seine Ursachen sein mögen, klar 

zu beschreiben. Er ist das, was alle bisherige Predigt des Evangeliums für den einzelnen Hörer 

und für die Hörergemeinde irrelevant zu machen droht oder faktisch irrelevant macht. Er ist 

das Ensemble der Enttäuschungen, der Ängste, der versäumten Entscheidungen, der vertanen 

Gelegenheiten der Liebe, der Einsprüche verletzter Gewissen, der Verweigerung von Freiheit 

und Gehorsam, der schlechten Erfahrungen von Christen mit der Welt, mit der Gemeinde und 

mit sich selbst. Er verkörpert die Resignation des Glaubens angesichts der Verheißungslosig-

keit des alltäglichen Daseins in ihren verschiedenen Gestalten als Zweifel, Skepsis, Zynismus, 

Quietismus, Trägheit, Stumpfheit, Verzweiflung – die Kapitulation des Glaubens vor der Un-

ausweichlichkeit der Tatsachen. Er ist das, was jetzt und hier vielstimmig gegen Gott, gegen 

die Vertrauenswürdigkeit Gottes und gegen die Möglichkeit, den Sinn des Gehorsams gegen-

über Gott spricht. 

Im Kern ist also, biblisch gesprochen, die homiletische Situation die Situation der Anfech-

tung, die Situation, in der Gott sich entzieht, als Grund des Glaubens entzogen ist, in der er 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 10 29.07.2023 

angesichts der Verheißungslosigkeit der andrängenden Wirklichkeit unaussprechbar wird. In-

wieweit diese Situation von den Hörern als Anfechtung erfahren wird, mag dahingestellt blei-

ben. Sie ist Anfechtung im eigentlichen Sinne jedenfalls für den Prediger, der in dieser Situa-

tion relevant von Gott reden soll. Sie ist es um so mehr, je mehr er an seinen Hörern und ih-

rem Dasein teilhat. Angesichts der Sprache der Tatsachen verschlägt es ihm die ihm aufgetra-

gene Rede von Gott. Andererseits nötigt ihn eben dieser Prozeßcharakter der homiletischen 

Situation und nicht nur etwa die unausweichliche Tatsache, daß nächsten Sonntag wieder Got-

tesdienst zu halten sein wird, zur Aussage. Erst angesichts dieser Einsicht in den Anfech-

tungscharakter der homiletischen Situation wird es sinnvoll, zu sagen, die homiletische Situa-

tion sei diejenige Situation, durch die die Kirche sich, eingedenk ihres Auftrags, jeweils in ei-

nem ganz bestimmten Sinn zur Predigt herausgefordert sieht. 

e) Der homiletische Akt ist die Bemühung um Klärung der homiletischen Situation. Klärung 

ist mehr als Erhellung. Im Schachspiel etwa erfolgt Klärung der Situation durch einen Zug, 

der aus einer Bedrohung herausführt, also durch eine reale Veränderung der Situation. Ande-

rerseits hat das Wort Klärung einen glücklichen Anklang an den Begriff der Aufklärung. 

Beide Aspekte des Wortes sind hilfreich für das Nachdenken über Funktion und Struktur des 

homiletischen Aktes. 

Denn einerseits ist daran festzuhalten, daß Predigt eine Verständigungsbemühung ist, die 

streng im Bereich zwischenmenschlicher Kommunikation, ihrer Bedingungen und Möglich-

keiten bleibt. Andererseits zielt diese Bemühung auf eine Situation, die in ihrem Kern eine Si-

tuation der Anfechtung ist und also nicht durch bloße Erhellung, sondern nur durch Befreiung 

verändert werden kann. Natürlich kann Erhellung befreiend wirken, Aufklärung ist Befreiung 

der Vernunft. Betrifft die Unfreiheit aber den Glauben und seinen Gehorsam in der ihm aufge-

gebenen Wirklichkeit, dann hilft letztlich nichts, als daß der Glaube wieder Grund bekommt, 

und der Grund des Glaubens ist Gott allein, Gott in seiner aktuellen Zuwendung zu mir, Got-

tes befreiendes Wort an mich. Die Predigt kann das Wunder der Befreiung des Glaubens 

schlechterdings nicht bewirken. Kann sie ihm den Weg bereiten? 

Der Glaube wird unfrei durch den Druck der Realität seines Daseins, durch den Zwang des 

Sachverhalts, er wird mundtot gemacht durch die Sprache der Tatsachen. Der Anspruch Got-

tes verstummt, geht unter im Stimmengewirr der alltäglichen Ansprüche und Zwänge, er ver-

liert sich, seine Bedeutung für diese alltägliche Wirklichkeit, seine Beziehung auf sie wird un-

deutlich, dubios. Der Anspruch der Wirklichkeit erweist sich als stärker denn der Anspruch 

Gottes. Die Christusverheißung, der sich der Glaube verdankt und auf die hin er mit seiner 

Welt in Hoffnung und Liebe umgeht, wird kraftlos angesichts der Verheißungslosigkeit, der 

Unveränderlichkeit des Status quo, oder sie gerät über Kreuz mit den Verheißungen, Verlo-

ckungen und Verführungen, die die alltägliche Existenz des Menschen in ihren verschiedenen 

Bezugsfeldern ja immer auch enthält. Und auch hier ist es zuerst und zuletzt die Bedeutung, 

der Bezug, die Wirkmacht der Verheißung, die in Zweifel gerät. Mit einem Wort: die gegen-

wärtige Wirklichkeit Gottes wird strittig angesichts der wirklichen Gegenwart. 

Die Predigt hat den Glauben nicht von dem Gedränge der Wirklichkeit zu entlasten, das ist 

ohnehin unmöglich; sie hat auch das, was gegen Gott spricht, nicht einfach beziehungslos zu 

kontrieren mit dem biblischen Zeugnis von dem Geschehen, von dem Menschen, der für Gott 

spricht, Jesus Christus. Sondern sie hat Verheißung und Wirklichkeit miteinander zu verspre-

chen, so daß verständlich wird, wie die Christusverheißung auch und gerade diese den Glau-

ben bedrängende Wirklichkeit betrifft, aufbricht, in ihrer Bedeutung für den Glaubenden ver-

ändert und wie umgekehrt auch und gerade diese ihn umgebende Wirklichkeit im Licht der 

Verheißung auf eine eigentümliche Weise für Gott, für den Glauben und seinen Gehorsam in 

Liebe und Hoffnung zu sprechen beginnt. Die den Glauben bedrängende Wirklichkeit soll 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 11 29.07.2023 

durch die Predigt also nicht zum Schweigen gebracht, sondern im Gegenteil neu zum Zeugnis 

für Gott aufgerufen, zur Sprache gebracht werden, und zwar so, daß in dieser Wirklichkeit 

Gottesdienst und Götzendienst, Treue und Verrat, Hoffnung und Illusion, Wahrheit und Lüge, 

die Chance der Freiheit und die Gefahr der Unfreiheit sich voneinander unterscheiden und so 

der Weg des Glaubens in Liebe und Hoffnung sichtbar wird. Ob er gegangen werden wird, ist 

der Predigt entzogen. 

Klärung der Situation ist also in der Tat, streng im Rahmen zwischenmenschlicher Kommuni-

kationsmöglichkeiten, Veränderung der Situation. Die Veränderung betrifft den Zwang, den 

die Realität auf den Glauben ausübt. Dieser Zwang, dieser Bann wird gebrochen. Es wird, mit 

Miskotte zu sprechen, sichtbar, wie »Gott sich in der Wirklichkeit von der Wirklichkeit unter-

scheidet« als ihre Wahrheit, ihr Heil, ihre Chance, ihre Zukunft, wie diese Wirklichkeit immer 

noch und erneut das dem Glauben verheißene, eröffnete und aufgegebene Land ist. Was ge-

schieht, ist Bannbruch, Exorzismus. Und in diesem Sinn könnte man und sollte man es dann 

vielleicht doch schlicht Aufklärung nennen und damit dem Vorgang der Aufklärung seine ei-

gentliche Intention und Würde als Exorzismus zurückgeben. 

f) Die Klärung der homiletischen Situation geschieht durch bezeugende Interpretation der bib-

lischen Überlieferung. Der Prediger ist nach Miskotte Interpret und Zeuge. Die beiden Funkti-

onen sind untrennbar aufeinander bezogen und können nur miteinander erfüllt werden, selbst 

wenn sie, wie in bestimmten Stufen des Gemeindekatechumenats, faktisch auf verschiedene 

Träger verteilt sein sollten. Der Begriff »Zeugnis« meint dabei nicht eine besondere Art er-

wecklichen Per-Du-Redens, auch nicht die Bürgschaft des Predigers mit seinem eigenen 

Glauben, sondern streng im Sinn des Begriffes des Augenzeugen die verantwortliche Aussage 

über das, was er bei seiner Bemühung um das Ver-Sprechen von Verheißungstradition und Si-

tuation, bei seiner Predigtarbeit, wahrgenommen hat: Die Relevanz der Überlieferung in der 

und für die homiletische Situation. Dies ist die Frage, die den homiletischen Akt ausgelöst 

hat: Welche Relevanz hat die Christusverheißung im Hic et Nunc des Hörers? Um die Beant-

wortung dieser Frage bemüht sich der Prediger in seiner Arbeit. Gelingt ihm die Arbeit, dann 

kann er sagen, wie er die Relevanz der Überlieferung für die Situation sieht, wie er sie wahr-

nimmt. Und eben das hat er nun verständlich zu sagen, und für das, was er hier sagt, ist er per-

sönlich haftbar. Er ist haftbar dafür, daß er verstanden wird. Er ist haftbar insofern, als er sich 

dem Kreuzverhör, dem Gespräch über seine Aussage, der Diskussion, der Infragestellung des-

sen, was er gesagt hat, aussetzen muß. Er ist haftbar auch für die Folgen seiner Aussage, für 

die Entscheidungen, die sie auslöst oder verhindert, das heißt, seine homiletische Verantwor-

tung konstituiert eine seelsorgerliche, eine diakonische Verantwortung. Er ist haftbar auch da-

für, daß er der Glaubwürdigkeit der Aussage nicht durch seine persönliche Unglaubwürdigkeit 

im Wege steht, daß er sich keine Zuständigkeit anmaßt, die er nicht hat usw. Und diese per-

sönliche Haftung kann er nicht auf den Text abschieben. Denn was er über die Relevanz der 

Überlieferung im Hic et Nunc sagt, das steht nicht im Text. Freilich muß er zeigen können, 

inwiefern seine Aussage überlieferungsgemäß ist, wie sie in der Überlieferung vorbereitet, er-

möglicht, angestoßen, aufgegeben ist, wie sie mit der Intention und der Struktur der Überliefe-

rung übereinstimmt. Auch für diese Übereinstimmung ist er haftbar, er ist Zeuge als Interpret 

und Interpret als Zeuge. Aber als Aktualisierung dieser Überlieferung für eine bestimmte, in 

ihrer Weise einmalige homiletische Situation ist seine Aussage neues Wort, nicht Repetition, 

sondern verantwortliche Neuformung der Überlieferung. 

Der biblischen Überlieferung wird dadurch nicht Gewalt angetan, sondern entsprochen. Sie 

kann gar nicht anders als bezeugend, in dieser Weise bezeugend interpretiert werden. Als 

Zeugnis von Jesus Christus als der endgültigen – ephapax –, ein für allemal und auf das Ende, 

auf die Vollendung hin gültigen und wirksamen Verheißung und als Ruf zum Vertrauen auf 

diese endgültige Verheißung fordert sie ihre Bezeugung, die Zuspitzung des Ein-für-allemal 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 12 29.07.2023 

auf das Diesmal selbst heraus. In ihrer eigentlichen Intention kann sie gar nicht zur Sprache 

gebracht werden, es sei denn so, daß ihre lebensentscheidende Relevanz für das jeweilige Hic 

et Nunc zur Sprache gebracht wird, und zwar verständlich, so daß Einverständnis oder Ableh-

nung möglich wird. 

Andererseits ist klar, daß der Prediger sein Zeugnis nicht anders als in der Interpretation der 

biblischen Überlieferung gewinnen kann. Denn gerade dies steht ja in Frage: die Relevanz des 

in dieser Überlieferung ursprünglich und normativ bezeugten Christusglaubens für die homi-

letische Situation. Und diese Frage hat die Dringlichkeit der Anfechtung, sie zwingt, aufs 

Wort zu merken. Was zwischen Prediger und Gemeinde vom Christentum gewußt, ver-

standen, angeeignet ist, was zwischen ihnen selbstverständlich ist, eben das ist fraglich gewor-

den. Aus diesem Bestand läßt sich die Relevanz des Christusglaubens gerade nicht verständ-

lich machen, das ist ja das Herausfordernde der homiletischen Situation. So ist die Rückkehr 

an den Ursprung des Glaubens, zum biblischen Zeugnis, erforderlich. Und eben darum ist der 

Prediger mit seiner Hörergemeinde in der Regel an den bestimmten Text, an die Perikope ver-

wiesen. Denn das Christentum als Quersumme der Texte, als angeeigneter 

Katechismus gehört ja mit in den fraglich gewordenen Bestand. Gerade in der vorläufig frem-

den, unangeeigneten, unerschlossenen, durch das besondere Profil des Einzeltextes versiegel-

ten Gestalt des biblischen Glaubenszeugnisses bekommt die Relevanzfrage erst ihre volle 

Schärfe, die dabei möglicherweise zu gewinnende Antwort ihre optimale Stringenz, Klarheit 

und Aussprechbarkeit. Der Widerstand der Situation hat seine Entsprechung im Widerstand 

des Einzeltextes. Zwischen Text und Situation und ihrer anfänglichen Beziehungslosigkeit, 

Gleichgültigkeit gegeneinander werden die Fragen radikal, die Antworten, wenn sie möglich 

sind, entsprechend relevant. 

g) Predigtarbeit wird von daher erkennbar als ein Prozeßgeschehen zwischen Tradition und 

Situation, Predigtvorbereitung die Vorbereitung dieses Prozesses, bei dem der Prediger – das 

unterscheidet die Sonntagspredigt charakteristisch von anderen Kommunikationsbemühungen 

– beides wird sein müssen: Anwalt der Hörergemeinde in ihrer jeweiligen Lage und Anwalt 

der Überlieferung in der besonderen Gestalt des Textes. 

Dabei ist der Prediger zunächst Anwalt der Hörergemeinde, denn es ist die homiletische Situ-

ation, durch die der homiletische Akt jeweils herausgefordert wird. Der Prediger hat sich, so 

weit wie möglich, klarzuwerden über den besonderen Charakter dieser Herausforderung, über 

die Art des Widerstandes, den die Situation der Kommunikationsbemühung der Kirche leistet. 

Was macht die Überlieferung des Glaubens jetzt und hier für diese Menschen irrelevant, was 

macht ihre Relevanz zumindest zweifelhaft? Es bedarf nach allem, was hier schon überlegt 

worden ist, keiner ausführlichen Darlegung mehr, wie schwierig diese Frage zu beantworten 

ist, nicht nur der Vielzahl der Faktoren wegen, die hier ins Gewicht fallen, sondern vor allem 

darum, weil Entscheidendes für den Prediger überhaupt unbekannt und unerkennbar bleiben 

wird. Gibt es überhaupt eine methodische Erhellung der homiletischen Situation und bis zu 

welchem Grad? Offenbar geht aller methodischen Erschließung etwas Existentielles voraus, 

eine Haltung vorbehaltloser Partizipation, vorbehaltloser Teilhabe am Geschick des Hörers, 

die durch homiletische Technik auf keine Weise zu ersetzen ist. Denn es ist ja, abgesehen von 

der Möglichkeit des Gesprächs mit dem Hörer in der Kontinuität des Gemeindelebens, auf das 

in der Tat bei diesem Verständnis der Predigtaufgabe erhebliches Gewicht fällt, abgesehen 

auch von der nach meiner Ansicht außerordentlich wichtigen Möglichkeit formeller Predigt-

vorbereitung und Predigtnachbesprechung mit Gemeindegliedern, nur das eigene Bewußtsein 

und Betroffensein vom Geschick des Hörers, das der Prediger sich bei seiner Predigtvorberei-

tung methodisch erschließen kann. Seine Intuition wird dabei immer eine entscheidende Rolle 

spielen, und sie ist eine Funktion seiner Teilhabe, seines Interesses, seines Engagements mit 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 13 29.07.2023 

dem Hörer. 

Andererseits hat Partizipation als Voraussetzung von Kommunikation auch ihre institutionelle 

Seite. In der klassischen Parochie hat sich das Partizipationsproblem praktisch gar nicht 

gestellt. Denn die Parochie selbst war umfassende, institutionelle Teilhabe der Kirche am 

gesellschaftlichen Leben im übersichtlichen Raum des Dorfes oder der Kleinstadt. Kirchliches 

und bürgerliches Leben waren fast deckungsgleich und durchdrangen sich wechselseitig. Der 

Ortspfarrer war nicht nur ex officio, sondern kraft seiner Zugehörigkeit, seiner Stellung im 

Zentrum des gesellschaftlichen Lebens, seiner Kompetenz für alle Fragen dieses Lebens, 

seiner Kenntnis aller Menschen, um die es ging, und ihrer Beziehungen kommunikationsfähig 

in jeder Hinsicht. Erst mit dem Zerbruch dieser parochialen Symbiose stellt sich das Partizi-

pationsproblem hierzulande ebenso dringlich, wie es sich etwa auf dem Missionsfeld stellt. 

Die volkskirchlichen Gemeinden sind extrem unübersichtlich, das gesellschaftliche Leben 

spielt sich fast ausschließlich außerhalb der Zuständigkeit, Kompetenz und Reichweite des 

Ortspfarrers ab; dessen Distanz zum Alltag seiner Gemeindeglieder ist so groß, daß seine 

Zeitgenossenschaft, seine Kommunikationsfähigkeit ernstlich in Frage steht. An dieser Stelle 

ist das Predigtproblem offenbar direkt verbunden mit dem Problem der kirchlichen Struktu-

ren, mit den Problemen der Kirchenreform. Aber selbst mit einer befriedigenden Lösung des 

Strukturproblems wäre die Frage der Partizipation als Voraussetzung von Kommunikation 

nicht erledigt. Die Präsenz der Kirche in der Gesellschaft und damit ihre Kompetenz und 

Kommunikationsfähigkeit ist überhaupt nur noch in sehr engen Grenzen institutionell zu 

sichern, sie muß von Personen und Gruppen geleistet werden, und die Institutionen können 

nur die Voraussetzungen für diese persönliche Leistung von Partizipation, Präsenz und 

Kompetenz schaffen. 

Für den Predigtvollzug muß die Einsicht genügen, in welch hohem Maß die Möglichkeit der 

Erhellung der Situation eine Frage der persönlichen Teilhabe des Predigers an seiner Hörer-

gemeinde ist. Keine homiletische Methode kann diese ersetzen. Zu den empfindlichsten 

Belastungen der heutigen Predigtarbeit gehört jedenfalls, daß die gängige homiletische 

Theorie die gefährliche Distanz des Predigers zu seinen Hörern mit Behauptungen wie der, 

daß der Hörer im Texte stecke und daß das Kerygma die Situation schaffe, in der es zum 

Hören kommen kann, theologisch rechtfertigt und geradezu verklärt. Faktisch wird dadurch 

nur die eigentliche Übersetzungsarbeit dem Hörer angelastet. 

Soviel ist aber richtig, daß der Prediger, selbst der voll partizipierende Prediger nicht anders 

zu wachsender Klarheit über seine homiletische Situation kommt als so, daß er in ihr nach 

seinem Text fragt, und zu wachsender Klarheit über seinen Text so, daß er von ihm her nach 

seiner Situation fragt. Es ist also nicht so, daß die Frage nach der Situation und die Frage nach 

dem Text und seiner Eigenaussage zwei voneinander getrennte Arbeitsschritte wären. Text 

und Situation bilden einen Verstehenszirkel, der im Verlauf der Predigtvorbereitung mehrfach 

abgeschritten wird. Schon mit der ersten Kenntnisnahme vom Bibeltext aktualisiert sich im 

Prediger seine Kenntnis von der Verstehenssituation seiner Gemeinde, an der er selbst ja teil-

hat. Er weiß intuitiv, meint jedenfalls zu wissen, wie seine Gemeinde diesen Text bei der Le-

sung vernehmen, welches Vorverständnis vom Text in ihr dabei wach werden, an welchen 

Stellen sie Anstoß nehmen wird, welche Wörter ihr Verstehensschwierigkeiten bereiten wer-

den, welche Mißverständnisse drohen usw. Auf dem Hintergrund dieses seines Vorverständ-

nisses vom Vorverständnis der Gemeinde fragt er nun exegetisch nach der Eigenaussage sei-

nes Textes. Und je klarer sich ihm diese Eigenaussage erschließt, um so klarer wird ihm auch, 

wie gleichgültig diese Aussage gegen seine Situation ist und aus welchen Gründen, wie groß 

andererseits der intellektuelle und existentielle Widerstand seiner Situation gegen diese Aus-

sage ist und welche Ursachen das hat. Indem er nun diese Gründe und Ursachen reflektiert, 

und zwar im Licht seines Textverständnisses, wird ihm seine Situation klarer. Er versteht, 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 14 29.07.2023 

warum seine Hörergemeinde nicht versteht, mißversteht, umzudeuten versuchen wird. Er eig-

net sich die Fragen, Anstöße, Zweifel seiner Hörer an, sie werden seine eigenen. 

Als Anwalt seiner Hörer wird der Prediger kritischer gegen seinen Text, und zwar gegen den 

Relevanzanspruch, der in ihm impliziert ist. Denn der Text selbst ist ja schon Bezeugung der 

Relevanz des Verheißungsgeschehens für einen bestimmten Augenblick in der Gewißheit sei-

ner Relevanz für jeden Augenblick. Der Prediger fragt nun: Was wurde da relevant und wie, 

gegen welchen Widerstand wurde es relevant? Gefragt wird nun also nicht mehr nach dem 

isolierten Text als solchem, sondern nach dem Vorgang des Relevantwerdens des Verhei-

ßungsgeschehens, nach der Struktur und der Bewegung des Interpretationsvorganges, der im 

Text Gestalt geworden ist. So erschließt sich der Text in seiner geschichtlichen Tiefe als 

Phase in der Bewegung der traditio fidei, frühere, ursprünglichere Stufen der Tradition und 

der Interpretation werden in ihm, hinter ihm erkennbar. Es kommt zu so etwas wie einer 

homiletischen Textkritik, in der Textgestalt wird Relevantes und Irrelevantes, Historisch-Ab-

ständiges und Aktuelles, Aktualisierbares unterscheidbar, und zwar nicht einfach unter der ge-

fährlichen Frage: »Was kann ich heute und hier noch sagen?«, sondern mit der legitimen 

Frage: »Wo werde ich als Anwalt meiner Hörer Zeuge des Relevantwerdens der Überliefe-

rung in ihrer Bewegung von Situation zu Situation?« Eng verbunden mit solcher homileti-

schen Textkritik ist aber auch eine homiletische Situationskritik. Mir wird in der intensiven 

Beschäftigung mit dem Text klar, welche Fragen meiner Hörer sich erledigen, weil sie falsch 

gestellt sind, welche Anstöße entfallen, weil sie nicht die Substanz der Überlieferung betref-

fen, wo der eigentliche Widerstand meiner Hörer sitzt, mein eigentlicher Widerstand, und wo 

es sich nur um Vorwände handelt, in denen sich dieser eigentliche Widerstand vor sich selbst 

verbirgt. Ich kann also auch innerhalb der homiletischen Situation in zunehmendem Maße 

zwischen Relevantem und Irrelevantem, zwischen Scheinproblemen und wirklichen Proble-

men sowohl des Verstehens als auch des Annehmens des biblischen Zeugnisses unterschei-

den. 

Irgendwo im Vorgang des mehrfachen Abschreitens dieses Zirkels zwischen Tradition und 

Situation kommt es zum Predigteinfall. Das heißt, es wird wahrscheinlich zu einer ganzen 

Reihe von Einfällen kommen, schon beim ersten Lesen des Textes und immer wieder auf dem 

Weg des wachsenden Verstehens der eigentlichen Spannung zwischen Text und Situation. 

Aber es wird sich ein Einfall nach dem anderen erledigen als nicht zureichend, es wird ein 

einziger Einfall sich in immer größerer Klarheit aufdrängen. Es ließe sich begründen, warum 

es theoretisch nur eine einzige optimale Möglichkeit der Klärung der homiletischen Situation 

geben kann, die sowohl dem Text als auch den Hörern, als auch der Individualität des Predi-

gers ganz gerecht wird, nur eine einzige Predigtmöglichkeit, die den Rang des notwendigen 

Wortes, des jetzt und hier die Klärung herbeiführenden Wortes hat. Faktisch liegt in der Nähe 

dieser optimalen Interpretationsmöglichkeit eine ganze Reihe von möglichen Einfällen, die 

dann auf dem Weg vom Predigtentschluß zur ausformulierten Predigt noch vielerlei verschie-

dene Ausgestaltungen zulassen. Gleichwohl gibt es so etwas wie einen Durchbruch in der Pre-

digtarbeit, einen Einfall, der zwingend ist, gegenüber anderen, die nur möglich sind, eine all-

mähliche oder plötzlich durchbrechende Klarheit, worin die Relevanz der Überlieferung für 

das Hic et Nunc der Hörer im Kern liegt und wie sie zu bezeugen sein wird. 

Der Einfall ist kein Offenbarungsereignis. Er ist ein Durchbruch im Verstehen und zur Mög-

lichkeit des Verständlichmachens, der der Kontrolle und der Kritik unterliegt und der verant-

wortlichen Ausführung bedarf. Es ist gleichwohl ratsam, auf die besondere Kennzeichnung 

und Hervorhebung des Augenblicks durchbrechender Klarheit nicht zu verzichten. Ein solcher 

Verzicht, wie er im Interesse der homiletischen Theorie vom Dienst am Wort Gottes durch 

Schriftauslegung lange gefordert und geübt wurde, führt nur entweder zur Unterdrückung der 

schöpferischen Aspekte der Predigtbemühung oder zu ihrem unreflektierten und unkontrol-



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 15 29.07.2023 

lierten Gebrauch. Eins wäre so schlimm wie das andere. 

Der hermeneutische Zirkel zwischen Text und Situation bleibt auch jenseits des Einfalls in 

Kraft: der Einfall führt zu einer erneuten Musterung der Situation, nun im Hinblick auf die 

Frage, wie er zu einer verständlichen Rede ausgebaut werden kann. Der so entstehende Pre-

digtentwurf als das »neue Wort«, als das Zeugnis des Predigers, für das er voll haftbar ist, ist 

wiederum zurückzukoppeln auf den Text, inwiefern er im Hinblick auf dessen Eigenaussage 

verantwortet werden kann. 

h) Der Auftrag der Predigt ist die verständliche Bezeugung der Relevanz der biblischen Über-

lieferung für die homiletische Situation. Der homiletische Akt als isolierte Bemühung vermag 

aber diesen Auftrag nicht zu erfüllen. Er ist faktisch nur eine Phase in einem mehrphasigen 

Interpretationsvorgang. Denn die sonntägliche Predigt ist notgedrungen ein »Wort für viele«, 

das die Konzentration auf die Situation des einzelnen Menschen, der einzelnen Gruppe, der 

speziellen Auftragslage schuldig bleiben muß. In den Interpretationsstufen des Gemeindekate-

chumenats, des mutuum colloquium fratrum und des Einzelgesprächs, die den Hörer stufen-

weise immer stärker an der Über-Setzung des Zeugnisses in seine eigene Lebenssituation be-

teiligen, bekommt die Predigt erst ihren vollen Sinn als Phase im größeren Kommunikations-

prozeß [...]. 

III. Auf der Suche nach einem neuen homiletischen Verfahren 

Einige der hier Anwesenden haben mit mir zusammen ein Schema der Predigthilfe entwickelt, 

nach dem in den nächsten Jahren Arbeitshilfen für die Sonntagspredigt und andere homileti-

sche Aufgaben erarbeitet und veröffentlicht werden sollen (vgl. die im Anschluß an diesen 

Aufsatz veröffentlichten Thesen und den im Juli 1968 erschienenen ersten Halbband der »Pre-

digtstudien zur Perikopenreihe III«). Alle Beteiligten sind sich sehr klar darüber, wie vorläu-

fig und in vieler Hinsicht unbefriedigend dieses Schema ist. 

Die Frage nach dem neuen homiletischen Verfahren meint aber natürlich mehr als solche pub-

lizistischen Arbeitshilfen für den Prediger. Sie meint die Arbeit des Predigers selbst und ihre 

Methode, die er auf der Hochschule und im Predigerseminar lernt und dann von Woche zu 

Woche im Gedränge der Gemeindearbeit anwendet. Niemand kann sie ihm abnehmen, und 

man kann ihm von außen, auf publizistischem Weg, auch nur sehr begrenzt dabei helfen. Das 

gilt um so mehr, wenn das hier dargelegte Verständnis des homiletischen Aktes als Kommuni-

kationsbemühung, die auf eine ganz bestimmte Hörersituation bezogen ist und mit diesem Si-

tuationsbezug steht und fällt, richtig sein sollte. 

Was hätte ein solches homiletisches Verfahren zu leisten? 

1. Es hätte die Predigtaufgabe zu entmythologisieren und zu entdramatisieren. Der Prediger ist 

nicht verantwortlich dafür, daß Wort Gottes geschieht und daß das Wort Gottes sich Glauben 

verschafft. Die Kommunikation des Evangeliums, der auch seine Predigt dient, hat diese Ver-

heißung, aber der Prediger ist nicht haftbar für die Erfüllung dieser Verheißung. Daß er in die-

sem Horizont der Verheißung redet, befreit und mahnt ihn, seine Sache so gut wie irgend 

möglich zu machen, tröstet ihn in der Erfahrung, wie wenig seine Verständigungsbemühung 

ausrichtet, und kritisiert alle seine Versuche, den Offenbarer, den Erwecker, den Priester, den 

Statthalter der Autorität Gottes machen zu wollen, mehr sein zu wollen, als er im Rahmen sei-

nes begrenzten Auftrags sein kann: ein Interpret der christlichen Überlieferung in ihrer Rele-

vanz für das Leben der Hörer. 

Andererseits müßte ein neues Verfahren die Aufgabe des Predigers streng im Rahmen des 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 16 29.07.2023 

Interpretationsauftrags doch auch wieder aufwerten. Der Prediger hat mehr zu tun, als bibli-

sche Texte möglichst wortgetreu in möglichst heutiger Sprache nachzusprechen. Er hat als 

Anwalt seiner Hörer zu verstehen und neu verständlich zu machen, worin die Relevanz des in 

den biblischen Texten bezeugten Verheißungsgeschehens für ihr gegenwärtiges Leben liegt. 

Seine Rede ist in diesem Sinn »neues Wort«, nicht »neues Wort Gottes«, wohl aber ein neues 

Wort der Kirche, das sie so noch nie gesprochen hat und das doch übereinstimmen soll mit 

dem, was sie bisher gesagt hat. Und so, wie die Dinge liegen, ist er in der Situation des Ge-

meindegottesdienstes der einzige, der dieses neue Wort für seine Gemeinde finden und ihr sa-

gen kann. Jedenfalls ist er der, der dafür besonders ausgebildet und angestellt worden ist. 

2. Ein neues Verfahren hätte dem Prediger möglichst wirksame und leicht hantierbare Metho-

den zur Erschließung der Situation an die Hand zu geben, in der er jetzt und hier reden und 

durch seine Rede Klarheit schaffen soll. Und dies ist mit Abstand das schwierigste Problem 

der Predigtarbeit. Denn was hieße Erschließung der Situation? 

a) Kenntnis des besonderen Hörerkreises, mit dem der Prediger es zu tun hat, der Menschen 

und Menschengruppen, ihrer Beziehungen untereinander und zur Umwelt, ihrer Nöte, Prob-

leme und Bedürfnisse, ihres intellektuellen Vermögens, ihres Schicksals und ihrer Frömmig-

keit; Kenntnis der alten Leute, die da sitzen, und des Problems des Altwerdens und Altseins in 

der Leistungsgesellschaft; Kenntnis der Konfirmanden, der Jugendlichen, die da sitzen, und 

ihrer außerordentlich komplizierten Übergangssituation – physiologisch, intelligenzmäßig, 

psychologisch, sozial, religiös: der Phase der teils akzelerierten, teils prolongierten Pubertät 

usw. Kenntnis aber auch der religiösen Differenzierung seines Hörerkreises. Ganz unter-

schiedliche Distanzen zur Kirche, zum Christentum, zu ihm selbst als Vertreter der Institution 

sind da im Spiel, ganz unterschiedliche Bedürfnislagen. 

Kein homiletisches Verfahren kann dem Prediger diese Kenntnis seiner Gemeinde vermitteln. 

Sie ist teils Frage seiner Menschenkenntnis, teils seiner psychologischen und soziologischen 

Ausbildung auf der Universität und der Weiterbildung in diesen Dingen durch Lektüre und 

Tagungen, teils und vor allem eine Frage seiner Partizipation, seines Interesses, seines Enga-

gements gegenüber den Menschen, für die er da ist. Ein homiletisches Verfahren kann ledig-

lich die Frage nach dem Hörerkreis wachhalten und ihre Bedeutung für den Predigtvollzug 

unterstreichen. 

b) Kenntnis des gesellschaftlichen Kraft- und Beziehungsfeldes, in dem der Hörerkreis steht 

und das die Kommunikationsbemühung der Predigt auf vielfältige Weise bedingt und beein-

flußt. Wir haben bei unseren Bemühungen um ein Arbeitsschema der Predigthilfe einfach zu 

unserer eigenen Verständigung unterschieden zwischen einer »Lage vor Ort« und einer 

»homiletischen Großwetterlage«. Unterscheidungen dieser Art, wenn sie auch präziser sein 

sollten als die unsrige, sind für ein homiletisches Verfahren unerläßlich. Denn nicht nur 

kommt der Prediger zur Kenntnis dieser Einflüsse auf verschiedene Weise, sie stellen auch 

der Predigt unterschiedliche Aufgaben. Zur »homiletischen Großwetterlage« gehört der Mak-

rokosmos der Gesellschaftsordnung und des gesellschaftlichen Lebens in seinem ständigen 

raschen Wandel, gehören politische Ereignisse und Ideen, aber vor allem auch ihre Wirkung 

auf die Menschen: Ängste, Hoffnungen, Resignation, das Gefühl der Ohnmacht gegenüber 

den großen gesellschaftlichen Prozessen; gehören Art und Struktur der Weltwahrnehmung, 

Welterkenntnis und Weltbewältigung im wissenschaftlich-technischen Zeitalter, in der homi-

nisierten Welt und der ganz unterschiedliche Grad, in dem die Wahrnehmung, die Erkenntnis 

und die Lebensbewältigung der Zeitgenossen davon bereits geprägt sind; gehört die Einsicht, 

daß die Erfahrung der Nichterfahrbarkeit Gottes in der Lebenswelt des Zeitgenossen heute 

ebensosehr Ausgangspunkt religiöser Kommunikation ist wie vor der Aufklärung die Erfah-

rung der selbstverständlichen Erfahrbarkeit Gottes, aber auch die Einsicht, daß in dieser 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 17 29.07.2023 

Hinsicht die Predigthörer in keiner Weise einer des anderen Zeitgenossen sind. Die homileti-

sche Großwetterlage enthält alle die Faktoren, die als Zeitgeschick mehr oder weniger hinge-

nommen werden müssen. Den Prediger interessieren aber nicht nur diese Faktoren selbst, von 

denen er durch Massenmedien und intensive Lektüre Kenntnis nehmen kann, sondern vor al-

lem ihre Wirkung und ihre Verarbeitung durch seine Hörer, also das, was aus der Großwetter-

lage in die Lage vor Ort hineinwirkt. Und das lernt er nur durch Gespräche, durch gemeinsa-

mes Studium dieser Faktoren mit den Hörern. Hier wie an vielen anderen Stellen wird deut-

lich, wie die homiletische Verantwortung zum Ernstnehmen des Kommunikationsprozesses 

jenseits der Gottesdienste, hier also des Gemeindekatechumenats zwingt. 

In der Lage vor Ort geht es um diejenigen Ereignisse, Beziehungen, Konflikte, Stimmungen, 

Urteile und Vorurteile, die der Prediger, weil sie nur lokale, kommunale oder gemeindliche 

Bedeutung haben, nicht aus den Zeitungen erfährt, sondern nur durch eigene Ermittlung oder 

durch Austausch und gemeinsames Studium mit anderen kirchlichen Mitarbeitern, und die an-

dererseits durch die Predigt beeinflußt, geklärt, verändert werden können und sollen, weil sie 

im unmittelbaren Verantwortungsbereich von Prediger und Gemeinde liegen. 

Auch in diesem Punkt »Kenntnis der Lage« ist durch ein homiletisches Verfahren dem Predi-

ger nur wenig Hilfe zu geben. Immerhin gibt es hier nun doch schon einen ganzen Katalog 

von Fragen und Anstößen für die Meditation, die zur bewußten Einbeziehung der »Lage« in 

die Predigtarbeit ermutigen und nötigen könnte. 

c) Kenntnis des Vorverständnisses der Gemeinde von der christlichen Überlieferung. Das ist 

das Feld, in dem das Verfahren wirklich Hilfen und Methoden bieten kann. Da ist nicht nur 

die Möglichkeit der methodischen und kritischen Besinnung über die eigene bisherige Predigt 

mit ihren positiven und negativen Wirkungen (die Analyse der eigenen Predigt vom Vorsonn-

tag und die Reaktion, die sie hervorgerufen hat, einschließlich der Predigtkritik in einem Ge-

meindekreis sollten zum festen Bestand der Predigtvorbereitung gehören). Da ist der Lu-

thertext mit seinem Wörterbestand, der zugleich einen bestimmten Bestand oder Fehlbestand 

an Verständnis signalisiert. Da sind Predigten anderer Leute, da sind Gesangbuchlieder, da ist 

der Katechismus, da ist die Liturgie, da ist das religiöse Brauchtum in allen Stadien des Ver-

falls. Da sind Sprichwörter, Redensarten, Tabuformeln, Aufschriften auf Grabsteinen, da sind 

die Erfahrungen der Gemeindebesuche und der Amtshandlungsgespräche, da ist die uner-

schöpfliche Orientierungsmöglichkeit beim Religions- und Konfirmandenunterricht, wo man 

die zum Teil noch begründeten Urteile der Väter in den Vorurteilen, in den Ressentiments der 

Söhne aufspüren kann. All das ist Niederschlag der Wirkungsgeschichte der Predigt und der 

Auseinandersetzung dieser Predigt mit der Antipredigt der Ideologien, Weltanschauungen, 

Tabus und Vorurteile. All das sind Spuren und Dokumente gegenwärtiger Frömmigkeit und 

der Jedermann-Ideologie, die mit ihr im Streit liegt. Ein einziges erstes Lesen des Luthertextes 

löst bereits eine Fülle von Assoziationen aus, die, kritisch reflektiert, das eigene Vorverständ-

nis und das Vorverständnis der Hörergemeinde als Bedingung künftiger Verständigung klären 

helfen. Zur methodischen Erschließung dieser Quellen könnte und müßte ein neues homileti-

sches Verfahren zweifellos Hilfe geben. 

Auf jeden Fall ist es nötig, daß »der Zeitgenosse«, der Hörer, der moderne Mensch, der in der 

hermeneutischen Diskussion herumgeistert und den ich persönlich für ein in abstrakter Manier 

ausgeführtes Selbstbildnis des homo academicus halte, für die Predigtarbeit abgelöst wird von 

den Hörern, den bestimmten Zeitgenossen, mit denen ich es heute und hier zu tun habe und 

die ich so genau wie möglich zu kennen und zu erkennen versuchen muß. Es bleibt ein sehr 

glücklicher und wichtiger Hinweis von H. D. Bastian, daß diese meine Hörer im Unterschied 

zum »modernen Menschen« nicht nur Ohren haben, sondern auch einen Mund. Sie können 

fragen, dreinreden, Zweifel äußern, protestieren, sie können sich mir auch zu erkennen geben, 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 18 29.07.2023 

wenn ich um sie werbe. 

3. Ein angemessenes homiletisches Verfahren hätte die Funktion des Textes in der Predigtar-

beit klar zu präzisieren und gegenüber der bisherigen homiletischen Theorie neu zu bestim-

men. Die bisherige Theorie räumt dem Text, der Perikope und der exegetischen Arbeit an der 

Perikope in einem so hohen Maße den Primat in der Predigtarbeit ein, daß sich die Predigtar-

beit für manche in der exegetischen Bemühung um die Perikope in ihrem Kontext nahezu er-

schöpft. Hermann Diems These, daß der Prediger, dem sich in der Exegese der Text als 

Kerygma vom Handeln des dreieinigen Gottes erschlossen hat, nun vom Zeugnis des Textes 

sich einfach tragen lassen könne, und zwar doch wohl zur Predigt hinübertragen, wie ein 

Schwimmer sich vom Strom tragen läßt, ist nur ein Beispiel. 

Zunächst ist festzustellen, daß der exegetische Anspruch, obwohl etwa bei Johannes Wolf 

durchaus so begründet, daß er den Prediger von allzu steilen Vorstellungen über seinen Auf-

trag entlasten und ihm eine klare, erfüllbare Aufgabe stellen soll, faktisch die Pfarrer bei dem 

derzeitigen Stand der Exegese total überfordert. Sie wissen, was Exegese sein und leisten 

müßte, und erfahren doch von Woche zu Woche, wie wenig sie dem zu entsprechen vermö-

gen. Die Frage, wie viele Prediger im Gedränge des Alltags selbst auf die eigene Übersetzung 

aus dem Urtext verzichten – und nicht nur bei alttestamentlichen Texten -, gehört so sehr in 

die Intimsphäre eines Theologen, daß noch nicht einmal, soweit ich weiß, religionssoziologi-

sche Untersuchungen sie bisher zu stellen gewagt haben. Könnte man sie stellen, das Ergebnis 

würde erschreckend sein. Faktisch wird der Prediger durch den exegetischen Anspruch den 

Spezialisten in die Arme getrieben, den Kommentatoren und Verfassern von wissenschaftli-

chen Meditationen, die ihm das komplizierte Material aufbereiten und mehr oder weniger, oft 

weniger, verständlich machen. Dagegen wäre an sich gar nichts einzuwenden, wäre da nicht 

der Anspruch, daß man nur durch intensive eigene Exegese zu einer verantwortbaren Predigt 

kommen kann. Dieser Anspruch macht dem Pfarrer, da er ihm in der Regel nicht zu genügen 

vermag und da er ganz genau weiß, wie schwach seine Predigten oft sind, das Gewissen au-

ßerordentlich schwer, und die dadurch entstehende Dauermalaise macht ihn dann auch unfä-

hig, für seine Predigt in die Waagschale zu werfen, was er nun wirklich hat: Kenntnis seiner 

Gemeinde, Zeitgefühl, Liebe zu ihr, und die Phantasie, die eine Funktion der Liebe ist. Die 

Analyse moderner Predigten (etwa die in Dietrich Rösslers Aufsatz im Eröffnungsheft der 

Theologia Practica) ergibt zudem, daß selbst sehr erfahrene Exegeten in ihrer Predigt erstaun-

lich wenig Gebrauch von ihrer intimen Kenntnis des speziellen Profils eines Textes machen. 

Ob ihre Predigten gut sind, und sie sind ja oft sehr gut, auch im Sinne unserer Bestimmung 

des Predigtauftrags, entscheidet sich nur in ganz geringem Maß an der zünftigen Exegese des 

Einzeltextes; ins Gewicht fällt viel mehr die große interpretatorische Erfahrung, in der sich die 

Kenntnis der Überlieferung mit der Reflexion auf ihre Übersetzbarkeit und also mit einem ge-

schärften Zeitgefühl verschränkt. Der übersteigerte exegetische Anspruch an den Prediger 

gehört zu den unsere kirchliche Gegenwart außerordentlich belastenden Unredlichkeiten. Er 

dürfte zudem einer der Gründe dafür sein, warum so viele Pfarrer eine immer größere Animo-

sität gegen die sogenannte moderne Theologie entwickeln. Nicht die Thesen dieser Theologie 

als solche sind das Ärgerliche, sondern die Tatsache, daß sie die eigentliche Übersetzungslast 

immer mehr auf den Prediger abschiebt und ihm zugleich die Übersetzungsmöglichkeiten, die 

er hat, immer verdächtiger macht und die Übersetzungshilfe, auf die er angewiesen ist, 

notorisch schuldig bleibt. 

Auszugehen wäre in einem neuen homiletischen Verfahren von der begrenzten Funktion, die 

der Einzeltext und seine Exegese in der Predigtarbeit haben. Gefragt ist der Prediger in seiner 

homiletischen Situation keineswegs nach der Relevanz seiner Perikope. Als historischer Text 

ist sie Zeugnis des Relevantwerdens der christlichen Überlieferung in einer ganz bestimmten, 

vergangenen Situation und als solche völlig irrelevant für das Hic et Nunc. Gefragt ist der 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 19 29.07.2023 

Prediger in seiner Situation nach der Relevanz des Verheißungsgeschehens, das in der 

christlichen Überlieferung und vor allem in ihrer ursprünglichen, normativen Gestalt, den 

biblischen Texten, bezeugt ist und das in einer ganz bestimmten Weise unter dem Verdacht 

der Irrelevanz steht. Aber die christliche Überlieferung, das biblische Zeugnis, das Verhei-

ßungsgeschehen ist kein sinnvoller Gegenstand der Interpretation im einzelnen homiletischen 

Akt. Es gibt keine Generalformel für die Fülle der Glaubensüberlieferung, auch keine 

biblische, auch keinen Lehrtest der Kirche, der nicht alsbald wieder die detaillierte 

Interpretation herausforderte. Und selbst wenn es möglich wäre, im einzelnen homiletischen 

Akt das Ganze des christlichen Glaubens zu verantworten, so wie der Prediger es nach seinem 

Verständnis vermag – die homiletische Situation ist nicht dadurch zu klären, daß der Prediger 

dieses sein Verständnis repetiert. Denn sofern er teilhat an seiner Hörergemeinde, und in dem 

Maße, in dem er teilhat, ist ja mit dem Verständnis der Gemeinde auch sein Verständnis vom 

christlichen Glauben in die Krise, in den Verdacht der Irrelevanz geraten. 

Darum bedarf er des Textes, des einzelnen biblischen Textes, der Perikope. 

a) Der Text verfremdet das, was sich von selbst versteht und nun als selbstverständlich in 

Zweifel geraten ist. In seiner Fremdheit und Besonderheit erzwingt er die Überprüfung 

des Selbstverständlichen. 

b) Der Text, in seiner durch seine historische Situation herausgeforderten Besonderheit, 

profiliert die Überlieferung des Glaubens und das Ereignis ihres Relevantwerdens für 

das Leben bestimmter Menschen. So ermöglicht und erzwingt er die Konkretion der 

Rede, gibt ihr eine bestimmte abgrenzbare Thematik. 

c) Der Text ermöglicht der Hörergemeinde die kritische Distanz gegenüber dem Zeugnis 

des Predigers und diesem selbst die Kontrolle seiner Rede, seiner homiletischen Ein-

fälle, seiner Formeln, seiner Bilder, seiner Urteile hinsichtlich ihrer Überlieferungsge-

mäßheit. Er zwingt den Prediger sich selbst, seiner Kirche und seiner Gemeinde ge-

genüber zur Rechenschaft über das, was er sagt, und die Gründe, warum er es so und 

nicht anders sagt. 

All das aber bedeutet in keiner Weise die absolute Herrschaft des Textes und der Exegese 

über die Predigt. Seine verfremdende, profilierende und kontrollierende Funktion übt der Text 

auch da aus, wo der Prediger im mehrfachen Abschreiten des Verstehenszirkels zwischen 

Text und Situation zu der Erkenntnis kommt, daß er nur bestimmte Elemente des Textes in 

sein Zeugnis aufnehmen kann, andere aber vernachlässigen muß, oder daß er über die Thema-

tik des Textes hinausgreifen oder daß er womöglich in einem bestimmten Sinn gegen den 

Text predigen muß. Auf jeden Fall differenziert sich dem Prediger in der exegetischen Be-

schäftigung mit dem Text das Verheißungsgeschehen selbst von der besonderen historischen 

Gestalt seines Relevantwerdens, wie sie sich im Text dokumentiert, ohne daß er beides säu-

berlich voneinander trennen könnte und dürfte. Die Differenz, die da sichtbar wird, ermöglicht 

ihm eine begründbare homiletische Kritik an seinem Text. Er ist ja nicht Zeuge des Textes, 

sondern Zeuge des Verheißungsgeschehens, er hat nicht das alte Wort des Textes nachzusa-

gen, sondern das neue Wort zu wagen, das jetzt und hier notwendig ist. Daß er es nicht unbe-

gründet und unkontrollierbar sagt, dafür sorgt die Textbindung. Daß er es in persönlicher Haf-

tung riskieren muß, kann ihm kein Text ersparen. 

4. Ein neues Verfahren hätte, das ergibt sich schon mit dem letzten Punkt, die Funktion des 

Predigers als Interpret und Zeuge klar zu definieren, auch hinsichtlich seines unentbehrlichen 

Beitrags als Person, als Individualität mit ihrer besonderen Begabung, Begrenzung und Aus-

bildung, mit ihrer Schlüsselrolle im Beziehungsfeld der Gemeinde. 

Was dieser Beitrag wiegt, entscheidet sich natürlich vor allem außerhalb des homiletischen 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 20 29.07.2023 

Auftragsfeldes im engeren Sinn, zum Beispiel am Grad der Partizipation des Predigers an sei-

ner Gemeinde, ihrem persönlichen, gemeindlichen und ihrem Zeitgeschick und an der Weise, 

wie die sonntägliche Predigt sinnvoll zusammengeordnet ist mit anderen Kommunikationsbe-

mühungen, mit den Veranstaltungen des Kinder-, Jugend- und Gemeindekatechumenats, in-

wieweit sie sich aus diesem Wirkungszusammenhang speisen und in ihn wiederum fortsetzen 

kann. 

In der Predigtarbeit selbst ist es vor allem der Einfall und seine sprachliche Ausführung und 

Ausformung, wo die Individualität des Predigers voll zum Zug kommt und kommen muß. 

Zwar kommt der Einfall nicht unverhofft, er entsteht bei dem mehrfachen Abschreiten jenes 

hermeneutischen Zirkels zwischen Text und Situation als intuitive Wahrnehmung einer Mög-

lichkeit der Anordnung und Auswertung des dabei gewonnenen Materials für die Predigt. 

Aber er ist eben doch ein Ergebnis der Intuition, der interpretatorischen Phantasie, er kommt 

oft überraschend und hat etwas Schöpferisches. Eben darum bedarf er der Kontrolle, er muß 

verantwortbar sein gegenüber dem Text und im Hinblick auf die Person des Predigers: der 

Prediger muß das ausführen können, was ihm da eingefallen ist; was er jetzt sagen will, muß 

ihm zu-stehen (Kompetenz), es muß ihm wohl anstehen (Glaubwürdigkeit und Redlichkeit) 

und es muß ihm stehen (Takt und Geschmack). Ein homiletisches Verfahren, das der gegen-

wärtigen Auftragslage entspricht, müßte seiner ganzen Anlage nach Mut zum Einfall machen 

und Methoden zu seiner Prüfung darbieten. 

Es müßte schließlich im Hinblick auf die Ausführung der Predigt das verschüttete Erbe der 

Rhetorik, mindestens die Fragestellungen der klassischen Rhetorik, aktualisieren. Denn die 

Predigt ist ein Verständigungsauftrag und als solcher angewiesen auf den kontrollierten Ein-

satz aller sprachlichen Einwirkungsmöglichkeiten, genau wie der Religionsunterricht und an-

dere Kommunikationsbemühungen der Kirche. Das Erbe der Rhetorik wird heute vor allem 

von den Massenmedien verwaltet; von ihnen wird man lernen müssen bei sorgfältiger Unter-

scheidung der Situationen und in der Schule der Wissenschaften, die das Kommunikations-

problem untersuchen: Soziologie, Sozialpsychologie, Psychologie, Kybernetik, Informations-

wissenschaft. 

Das entscheidende Mittel zur Schulung der Prediger im verantwortlichen Umgang mit der 

Sprache ist die methodische Predigtkritik. Es gehört mit zu den Folgen eines dogmatisch über-

frachteten und überhöhten Predigtbegriffs, daß die Predigtkritik außer im homiletischen Semi-

nar so gut wie überhaupt nicht geübt wird, weder in der Gemeinde noch in den Pfarrkonven-

ten und Pastoralkollegs noch in wissenschaftlicher Bemühung. Infolgedessen fehlt es auch 

völlig an Kriterien, die dem Pfarrer wenigstens die Selbstkritik ermöglichten. Das gesuchte 

homiletische Verfahren hätte hier eine seiner wesentlichen Funktionen. 

Natürlich könnte man im Zusammenhang der Frage nach der Rolle der Individualität des Pre-

digers noch sehr viel radikaler vorgehen. 

Man kann und man muß wohl fragen, ob tatsächlich jeder Pfarrer von der Kirche verpflichtet 

werden kann, zu predigen. Jeder Pfarrer hat teilzunehmen an dem Gesamtauftrag der Kommu-

nikation des Evangeliums in der Fülle der parochialen und transparochialen Herausforderun-

gen. Aber gibt es irgendeine zureichende Begründung für die Forderung, jeder Pfarrer müsse 

dies, trotz seiner ganz andersartigen Begabung, in der Weise der sonntäglichen Predigt tun? 

Die im monopolistischen parochialen Pfarramt konzentrierten Funktionen beginnen sich zu 

differenzieren. Es gibt Pfarrer, deren Hauptbegabung der Unterricht ist, andere, die die Gabe 

der Seelsorge haben, andere mit einem organisatorischen Talent, andere, die die geborenen 

Makler, die geborenen Vermittler zwi- sehen verschiedenen Problembereichen, Interessen, 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 21 29.07.2023 

Sachkenntnissen – etwa an einer Evangelischen Akademie – sind. Und es gibt Pfarrer mit ei-

ner speziellen rhetorischen und interpretatorischen Begabung. Warum dem nicht Rechnung 

tragen? Warum nicht die Tatsache, daß sich längst eine Differenzierung kirchlicher Stütz-

punkte nach ihrer Funktion in der Umwelt ankündigt (Frankfurt am Main – Nordweststadt), 

positiv aufnehmen und einige von ihnen in zentraler Lage als Zentralkirchen, als spezielle 

Predigtkirchen ausbauen mit Teams von Pfarrern und Laien, deren besondere Aufgabe eben 

die Vorbereitung und verantwortliche Durchführung von Predigtgottesdiensten ist? Warum 

nicht wenigstens diejenigen Pfarrer, die eine besondere Begabung und Erfahrung im Umgang 

mit den Massenmedien haben, einer rigorosen Spezialausbildung unterwerfen und von allem 

anderen entlasten? Die Reichweite dieser Medien würde das mehr als rechtfertigen. Aber das 

traditionelle Verständnis des Pfarramtes macht solche Spezialisierungen gegenwärtig offenbar 

unmöglich. 

5. Ein neues homiletisches Verfahren müßte den Prediger bei der Einsicht festhalten, in wel-

chem Maße er heute auf das kontinuierliche Gespräch mit dem Hörer angewiesen ist. 

Er braucht das Gespräch mit dem Hörer zur Vorbereitung seiner Predigt, denn nur durch den 

Hörer gibt sich ihm die Situation zu erkennen, die seine Predigt herausfordert. 

Er braucht das Gespräch mit dem Hörer vor allem auch, um möglichst genau zu wissen, mit 

welchem Vorverständnis von der christlichen Überlieferung in Gestalt des Textes die Hörer-

gemeinde ihm gegenübersitzen wird. 

Beide Erwägungen nötigen zur Einrichtung von Predigtvorbereitungskreisen in den Gemein-

den. 

Der Prediger braucht das Gespräch mit dem Hörer im Anschluß an die Predigt, in der Konse-

quenz seiner Predigt, um sich zu vergewissern, wie weit er sich verständlich gemacht, was 

seine Predigt ausgerichtet und angerichtet hat. Der Sonntagsgottesdienst gibt der Gemeinde 

keine Möglichkeit, das kritische Amen zur Predigt zu sagen, von dem 1. Kor. 14 die Rede ist. 

Der Prediger muß es sich verschaffen, schon um seiner homiletischen Selbstkritik willen. 

Vor allem aber muß er es sich verschaffen um der Gemeinde willen. Geht es bei der Kommu-

nikation des Evangeliums um die verständliche Bezeugung der Relevanz der Überlieferung 

des Glaubens für das Hic et Nunc, dann ist die sonntägliche Predigt in ihrer Isolierung prinzi-

piell nicht ausreichend zur Erfüllung des Kommunikationsauftrags. Die sonntägliche Predigt 

kann, trotz aller Bemühung um Situationsgemäßheit, niemals etwas anderes als das »Wort für 

alle«, das »Wort für viele«, also ein allgemeines, in der notwendigen Konkretion behindertes 

Wort sein. Sie muß also, davon war ja schon die Rede, durch weitere Stufen der Interpretation 

ergänzt werden, den Katechumenat, das mutuum colloquium und das Einzelgespräch. 

Ziel dieser von der Predigt ausgelösten und zur Predigt zurückführenden Gespräche ist das 

Relevantwerden der christlichen Überlieferung für die spezielle Lebenssituation, die spezielle 

Auftragslage des einzelnen Hörers in seinen gesellschaftlichen Gruppierungen, die Diaspora 

des Glaubens. Gefragt ist letztlich nach Christus als der endgültigen Verheißung, der Verhei-

ßung also auch meines alltäglichen Daseins, auf die hin ich als Glaubender in Liebe und Hoff-

nung mit meiner Umwelt umgehen, sie ertragen und verändern kann. Die Predigt kann nie et-

was anderes sein als ein Gesprächsgang in dem Versuch einer Antwort auf diese Frage. Und 

ob sie ein sinnvoller Gesprächsgang ist, entscheidet sich daran, in welchem Maße sie aus dem 

Gespräch erwächst und wiederum ins Gespräch hineinführt. 

6. Das homiletische Verfahren muß hantierbar sein. Es gibt eine ganze Reihe von durchaus 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 22 29.07.2023 

positiven Anweisungen zur Predigtarbeit, sowohl innerhalb der praktisch-theologischen Tra-

dition der Dialektischen Theologie als auch jenseits dieses Ansatzes. Sie haben alle, wie mir 

scheint, eines gemeinsam: sie rechnen damit, daß der Pfarrer sich zwei oder drei Arbeitstage 

lang intensiv mit seiner Predigt beschäftigen kann. Der Pfarrer kann das nicht, und er wird es 

angesichts der zurückgehenden Bedeutung des sonntäglichen Gottesdienstes immer weniger 

können und dürfen. Das ist ja einer der Gründe, warum die verbreiteten und mindestens zum 

Teil sehr guten wissenschaftlichen Meditationen faktisch für viele eine geringe Hilfe sind und 

manchmal sogar eine negative, entmutigende Wirkung haben. Sie würden nur helfen, wenn 

sie wirklich angeeignet werden könnten. Und das allein würde in der Regel einen ganzen Ar-

beitstag und mehr erfordern. Und dann ist für die Ausformulierung der Predigt ja noch gar 

nichts getan. 

Appelle nützen nicht, sie machen nur das Gewissen schwer. Daß der Pfarrer so wenig Zeit für 

seine Predigt hat, liegt nicht an seinem bösen Willen, an seiner Trägheit, an seiner Resigna-

tion, an seiner falschen Zeiteinteilung, an seiner mangelnden Einsicht in das Wesentliche – 

das alles sind ja erst Folgen der Überforderung -, sondern es hat strukturelle Gründe. Sein 

Amt ist, angesichts der exzentrischen Lage der Kirche in der Gesellschaft, dysfunktional ge-

worden. Er kann nicht 

zugleich einer volkskirchlichen Mitgliederschaft dienen, deren Teilnahme zwar abnimmt, de-

ren Ansprüche aber gestiegen sind, einfach weil die Zahlen gestiegen sind, 

und zugleich einer vereinskirchlichen Gemeinde, die ein intensives Binnenleben zu führen 

wünscht, zu seiner Aufrechterhaltung aber überall – darin noch ganz volkskirchlich – die Initi-

ative des Pfarrers verlangt, 

und zugleich einer Kirche für andere, die vorläufig nicht existiert, 

obgleich der Pfarrer in der Regel über genug Phantasie verfügt, um zu begreifen, welche Ver-

heißung und welche zwingende Kraft dieses Konzept von Kirche hat. Man kann aus diesem 

Nicht-Können den Schluß ziehen, die ganze Position Ortsgemeinde mit ihrer Zentralfunktion, 

dem Sonntagsgottesdienst, sei erledigt und sinnlos. Aber der notwendige Wandel der Kirche 

im Wandel der Zeit ist, wenn man nicht völlig den Reißbrettentwürfen verfällt, eine Frage 

verantwortlich geleisteter Übergänge. Einer der Orte, an denen der Übergang fällig und, wie 

ich glaube, möglich ist, ist die Ortsgemeinde. Und das Übergehen wird nicht zustande kom-

men ohne die Predigt, die nun einmal im Leben der Gemeinden eine wesentliche Bedeutung 

hat. 

Gesucht ist ein neues homiletisches Verfahren. Es muß in der Realität gemeindlichen Lebens 

hantierbar sein. Es muß die Freude am Predigen fördern. 

IV. Thesen zur Aufgabe der Predigthilfe 

1. Predigt ist formal gesehen ein Auftrag zur Kommunikation. Sie ist Mitteilung an den Hörer, 

die auf sein Einverständnis und seine Einwilligung zielt. Sind Einverständnis und Einwilli-

gung dabei als Akte persönlicher Entscheidung letztlich unverfügbar, so setzen sie doch alle-

mal Verständigung voraus. Für das Gelingen solcher Verständigung sind die Kommunizieren-

den voll verantwortlich. 

Verständlichkeit der Predigt ist daher unabdingbares Kriterium ihrer Auftragsgemäßheit. Das 

bestimmt die Vorbereitung der Predigt in allen ihren Phasen. 



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 23 29.07.2023 

2. Inhaltlich gesehen ist Predigt bezeugende Interpretation der biblischen Überlieferung. Dem 

Hörer soll verständlich bezeugt werden, wie ihn das in der Bibel bezeugte Geschehen in seiner 

gegenwärtigen Situation angeht und trifft, zum Glauben befreit und zum Gehorsam ermutigt. 

Er selbst soll durch die Predigt davon Zeuge werden, wie Jesus Christus gegenwärtig »Herr 

der Situation« ist, d.h., wie der Glaube an Christus des Hörers Situation erhellt, klärt, verän-

dert und mit Verheißung erfüllt. Wo es gelingt, die biblische Überlieferung mit der gegenwär-

tigen Situation des Hörers zu »ver-sprechen«, ist dem Predigtauftrag Genüge getan. 

Predigt gleicht also einem Lichtbogen zwischen zwei Polen: Tradition und Situation, 

Geschichte und Gegenwart, Botschaft und Bezeugung sind Korrelate und gehören untrennbar 

zusammen. Der Prediger steht vor der Aufgabe, eine verständliche Aussage darüber zu 

machen, wie »Christus jetzt und hier für den jeweiligen Hörer Herr der Situation« ist. 

3. Der Hörer in seiner Situation ist der Zielpunkt des Weges, den der Prediger zu gehen hat. 

Es genügt nicht, biblische Texte zu interpretieren und dann mehr oder weniger unkontrolliert 

und ungezielt zu applizieren. Der heutige Hörer steckt ebensowenig im Text wie seine gegen-

wärtige Situation. Die Frage nach dem Hörer und seiner Situation hat daher selbständigen 

Rang neben und in der Regel (zeitlich, wenn auch nicht theologisch) sogar vor der Frage nach 

der Überlieferung (zum Beispiel bei der Kasualrede). 

Die Betonung der »Was-Frage« darf nicht länger die spezifisch homiletischen Fragen 

desavouieren: Wem ist jetzt und hier zu predigen? Durch welche Situation sieht sich die 

Kirche jetzt und hier zur Predigt herausgefordert? Wozu soll in dieser Situation gepredigt 

werden? Wie kann in dieser Situation dem besonderen Hörer verständlich gepredigt werden? 

Erst diese homiletischen Fragen konkretisieren die »Was-Frage«. 

Predigtvorbereitung ist der methodische Versuch, zu einer verständlichen Aussage darüber zu 

kommen, wie die gegenwärtige Situation die Rückfrage nach der Überlieferung auslöst, wie 

umgekehrt die Überlieferung diese gegenwärtige Situation erhellt, klärt und verheißungsvoll 

macht, wie also Tradition und Situation sich »versprechen«. 

4. Predigthilfe ist demnach mehr als Hilfe zur Textauslegung und meditativen Aneignung 

eines biblischen Textes. Sie ist immer zugleich Einweisung in die »homiletische Situation«. 

Gemeint ist damit diejenige Situation, durch die die predigende Kirche sich jetzt und hier zur 

Verkündigung herausgefordert sieht. 

Die konkrete »homiletische Situation« ist dabei generell nur in Umrissen beschreibbar. Ihre 

genaueren Konturen sind nur »vor Ort« erkennbar. Da letztlich jeder Hörer in einer 

spezifischen, nur ihm selbst bekannten und erhellbaren Lage ist, bleibt der Prediger auf die 

Kommunikation mit dem Hörer angewiesen. Gemeindeglieder, die die Wirklichkeit aus 

verschiedenen Perspektiven kennen, müssen die Rede der Kirche mitverantworten, wenn die 

Predigt nicht beziehungslos und belanglos werden soll. Predigt und Predigtvorbereitung 

tragen daher prinzipiell dialogische Struktur. Sie sind ein aus dem Dialog erwachsendes und 

den Dialog wiederum eröffnendes Geschehen. Besondere Arbeitsformen gemeinsamer Pre-

digtvorbereitung, Predigtbesprechung und Predigtkritik in der Gemeinde nötigen sich von da-

her auf. 

5. Die Frage nach dem Hörer oder Hörerkreis, die »homiletische Großwetterlage« mit ihren 

allgemeinen Bedingungen des Lebens in den sozialen Beziehungsfeldern (Politik, Wirtschaft, 

Arbeit, Kirche, kulturelles Leben, öffentliche Meinung usw.), die örtliche Situation, der be-

sondere Anlaß der Predigt, der Kasus – das alles bedingt und bestimmt die speziellen Formen 

der Kommunikation. Es zeigt sich daran zugleich die spezielle Schwierigkeit jeder Pre-



Lange - Zur Theorie und Praxis der Predigtarbeit 24 29.07.2023 

digthilfe von außen. Denn letztlich sind solche Fragen präzis nur vom einzelnen Prediger zu 

beantworten. 

Predigthilfe kann darum nicht mehr sein als Vermittlung der Impulse, des Materials und der 

Methoden zur Beantwortung der Frage nach sachgerechter und situationsgemäßer Auslegung. 

Sie ist Hilfe zur Selbsthilfe. 

6. Beim mehrfachen Abschreiten des Verstehenszirkels zwischen Tradition und Situation 

kommt es zu »homiletischen Einfällen«, von denen schließlich einer als in der Spannung zwi-

schen Text und Situation begründet und darum mehr oder weniger zwingend übrigbleibt. Der 

Einfall ist kein Offenbarungsereignis, sondern ein Durchbruch im Verstehen und zur Möglich-

keit des Verständlichmachens. Er ergibt sich nicht direkt aus dem Text, etwa als sein Skopus, 

sondern aus dem spannungsreichen Aufeinandertreffen von Textverständnis und Situations-

verständnis. Ihm folgend wird der Prediger auf jeden Fall nicht den Text nachsprechen, son-

dern sein eigenes »neues Wort« sagen. 

Eben darum bedarf der »Einfall« und der aus ihm folgende homiletische Entwurf der theologi-

schen Kontrolle, und zwar der exegetischen und systematischen, aber auch der soziologisch-

ideologiekritischen, psychologischen und sprachlichen Kontrolle. 

7. Predigthilfe als Hilfe zur Selbsthilfe wird mithin bereitzustellen haben: 

a) Hilfen zum Verstehen der Überlieferung und der homiletischen Situation; 

b) Material und Methoden zur Kontrolle des Einfalls und des homiletischen Entwurfs. 


