
Iwand - Kreuz und Auferstehung Jesu Christi 1 31.07.2023 

Kreuz und Auferstehung Jesu Christi 

Von Hans Joachim Iwand 

Im Folgenden wird von dem Letzten und Höchsten die Rede sein, das es im Christentum zu 

verkündigen und zu glauben gilt: von Kreuz und Auferstehung Jesu Christi. Es wird davon die 

Rede sein im Rahmen der Christologie, also des Werkes Christi. Sein Tod ist ein besonderer 

Tod; ein solcher Tod ist nie zuvor unter uns erlitten worden und wird nie wieder erlitten wer-

den Was er starb, starb er ein für allemal (Röm 6, 10). Und das Gleiche gilt von der Auferste-

hung: Sie ist nichts, was eine Analogie hätte, weder nach rückwärts noch nach vom. Sie steht 

da in „splendid isolation“, in einer Isolierung und Großartigkeit, die in keinem sonstigen Ge-

schehen unter uns auf Erden ihresgleichen hat. Sie ist ein Faktum, mit dem sich das Faktum 

der Existenz Gottes selbst verbindet: So gewiss, wie das geschehen ist, so gewiss lebt Gott; 

beides ist voneinander nicht zu trennen. Und so gewiss, wie dieser Tod geschehen ist, ist eine 

Größe aufgehoben, von der wir uns abgesehen davon kaum eine Vorstellung machen können: 

Durch den Tod Jesu ist die Sünde der Welt aufgehoben, durch ihn ist die Welt mit Gott ver-

söhnt. Um diese Fragen wird es also in dieser Vorlesung gehen: um Tod und Leben, um unse-

ren Tod und unser Leben gewiss, aber doch in einer sehr abgeleiteten, keineswegs primären 

Weise, vielmehr um den Tod, der mit der Existenz Gottes verbunden ist, und um das Leben, 

das gleichfalls diese Existenz Gottes bezeugt. 

Meinen wir etwa, dass es abgesehen von diesem Tod keinen Glauben an Gottes Existenz 

gäbe? Glauben nicht unzählige Menschen an Gott, ohne dass sie mit dem Tode Jesu Christi 

etwas anzufangen wissen? Glauben nicht viele Menschen an das ewige Leben, ohne dass sie 

von dieser Auferstehung des gekreuzigten Herrn Notiz nehmen? Das werden Fragen sein, die 

uns in dieser Vorlesung ständig begleiten. Aber das eine können wir sicher jetzt schon sagen: 

Wer zu der Erkenntnis Gottes über das Kreuz und die Auferstehung Jesu gelangt, dem wird es 

ergehen wie den ersten Zeugen und den ersten, die diesen Weg beschritten haben. Es wird al-

les, was ihnen vorher Licht schien, wie Finsternis erscheinen. Der Gottesglaube, von dem sie 

herkommen, wird sich als Finsternis erweisen in diesem Licht. Und der Glaube an das ewige 

Leben wird nicht mehr sein als der Schatten einer Erinnerung. Hier aber ist die Realität. Hier 

sehen wir ins Licht und kehren ihm nicht den Rücken zu. Hier ist der Todesbann wirklich 

durchbrochen, hier ist in die dunkle Mauer unseres Gefängnisses wirklich etwas eingebro-

chen, das unsere Zellen und Kammern mit einem hellen Licht erfüllt: „Christ ist erstanden!“ 

Es ist dies alles sicherlich unfassbar. Nicht nur die Auferstehung: Was am Kreuz geschah, ist, 

wenn wir es recht verstehen, in gleicher Weise über alle Vernunft. Das Kreuz ist nicht erden-

näher oder rational fassbarer als das offene Grab oder als jenes Bild von dem Sieg des Aufer-

standenen, das uns der Isenheimer Altar zeigt. Es geht dies alles weit über unser Fassungsver-

mögen und unseren Verstand hinaus. Und wenn es nicht darüber hinausginge, dann würde es 

auch nicht in ihn hineinkommen. Es muss erst transzendent für uns werden, ehe es wirklich 

begriffen wird - ehe es sich unsere Begriffe aneignet! Es darf nie so sein, dass wir uns mit und 

nach unseren Begriffen das aneignen, was wir in der Theologie die Offenbarung nennen. Da-

mit hörte sie auf, Offenbarung zu sein. Aber das Unbegreifliche wird begreiflich, das jenseits 

aller Vernunft sich Ereignende wird zu etwas, das wir mit unserer Vernunft fassen, nachbuch-

stabieren, nachdenken können. Das ist unsere Aufgabe. So allein werden wir es uns an-eignen. 

Und wir müssen es uns aneignen. Es darf nicht wie eine Größe an sich im Raume stehen. Das 

Christentum ist nicht eine Größe, die in geheimnisvoller Unnahbarkeit anzubeten wäre, son-

dern eine solche, zu der wir nahen können, die wir nicht anbeten, weil sie uns unbegreiflich 

ist, sondern weil wir begreifen, was uns hier Gott getan hat. Diese Aneignung wird sich im-

mer neu zu vollziehen haben. Wir leben zwar von den Zeugnissen unserer Vorfahren, die sich 

das Wort des Lebens, das hier kund geworden ist, so oder so angeeignet haben. Wir nennen 



Iwand - Kreuz und Auferstehung Jesu Christi 2 31.07.2023 

den Prozess solcher Aneignung Theologie. Aber Theologie ist nicht identisch mit dem Wort 

Gottes, mit der Offenbarung. Diese steht für sich. Auch in der Schrift muss man zwischen bei-

dem unterscheiden. Paulus z.B. ist sehr achtsam, zwischen seiner Theologie und dem Evange-

lium zu unterscheiden. Die Theologie ist die Aneignung, hier spielen Zeit und Person, Ge-

schichte und Geistesgeschichte eine Rolle, hier ist nichts abgeschlossen, nichts endgültig. 

Aber das Evangelium ist eines. Es ist ewig. 

Es geht auch um Schuld und ihre Aufhebung. Das Christentum lebt von der Überzeugung, 

dass die Frage von Schuld und Erlösung für die ganze Welt von Gott her am Kreuz beantwor-

tet ist. Es lebt von der These, dass die Schuld nicht schon damit überwunden sein kann, dass 

man sich verantwortlich zu ihr bekennt. Zu echter Schuld kann sich der Mensch innerhalb sei-

ner eigenen Möglichkeiten nicht bekennen. Es ist ein Gegensatz gesetzt zwischen ihm und 

seiner Schuld. Denn die Schuld ist zu groß, als dass sie ihm vergeben werden könnte. Sich zu 

unvergebener Schuld zu bekennen, das aber heißt verzweifeln, als um seine Täterschaft wis-

sen und doch in solchem Wissen nicht frei werden. Schuld kann sein wie ein Stein, der uns in 

die Tiefe reißt. „Wenn du, Herr, Sünden anrechnen willst - Herr, wer wird bestehen?“ (Ps 130, 

3) Schuld ist immer Vergangenheit, und Vergangenheit ist nie ohne Schuld. Aber Schuld lässt 

die Vergangenheit nicht vergangen sein, sondern holt sie herauf aus der Vergessenheit. Das 

Kreuz Christi hat die, die an ihn glaubten, gelehrt, das Vergangene vergangen sein zu lassen: 

„Das Alte ist vergangen“ (2Kor 5, 17). Sie haben eine Vergangenheit. Im Heute ihres Lebens 

steht etwas anderes, im Heute steht das Heil, steht die Gnade. Wir haben es nötig, uns über die 

Schuld zu besinnen. Ich meine damit nicht nur die persönliche, sondern die historische 

Schuld: Was da in der Geschichte geschieht und geschehen ist, kann nicht einfach als Unglück 

angesehen werden. Leid ist meist verbunden mit Schuld - mit eigener und mit fremder. Wie 

aber kann sie behoben werden? 

Aus Iwands Christologie-Vorlesung gehalten im Sommer 1959 in Bonn. 

Quelle: Hans Joachim Iwand, Dogmatik-Vorlesungen 1957-1960, hrsg. v. Thomas Bergfeld 

und Edgar Thaidigsmann, Münster: Lit, 2013, S. 182-184. 


