Uber die Kawwana

VVon Rabbiner Adin Steinsaltz

1. Die Wichtigkeit von Kawwana

Es gibt ein bekanntes Diktum, das die Bedeutung von Kawwana betont:! , Das Gebet ohne

Kawwana ist wie ein Korper ohne Seele.*? Das bedeutet, dass das Gebet, das die Rede des

Menschen an seinen Schopfer ist, seine wesentliche Qualitét verliert, wenn es nur noch aus
dem Aufsagen von Worten besteht, ohne dass man sich innerlich auf die Bedeutung der ge-
sprochenen Worte konzentriert.

Es ist offensichtlich, dass ein spontanes, personliches Gebet, das in einer Notlage gesprochen
wird, mit Kawwana ausgedrtickt wird, denn es entspringt ganz und gar dem Herzen des Be-
tenden in diesem besonderen Moment; solche Gebetsworte (wenn sie tatsachlich verbal arti-
kuliert werden und der Betende sich nicht nur mit Gedanken begntigt) sind ein Ausdruck
ernsthafter Absicht. Das Problem entsteht, wenn es eine feste Gebetsordnung gibt, die aus
dem Siddur rezitiert oder auswendig gelernt wird, so dass man ein Stadium erreichen kann, in
dem die Worte fast mechanisch rezitiert werden, ohne ber ihren wirklichen Sinn oder ihre
Bedeutung nachzudenken.

Das Problem ist nicht neu; schon die Weisen der Mischna (Berakhot 4,4) wiesen darauf hin,
indem sie sagten: ,,Wer sein Gebet zu einer festen Routine macht, dessen Gebet wird nicht als
Bittgebet betrachtet.“ Einige der groRten Lehrer der mischnéischen und talmudischen Zeit (Je-
rusalemer Talmud, Berakhot 2,4) beklagten sich tber die Schwierigkeit, wahrend des Gebets
die innere Konzentration aufrechtzuerhalten. In spéteren Generationen wurde sogar einge-
raumt, dass wir im Allgemeinen ,,zu keiner Zeit ausreichend konzentriert sind“3, was dazu
flihrte, dass bestimmte praktische Richtlinien fiir das Gebet vorgeschlagen wurden.*

Dennoch ist die Kawwana im Gebet nicht nur ein spirituelles Desiderat fur den Betenden,
sondern auch eine verbindliche halachische Vorschrift. Im Folgenden wird die Formulierung
des Shulhan Arukh wiedergegeben, der sich im Allgemeinen mit den formalen halakhischen
Details des judischen religiosen Lebens befasst:

Der Beter muss sich die Bedeutung der Worte, die seine Lippen aussprechen, innerlich
vergegenwartigen und sich vorstellen, dass er sich in der Gegenwart der Schechinah
befindet, und er sollte alle stérenden Gedanken entfernen, bis sein Geist und sein Herz
rein flr das Gebet sind. Er sollte sich vorstellen, dass er, wenn er vor einem Konig aus
Fleisch und Blut stiinde, seine Worte sorgféltig vorbereiten und gut formulieren
wirde, um bei seinem Versuch nicht zu versagen. Dies gilt umso mehr, wenn er vor
dem Konig der Konige steht, gepriesen sei Er, der unsere innersten Gedanken er-
forscht. Aus diesem Grund zogen sich fromme und wirdige Manner fritherer Zeiten
zurtick und konzentrierten ihren Geist im Gebet, bis sie in der Lage waren, ihr physi-
sches Wesen zu uberwinden und die Kraft ihres Verstandes zu starken, um eine Ebene

1 Im Plural: Kawwanot. Der hebraische Begriff Kawwana ist ein komplexer Begriff, der unter anderem Absicht,
Aufmerksamkeit, Zweck, Hingabe und Konzentration der Gedanken wéhrend des Gebets oder bei der Ausfiih-
rung religidser Gebote bedeutet.

2 Dieser Spruch wurde erstmals in dem Buch Yeshu'ot Meshiho von Rabbi Isaac Abravanel erwahnt.

% Tosafot, Berakhot 17b.

4 Siehe Shulhan Arukh, Orah Hayyim 70,3, und andere.

Steinsaltz - Uber die Kawwana 1 09.05.2023



zu erreichen, die der Prophetie nahe kommt.®

Auch wenn nicht jeder ein solch hohes Niveau erreichen muss oder kann, so setzt es doch ei-
nen gewissen Standard in Bezug auf Kawwana, und selbst diejenigen, die nicht in der Lage
sind, solche HOhen zu erreichen, sollten sich nicht damit begntigen, lediglich ,,wie ein zwit-
schernder Vogel zu sein — in den abwertenden Worten, die von bestimmten Weisen verwen-
det wurden® — oder wie ein Papagei, der Laute wiederholt, die fiir ihn keine Bedeutung haben.

2. Stufen der Kawwana

Es gibt in der Tat verschiedene Stufen der Kawwana, eine hoher als die andere. Die niedrigste
Stufe ist eine fast passive: das einfache Verstehen der rezitierten Worte. Diese Grundstufe der
Kawwana — ,,sein Herz auf die Bedeutung der Worte zu richten, die er ausspricht*’ — ist eine
Grundvoraussetzung fur jeden Akt des Lesens oder Rezitierens: zumindest zu verstehen, was
gesagt wird. Zugegebenermalien gab es im Laufe der Jahrhunderte immer wieder Juden, die
nie Hebraisch lernen konnten und die Bedeutung der Gebete nicht verstanden, sondern sie nur
auswendig aufsagten. Doch diese ungebildeten Menschen beteten oft mit einer Inbrunst, die
ihre eigene Bedeutung und Heiligkeit hatte. Sie beteten also wirklich, weil sie sich in ihren
Gebeten bewusst waren, vor dem Schdpfer zu stehen, und das Gefiihl hatten, mit ihm in Ver-
bindung zu stehen. Auch wenn ihre Gedanken nicht immer mit den Worten tbereinstimmten,
die sie aussprachen, ,,schrieen ihre Herzen zu Gott* (Klagelieder 2,18).

Unsere Weisen lehrten, dass ein solches Gebet nicht verschmaht werden sollte. Sie sprachen
von seinem grofRen Wert und erklarten sogar, dass es mit weit mehr Gnade aufgenommen
wirde als das hoch artikulierte, aber gleichgiltige Gebet anderer. Aber in einem Zeitalter, in
dem tiefe religidse Emotionen nicht sehr verbreitet sind, ist das Aufsagen eines Gebetes mit
ausreichendem Verstandnis fur seine Bedeutung eine grundlegende Stufe der Kawwana im
Gebet.

Diese anféngliche Stufe der Kawwana ist durch einen unterschiedlichen Grad an Intensitét ge-
kennzeichnet, je nach den geistigen Fahigkeiten des Betenden und der Zeit und Konzentra-
tion, die er in das Gebet investiert. Diese Stufe des blofien Verstehens kann einfach aus einem
einfachen, wortlichen Verstandnis jedes einzelnen Wortes oder Satzes bestehen oder ein tiefe-
res Eindringen in die Form, den Inhalt und die damit verbundenen Aspekte des Gebets bein-
halten. Diese Art des Lesens mit Verstehen schafft zumindest eine Art von Beziehung und
kann, wenn sie gefestigt und vertieft wird, auch zu einer gewissen Erhéhung des Geistes fiih-
ren.

Die néchste Stufe der Kawwana geht tber das einfache Lesen und Verstehen hinaus und fihrt
zur Identifikation des Beters mit den rezitierten Gebeten. Die Gebete im Siddur werden nicht
mehr als ein duRerer Text gesehen, sondern sind Ausdruck innerer Geflihle und Erfahrungen.
Die Emotionen des Beters gehen Hand in Hand mit den im Siddur geschriebenen Worten, so
dass er selbst die Gefiihle des Dankes und der Freude, der Besinnung und der Kontemplation
erlebt, die sich darin widerspiegeln.

Ein solches MaR an Identifikation ist nicht unmdoglich zu erreichen, denn viele Menschen
empfinden es in anderen Zusammenhangen. Menschen héren Musik und fuihlen sich mit den
darin ausgedrickten Emotionen vollig eins, oder sie lesen eine Geschichte und identifizieren

S Ebd., 98,1.
6 Siehe die Kuzari von Rabbi Yehudah Halevi, Art. 11, par. 24.
" Shulhan Arukh, Orah Hayyim 98.

Steinsaltz - Uber die Kawwana 2 09.05.2023



sich von ganzem Herzen mit den dargestellten Personen und Ereignissen. Die Kawwana im
Gebet ist dem sehr ahnlich, denn sie erfordert die gleiche Art der Identifikation mit den Wor-
ten, die wahrend des Gebets gesprochen werden.

Auch bei dieser zweiten Ebene der Kawwana gibt es verschiedene Grade, die der Tiefe und
Intensitat der Identifikation entsprechen. Fur manche sind die Worte im Siddur ein allgemei-
ner Leitfaden fir die inneren Gefuhle, die parallel zu ihnen ablaufen. Auf einer hoheren Stufe
der Identifikation verschmelzen Worte und Beter miteinander, wobei jedes Wort und jeder
Satz des Gebets zu seinen eigenen Gedanken und Gefuhlen wird.

Wenn diese Art der Identifikation ihren hochsten Grad an Intensitat erreicht, ist sie nicht mehr
nur verbale Kommunikation, sondern schafft eine konkrete, kosmische Verbindung. Der Tal-
mud (Ta'anit a24) berichtet, dass, wenn bestimmte Weise die Worte ,,Er lasst die Winde we-
hen* rezitierten, die Winde augenblicklich zu wehen begannen; und wenn sie sagten ,,und der
Regen soll fallen, fiel® Regen. Ein solches Gebet ist nicht mehr der subjektive Appell des Be-
tenden, sondern eine tatsachliche, objektive Begegnung mit dem Schépfer und mit der von
ihm geschaffenen Welt.

Eine andere Form von Kawwana leitet sich aus mystischen und esoterischen Lehren ab. Auch
hier gibt es verschiedene Ebenen. Es gibt allgemeine Kawwanot, die die Bedeutung des Ge-
bets als Ganzes oder bestimmter Worte und Ausdriicke erklaren oder betonen. Solche
Kawwanot sind manchmal in den reguléren Gebetsbiichern, vor allem in denen der orientali-
schen Gemeinschaften, abgedruckt und stellen im Prinzip eine zusatzliche, tiefer gehende Art
der Interpretation der im Gebet gesprochenen Worte dar.

Es gibt noch tiefere Arten von Kawwanot, die nicht nur komplexer sind, sondern vom Beter
auch eine andere Art des Gebets verlangen. Von den Mekhavnim — wie diejenigen, die auf
diese Weise beten, manchmal genannt werden — heif3t es, dass sie das, worauf sie ihre Gedan-
ken richten, tatsachlich erfahren. Jemand, der sein Gebet auf hthere Welten ausrichtet, kennt
nicht nur die ,,Adresse* eines bestimmten Satzes innerhalb eines Gebets, sondern ist auch in
der Lage, sich auf diese Ebene zu erheben. Theoretisch kénnte eine Person solche Kawwanot
auf die gleiche Weise tiben wie jede andere Fertigkeit, aber das wiirde diese Kawwana ihrer
einzigartigen Qualitat berauben. Gebetsbiicher, die diese detaillierten Kawwanot enthalten,
konnen nur als Leitfaden dienen, wahrend der eigentliche Akt der inneren Konzentration und
spirituellen Erhebung nur vom Beter selbst erreicht werden kann, wenn er tatsachlich wiirdig
und fahig ist, dies zu tun.

In friiheren Generationen gab es Leute, die solche Kawwanot ablehnten, nicht nur, weil sie flr
alle ungeeignet waren, sondern auch, weil sie nicht mehr als technische Tabellen waren. Sie
behaupteten, dass das Gebet selbst, wenn es nur in der richtigen Weise verrichtet wird, diesel-
ben Hohen auch ohne diese Art von esoterischem Wissen erreichen kann. Wie einer der Tosa-
phisten sagte: ,,Ich bete mit dem Geist eines kleinen Kindes*® — das heilt, mit der absoluten
Einfachheit und Unschuld eines Kindes. Seit talmudischen Zeiten haben bedeutende Weisen
immer behauptet, dass das Gebet, das aus der Tiefe des Herzens kommt, mit ernsthaftem inne-
rem Verlangen, eine hohere Ebene erreicht als die, die durch die raffinierteste Kawwana er-
reicht wird.1©

In jedem Fall bleibt diese Art von Kawwanot der Weg einer auserwéhlten Anzahl von

8 Aus dem zweiten Segensspruch der Amidah.
% Rabbi Shimshon von Chinon; siehe Responsa des Ribasch 157.
10 Siehe Traktat Ta'anit, Kap. 3, sowohl im Jerusalemer als auch im Babylonischen Talmud.

Steinsaltz - Uber die Kawwana 3 09.05.2023



Menschen, die sich durch ihr personliches Sein, Denken und Handeln angemessen darauf vor-
bereitet haben, diese spirituellen Hohen zu erreichen.

3. Kawwana und die RegelmaRigkeit des Gebets

Der Hauptgrund daftr, dass eine Person wahrend des Gebets (selbst im niedrigsten, einfachs-
ten Sinne) nicht voll aufmerksam ist, d.h. mindestens so aufmerksam wie beim Lesen eines
Briefes, liegt in der Regelméaligkeit des Gebets. Diese RegelmaRigkeit beinhaltet zwei As-
pekte, die beide dazu tendieren, die Kawwana zu verringern: die feste Zeit, die fir das Gebet
festgelegt wird, und der feste Text.

Die Verpflichtung, zu bestimmten festen Zeiten zu beten, zwingt die Menschen oft dazu, zu
Gelegenheiten zu beten, die der Konzentration nicht férderlich sind. Jemand, der eine schlaf-
lose Nacht hinter sich hat, selbst wenn er die Tora studiert oder Wohltatigkeitsarbeit geleistet
hat, ist in der Regel zu erschopft, um sich beim Morgengebet am néchsten Tag zu konzentrie-
ren. Ebenso wird jemand, der in Eile ist, um sich um einen Notfall zu kiimmern, zu sehr in
Eile sein, um seinen Geist auf das Gebet zu konzentrieren, wahrend jemand, der mit verschie-
denen Dingen beschéftigt ist, es schwer haben wird, diese zu vergessen und seine Aufmerk-
samkeit auf das Gebet zu richten.

Wer Uber einen langeren Zeitraum regelméafig betet, wird mit den Gebetstexten immer ver-
trauter und kann sie manchmal sogar auswendig. Diese Vertrautheit kann dazu fuhren, dass
man das Interesse an ihnen verliert und sich sogar langweilt; und da die Worte und Satze fast
wie von selbst zu flieRen scheinen, scheint es fiir den Beter, der sie rezitiert, kaum notwendig
zu sein, sich geistig zu betétigen; seine Gedanken schweifen zu anderen Dingen ab, seine Au-
gen schweifen umher, seine Ohren lauschen auf Dinge, die fur das Gebet irrelevant sind — und
all das dient dazu, ihn von der Bedeutung der Gebetsworte abzulenken, die mechanisch rezi-
tiert werden. Es ist nicht ungewohnlich, dass ein Mensch, der seit seiner Kindheit betet, einen
Punkt erreicht, an dem er genau das sagt, was er sagen soll — stehen, sitzen oder sich zu den
entsprechenden Zeiten verbeugen -, ohne sich des Gebets, das er betet, Uberhaupt bewusst zu
sein, bis hin zum Vergessen, dass er iberhaupt gebetet hat!

Das Problem des festen Gebets war bereits in der Vergangenheit bekannt, und in friiheren Ge-
nerationen waren die Erwartungen an die Festigkeit des Gebets flexibler, um mehr Gelegen-
heit zur inneren Konzentration zu geben, die das Herzstlick des Gebets ist. In spateren Gene-
rationen wurde jedoch eine stérkere Fixierung der Gebetsform und der Gebetszeiten einge-
fiihrt,** vor allem mit dem Argument, dass die meisten Menschen sich ohnehin nicht sehr gut
konzentrieren kdnnen und es daher besser ist, zumindest die regelmaiigen Aspekte des Gebets
beizubehalten.

Diese RegelmalRigkeit wird nicht nur aus formalen Grinden aufrechterhalten, sondern umfasst
auch andere positive Aspekte. Die Regelméligkeit des Gebets ist an sich Ausdruck eines be-
sonderen Aspekts des Gebets, insbesondere des offentlichen Gebets, ndmlich dass es eine
Form des ,,Dienstes” ist, eine rituelle Handlung. Auch wenn das einzige Opfer, das im Gebet
dargebracht wird, das Opfer der Zeit ist, die wir ihm widmen, und das einzige Mahlopfer, das
wir bringen, ein Wort ist, so stellt dies doch einen Akt der wirklichen Hingabe dar. Und auch
wenn es sich nicht um ein perfektes Herzensopfer handelt, so ist es doch eine Form des heili-
gen Dienstes.

Auch aus psychologischer Sicht ist dies keineswegs einfach und unkompliziert. Die

11 Den Tosafot zufolge vor allem im Mittelalter, in einigen Fallen auch spéter.
Steinsaltz - Uber die Kawwana 4 09.05.2023



RegelméRigkeit des Gebets verringert zwar die Neuartigkeit und Spontaneitat, hat aber auch
einen anderen Wert, z. B. das Gefuhl der Verbindlichkeit, einer stdndigen, konstanten Verbin-
dung mit Gott. So wie es Menschen gibt, die ein tiefes religioses Bewusstsein und ein inneres
Bedurfnis haben, mit Gott zu ,,sprechen®, gibt es andere, die dies von sich aus nur selten oder
gar nicht tun wirden. Das regelméRige Gebet ist selbst fiir diejenigen, die der Spiritualitat von
Natur aus fernstehen, eine Erinnerung und ein Ansporn, eine Beziehung zu Gott aufzubauen.
So auBerlich und formell sie auch sein mag, diese Beziehung existiert und funktioniert den-
noch. Obwohl es sich routinemaRig wiederholt, kann gerade die RegelmaRigkeit und Haufig-
keit des festen Gebets Momente echter Kommunikation hervorbringen, die sonst nie stattge-
funden hatten.

4. Erreichen von Kawwana

Der ,,Dienst des Gebets*, wie er von den Weisen Israels genannt wird, ist keine besonders
leichte Aufgabe. Die grofite Schwierigkeit besteht nicht darin, ihn regelmaliig zu verrichten
und seine Worte zu rezitieren, sondern darin, die notwendige innere Kawwana zu erreichen.
Damit ein solcher Dienst richtig ausgefuhrt werden kann, bedarf es dessen, was ein chassidi-
scher Lehrer ,,die Anstrengung des Geistes und die Anstrengung des Fleisches* nannte. Nur
wenigen Menschen ist es vergonnt, standige Erneuerung und geistige Erregung zu erfahren.
Fur den normalen Menschen ist die damit verbundene Anstrengung und Arbeit eine schwere
Last, die nicht immer zu tragen ist.

Aber auch wenn es keine ,,Zauberformel* gibt, die fir alle gilt, gibt es Wege, Kawwana zu er-
reichen. Die Seele eines jeden Menschen ist eine einzigartige Welt fiir sich, und was flr den
einen funktioniert, ist fiir den anderen nicht unbedingt effektiv. Dennoch gibt es einige Rat-
schléage, die fir die meisten Menschen bis zu einem gewissen Grad niitzlich sein dirften.

Erstens gibt es bestimmte duBRere Mal3nahmen, die ergriffen werden kdnnen, um zumindest
Stoérungen wéhrend des 6ffentlichen Gebets zu verhindern. Die Weisen, von frihester Zeit bis
heute, warnen vor jeder Art von Unterhaltung in der Synagoge, die nichts mit den Gebeten zu
tun hat, selbst wenn das Thema weder trivial noch verboten ist. Im Zohar!? heift es, dass Ge-
sprache in der Synagoge ein verachtliches und arrogantes Verhalten gegentiber der Gegenwart
der Schechinah (der Form, in der Gott in der Welt allgegenwartig ist) sind, die dort wohnt.
Viele Weise haben erklért, dass dies sogar eine ,,Entweihung des Namens Gottes* bedeutet,
mit allem, was diese schwere Ubertretung mit sich bringt. Einer der groRen Weisen, Rabbi
Yom Tov Heller, verfasste ein spezielles Mi she-Berakh-Gebet fur diejenigen, die sich wah-
rend des Gebets nicht unterhalten.

Shenei Luhot ha-Berif'? zitiert ein Urteil, das es verbietet, kleine Kinder mit in die Synagoge
zu nehmen, wenn sie noch nicht gelernt haben, sich dort mit dem nétigen Respekt zu verhal-
ten. Die Anwesenheit von kleinen Kindern, die unschuldig spielen oder ihre Eltern und andere
Gottesdienstbesucher storen, kann eine Quelle ernsthafter Ablenkung wahrend des Gottes-
dienstes sein. So wichtig es fur die Erziehung ist, dass Kinder die Synagoge besuchen und
sich mit ihr identifizieren, so sehr muss darauf geachtet werden, dass dies in einer Weise ge-
schieht, die eine angemessene Haltung des Respekts vermittelt. Wenn der Beter in der Syna-
goge aus familidren Griinden gezwungen ist, auch als Babysitter zu fungieren, wird er fir sich
selbst und andere zum Hindernis. Das Bewusstsein fir die Wirde der Synagoge und eine in-
nere Haltung der ,.,tempelahnlichen Ehrfurcht“** inr gegeniiber sind an sich schon ein

12 Zohar, Exodus 131b.
13 Von Rabbi Isaiah ben Abraham Halevi Hurwitz, besser bekannt als der Heilige Schela.
14 | evitikus 19:30; Yevamot 6b.

Steinsaltz - Uber die Kawwana 5 09.05.2023



wichtiges Mittel, um durch das Gebet in der Synagoge eine engere und innigere Beziehung zu
Gott zu erlangen.

Aber daruber hinaus kann Kawwana durch innere Anstrengung erlangt werden. Der erste
Schritt ist das einfache Bewusstsein, dass das Beten in der Tat eine andere Art von Realitat ist,
in der der Mensch die groRtmaogliche Anstrengung unternimmt, um seinen Geist von all den
weltlichen Dingen zu I6sen, mit denen er normalerweise umgeben ist. Unsere Weisen haben
die Stunde des Gebets als den ,,Schabbat* eines jeden Tages bezeichnet, eine Zeitspanne, die
fiir heilige Angelegenheiten reserviert ist, in der der Mensch die Sphére seiner regelméRigen
Aktivitaten verlasst und seinen Geist von den Dingen abwendet, die ihn standig umgeben.

Natdrlich kann man das nicht immer tun, indem man einfach den Wunsch danach duRert; aber
die Menschen tun immer wieder Ahnliches: Wenn sie Urlaub machen oder ausgehen, um sich
zu vergnugen, gelingt es ihnen recht gut, ihre Sorgen zu vergessen und sich auf eine andere
Ebene zu begeben. Wenn die personlichen Probleme und Sorgen wirklich so schwerwiegend
sind, dass man sich nicht von ihnen l6sen kann, sollte diese Tatsache an sich schon ein Grund
zum Gebet sein. Anstatt sich also in dieser Zeit iber seine Probleme zu sorgen oder tber ver-
schiedene Plane und Mdglichkeiten nachzudenken, wie man mit ihnen umgehen kann, sollte
man Uber sie beten — ganz gleich, ob sie die Finanzen, die Gesundheit oder irgendeine andere
Angelegenheit betreffen, die auf einem lastet. Das Gebet sollte nicht vom taglichen Leben ab-
gekoppelt werden, sondern vielmehr ein Mittel sein, das Leben zu bereichern. Wenn man
seine Sorgen und Ndte vor seinem Schopfer ausschittet, dann ist das wahres Gebet. Schon die
Ubertragung eines Problems aus dem Bereich menschlicher Bemiihungen und Fahigkeiten in
den Bereich der Bitte und des aufrichtigen Flehens vor Gott verandert die geistige Haltung
und das Verhalten des Menschen.

Ein weiterer Schritt, um Kawwana zu erreichen, ist die bewusste Anstrengung, sich auf das zu
konzentrieren, was rezitiert wird. Eine solche Konzentration, selbst bei einem kurzen Gebet,
ist nicht immer erfolgreich; aber in diesem, wie in vielen anderen Bereichen des Lebens, sollte
man keine extremistische Entweder-Oder-Position einnehmen. Selbst wenn man zu bestimm-
ten Zeiten oder an bestimmten Stellen abgelenkt wird, muss man immer auch die andere Seite
in Betracht ziehen — ndmlich die Zeiten oder Abschnitte des Gebets, in denen es einem gelun-
gen ist, Konzentration und einen gewissen Grad an Kawwana zu erreichen. Darlber hinaus
wird die Konzentration der Gedanken mit der Zeit und bei bestandiger, anhaltender Anstren-
gung leichter. Konzentration jeglicher Art féllt nicht jedem leicht, aber mit der Zeit und mit
regelmaBiger Ubung lernen die Menschen, sich auf Dinge zu konzentrieren, die sie studieren
oder mit denen sie beschaftigt sind.

Es gibt noch andere Mdglichkeiten, wie Menschen sich selbst helfen kénnen, Konzentration
und Kawwana zu erreichen. Manche Menschen kdnnen sich besser konzentrieren, wenn sie
Dinge laut rezitieren und betonen, um sich selbst klar zu machen, was sie sagen. (Naturlich ist
das im offentlichen Gottesdienst nicht so einfach moglich, obwohl es einige Gemeinden gibt,
in denen es Ublich ist, dass alle laut beten, damit niemand die anderen stort.)

Manchen Menschen gelingt es, eine vollkommenere Kawwana zu erreichen, wenn sie die
Worte singen oder eine besondere Melodie in das Gebet einbringen. Nicht jede Musik ist fur
diesen Zweck geeignet, und manchmal kann der Gesang wichtiger werden als der Inhalt des
Gebets. Aber es gibt bestimmte Melodien, die so komponiert wurden, dass sie zur Meditation
und Konzentration der Gedanken anregen, und durch die man in eine Atmosphare der Anbe-
tung eintreten kann.

Es gibt auch verschiedene Techniken, um sich auf das Gebet vorzubereiten. In der Mischna

Steinsaltz - Uber die Kawwana 6 09.05.2023



(Berakhot 5,1) heift es: ,,Friher pflegten die frommen Menschen eine Stunde lang zu warten
und dann zu beten.* Dieses Warten diente dazu, das Herz auf den richtigen Gebetsmodus vor-
zubereiten. In spateren Zeiten verbrachten die Hassidim mehrere Stunden vor dem Gebet, um
ein Stadium der Kontemplation zu erreichen. Einige tun dies allein durch Meditation, wahrend
andere diese Zeit dem Studium von Themen widmen, die das Herz bewegen und es auf das
Gebet vorbereiten.

Dafiir gibt es keine strengen Regeln; vielmehr findet jeder Mensch ein Mittel, das seine Ge-
fiihle in Richtung Gebet weckt. Naturlich kann sich nicht jeder regelmaRig eine so lange Vor-
bereitung génnen; aber selbst wenn man sich ab und zu eine gewisse Zeit daftir nimmt, ist der
Nutzen einer solchen Vorbereitung nicht nur wahrend des unmittelbar folgenden Gebets, son-
dern auch noch lange danach gegeben.

Auch die duRere Umgebung ist ein wichtiger Faktor. Seit Generationen haben die Juden da-
rauf verzichtet, Synagogen oder Gebetsbticher mit Illustrationen zu schmiicken, um den Geist
nicht vom eigentlichen Gebet abzulenken. Unsere Weisen empfahlen zwar, Fenster in der Ge-
betsstétte zu haben; diese sollten jedoch nicht auf den Larm und den Tumult der Stral3e ge-
richtet sein — was eine Ablenkung bedeuten wirde —, sondern zum Himmel zeigen, was nicht
nur keine Ablenkung verursacht, sondern auch eine groRere Kawwana im Herzen hervorruft.
Selbst die am schonsten geschmiickten Synagogen waren in der Regel nur mit Gegenstanden
geschmiickt, die heilige Gedanken wecken. Unsere Weisen haben auch empfohlen, dass man
mit Blick auf einen Ort beten sollte, an dem es keine Gegenstédnde (und mdglichst auch keine
anderen Menschen) gibt, die die Aufmerksamkeit vom Gebet ablenken kdnnten.

Es gibt auch das menschliche Umfeld, die Gemeinde, in der man betet. Wenn man mit Men-
schen betet, zu denen man keine geistige Verwandtschaft empfindet, dann betet man psycho-
logisch gesehen allein. Wenn man alle oder einige seiner Mitbeter nicht mag, kann dies zu ei-
nem ernsthaften Hindernis fiir das Gebet werden. Man muss sich vor Augen halten, dass das
Gebet im Wesentlichen ein Eintritt in einen Zustand hoher emotionaler Sensibilitét ist. Zwar
setzt sich der Mensch im Gebet vor allem vor Gott aus, aber in diesem Zustand nimmt er auch
feinere Dinge wahr, wie die Gefuhle und Erfahrungen der anderen. Im Laufe des taglichen
Lebens lernt der Mensch, seine Seele mit Schutzvorrichtungen abzuschirmen, mit deren Hilfe
er auch dann noch funktionieren kann, wenn die menschliche und physische Umgebung eine
Fille von Reizen bietet, die ihn entweder anziehen oder abstol}en. Wéhrend des Gebets muss
der Betende jedoch nicht nur seine Gedanken konzentrieren, sondern auch eine Bereitschaft
und Offenheit flr emotionale Erfahrungen zeigen. Doch gerade dadurch wird man auch anfal-
liger fiir duBere Stérungen.

In einer Hinsicht ist der Beter immer allein und isoliert, auch wenn er in einer groRen Gruppe
von Menschen betet: Im Mittelpunkt seines Gebets steht die Beziehung zwischen dem
menschlichen ,,Ich* und dem géttlichen ,,Du‘ Gottes, wie er sich in diesem besonderen Mo-
ment offenbart. Auch wenn das Gebet meist in der Pluralform formuliert ist und den Einzel-
nen mit dem Volk als Ganzem verbindet, ist es im Kern ein privater Ausdruck und eine per-
sonliche Bindung. So wie ein Mensch sich nicht von der Nahrung erndhren kann, die ein an-
derer isst, so kann er auch nicht beten, wenn er nicht selbst betet.

Aber aus einem anderen Blickwinkel betrachtet, betet ein Mensch, der allein betet, nicht nur
als einzelne Person. Das Gebet eines jeden Juden ist in Wahrheit immer im ,,Namen von ganz
Israel*“. Der Einzelne, der allein im Gebet steht, tragt seine Umgebung mit sich, die Menschen,
mit denen er auf verschiedene Weise verbunden ist, und sogar die leblosen Gegenstande, die
ihn umgeben.

Steinsaltz - Uber die Kawwana 7 09.05.2023



Aus diesem Grund sollte ein Mensch, der in der Offentlichkeit betet, immer eine Gemeinde
suchen, die sein Gebet unterstitzt, und nicht das Gegenteil. In einer betenden Gemeinde starkt
und ermutigt das Gebet eines jeden Einzelnen das Gebet jedes anderen Menschen. In Momen-
ten emotionaler Schwéche oder Trégheit des Herzens kann man an der betenden Gemeinde
teilnehmen und von ihr mitgerissen werden.

Die Gemeinde wirkt wie ein Kreis von Tanzern, die sich gegenseitig unterstiitzen und dem
Einzelnen helfen, die Midigkeit zu Gberwinden und weiter zu gehen, als es jeder fir sich al-
lein tun konnte. Der Ba'al Shem Tov erklart dies mit Hilfe eines Gleichnisses: Um die Hohe
zu erreichen, bilden die Anbeter eine Art menschliche Leiter, bei der jeder auf den Schultern
des anderen steht und so dem Einzelnen ermdglicht, in die HOhe zu steigen. Wer diese Leiter
verlasst, nimmt nicht nur eine Sprosse weg, sondern zerstort die ganze Leiter. Wer dagegen
eine Gemeinde findet, die zu seinen Gebeten passt, wird durch sie und durch seine Teilnahme
an ihr gestérkt und erhoht.

Quelle: Rabbi Adin Steinsaltz, A Guide to Jewish Prayer, New York: Schocken Books 2000,
S. 34-44.

Steinsaltz - Uber die Kawwana 8 09.05.2023



