
Steinsaltz - Über die Kawwana 1 09.05.2023 

Über die Kawwana 

Von Rabbiner Adin Steinsaltz 

 

1. Die Wichtigkeit von Kawwana 

Es gibt ein bekanntes Diktum, das die Bedeutung von Kawwana betont:1 „Das Gebet ohne 

Kawwana ist wie ein Körper ohne Seele.“2 Das bedeutet, dass das Gebet, das die Rede des 

Menschen an seinen Schöpfer ist, seine wesentliche Qualität verliert, wenn es nur noch aus 

dem Aufsagen von Worten besteht, ohne dass man sich innerlich auf die Bedeutung der ge-

sprochenen Worte konzentriert. 

Es ist offensichtlich, dass ein spontanes, persönliches Gebet, das in einer Notlage gesprochen 

wird, mit Kawwana ausgedrückt wird, denn es entspringt ganz und gar dem Herzen des Be-

tenden in diesem besonderen Moment; solche Gebetsworte (wenn sie tatsächlich verbal arti-

kuliert werden und der Betende sich nicht nur mit Gedanken begnügt) sind ein Ausdruck 

ernsthafter Absicht. Das Problem entsteht, wenn es eine feste Gebetsordnung gibt, die aus 

dem Siddur rezitiert oder auswendig gelernt wird, so dass man ein Stadium erreichen kann, in 

dem die Worte fast mechanisch rezitiert werden, ohne über ihren wirklichen Sinn oder ihre 

Bedeutung nachzudenken. 

Das Problem ist nicht neu; schon die Weisen der Mischna (Berakhot 4,4) wiesen darauf hin, 

indem sie sagten: „Wer sein Gebet zu einer festen Routine macht, dessen Gebet wird nicht als 

Bittgebet betrachtet.“ Einige der größten Lehrer der mischnäischen und talmudischen Zeit (Je-

rusalemer Talmud, Berakhot 2,4) beklagten sich über die Schwierigkeit, während des Gebets 

die innere Konzentration aufrechtzuerhalten. In späteren Generationen wurde sogar einge-

räumt, dass wir im Allgemeinen „zu keiner Zeit ausreichend konzentriert sind“3, was dazu 

führte, dass bestimmte praktische Richtlinien für das Gebet vorgeschlagen wurden.4 

Dennoch ist die Kawwana im Gebet nicht nur ein spirituelles Desiderat für den Betenden, 

sondern auch eine verbindliche halachische Vorschrift. Im Folgenden wird die Formulierung 

des Shulhan Arukh wiedergegeben, der sich im Allgemeinen mit den formalen halakhischen 

Details des jüdischen religiösen Lebens befasst: 

Der Beter muss sich die Bedeutung der Worte, die seine Lippen aussprechen, innerlich 

vergegenwärtigen und sich vorstellen, dass er sich in der Gegenwart der Schechinah 

befindet, und er sollte alle störenden Gedanken entfernen, bis sein Geist und sein Herz 

rein für das Gebet sind. Er sollte sich vorstellen, dass er, wenn er vor einem König aus 

Fleisch und Blut stünde, seine Worte sorgfältig vorbereiten und gut formulieren 

würde, um bei seinem Versuch nicht zu versagen. Dies gilt umso mehr, wenn er vor 

dem König der Könige steht, gepriesen sei Er, der unsere innersten Gedanken er-

forscht. Aus diesem Grund zogen sich fromme und würdige Männer früherer Zeiten 

zurück und konzentrierten ihren Geist im Gebet, bis sie in der Lage waren, ihr physi-

sches Wesen zu überwinden und die Kraft ihres Verstandes zu stärken, um eine Ebene 

                                       
1 Im Plural: Kawwanot. Der hebräische Begriff Kawwana ist ein komplexer Begriff, der unter anderem Absicht, 

Aufmerksamkeit, Zweck, Hingabe und Konzentration der Gedanken während des Gebets oder bei der Ausfüh-

rung religiöser Gebote bedeutet. 
2 Dieser Spruch wurde erstmals in dem Buch Yeshu'ot Meshiho von Rabbi Isaac Abravanel erwähnt. 
3 Tosafot, Berakhot 17b. 
4 Siehe Shulhan Arukh, Orah Hayyim 70,3, und andere. 



Steinsaltz - Über die Kawwana 2 09.05.2023 

zu erreichen, die der Prophetie nahe kommt.5 

Auch wenn nicht jeder ein solch hohes Niveau erreichen muss oder kann, so setzt es doch ei-

nen gewissen Standard in Bezug auf Kawwana, und selbst diejenigen, die nicht in der Lage 

sind, solche Höhen zu erreichen, sollten sich nicht damit begnügen, lediglich „wie ein zwit-

schernder Vogel“ zu sein – in den abwertenden Worten, die von bestimmten Weisen verwen-

det wurden6 – oder wie ein Papagei, der Laute wiederholt, die für ihn keine Bedeutung haben. 

2. Stufen der Kawwana 

Es gibt in der Tat verschiedene Stufen der Kawwana, eine höher als die andere. Die niedrigste 

Stufe ist eine fast passive: das einfache Verstehen der rezitierten Worte. Diese Grundstufe der 

Kawwana – „sein Herz auf die Bedeutung der Worte zu richten, die er ausspricht“7 – ist eine 

Grundvoraussetzung für jeden Akt des Lesens oder Rezitierens: zumindest zu verstehen, was 

gesagt wird. Zugegebenermaßen gab es im Laufe der Jahrhunderte immer wieder Juden, die 

nie Hebräisch lernen konnten und die Bedeutung der Gebete nicht verstanden, sondern sie nur 

auswendig aufsagten. Doch diese ungebildeten Menschen beteten oft mit einer Inbrunst, die 

ihre eigene Bedeutung und Heiligkeit hatte. Sie beteten also wirklich, weil sie sich in ihren 

Gebeten bewusst waren, vor dem Schöpfer zu stehen, und das Gefühl hatten, mit ihm in Ver-

bindung zu stehen. Auch wenn ihre Gedanken nicht immer mit den Worten übereinstimmten, 

die sie aussprachen, „schrieen ihre Herzen zu Gott“ (Klagelieder 2,18). 

Unsere Weisen lehrten, dass ein solches Gebet nicht verschmäht werden sollte. Sie sprachen 

von seinem großen Wert und erklärten sogar, dass es mit weit mehr Gnade aufgenommen 

würde als das hoch artikulierte, aber gleichgültige Gebet anderer. Aber in einem Zeitalter, in 

dem tiefe religiöse Emotionen nicht sehr verbreitet sind, ist das Aufsagen eines Gebetes mit 

ausreichendem Verständnis für seine Bedeutung eine grundlegende Stufe der Kawwana im 

Gebet. 

Diese anfängliche Stufe der Kawwana ist durch einen unterschiedlichen Grad an Intensität ge-

kennzeichnet, je nach den geistigen Fähigkeiten des Betenden und der Zeit und Konzentra-

tion, die er in das Gebet investiert. Diese Stufe des bloßen Verstehens kann einfach aus einem 

einfachen, wörtlichen Verständnis jedes einzelnen Wortes oder Satzes bestehen oder ein tiefe-

res Eindringen in die Form, den Inhalt und die damit verbundenen Aspekte des Gebets bein-

halten. Diese Art des Lesens mit Verstehen schafft zumindest eine Art von Beziehung und 

kann, wenn sie gefestigt und vertieft wird, auch zu einer gewissen Erhöhung des Geistes füh-

ren. 

Die nächste Stufe der Kawwana geht über das einfache Lesen und Verstehen hinaus und führt 

zur Identifikation des Beters mit den rezitierten Gebeten. Die Gebete im Siddur werden nicht 

mehr als ein äußerer Text gesehen, sondern sind Ausdruck innerer Gefühle und Erfahrungen. 

Die Emotionen des Beters gehen Hand in Hand mit den im Siddur geschriebenen Worten, so 

dass er selbst die Gefühle des Dankes und der Freude, der Besinnung und der Kontemplation 

erlebt, die sich darin widerspiegeln. 

Ein solches Maß an Identifikation ist nicht unmöglich zu erreichen, denn viele Menschen 

empfinden es in anderen Zusammenhängen. Menschen hören Musik und fühlen sich mit den 

darin ausgedrückten Emotionen völlig eins, oder sie lesen eine Geschichte und identifizieren 

                                       
5 Ebd., 98,1. 
6 Siehe die Kuzari von Rabbi Yehudah Halevi, Art. II, par. 24. 
7 Shulhan Arukh, Orah Hayyim 98. 



Steinsaltz - Über die Kawwana 3 09.05.2023 

sich von ganzem Herzen mit den dargestellten Personen und Ereignissen. Die Kawwana im 

Gebet ist dem sehr ähnlich, denn sie erfordert die gleiche Art der Identifikation mit den Wor-

ten, die während des Gebets gesprochen werden. 

Auch bei dieser zweiten Ebene der Kawwana gibt es verschiedene Grade, die der Tiefe und 

Intensität der Identifikation entsprechen. Für manche sind die Worte im Siddur ein allgemei-

ner Leitfaden für die inneren Gefühle, die parallel zu ihnen ablaufen. Auf einer höheren Stufe 

der Identifikation verschmelzen Worte und Beter miteinander, wobei jedes Wort und jeder 

Satz des Gebets zu seinen eigenen Gedanken und Gefühlen wird. 

Wenn diese Art der Identifikation ihren höchsten Grad an Intensität erreicht, ist sie nicht mehr 

nur verbale Kommunikation, sondern schafft eine konkrete, kosmische Verbindung. Der Tal-

mud (Ta'anit a24) berichtet, dass, wenn bestimmte Weise die Worte „Er lässt die Winde we-

hen“ rezitierten, die Winde augenblicklich zu wehen begannen; und wenn sie sagten „und der 

Regen soll fallen“, fiel8 Regen. Ein solches Gebet ist nicht mehr der subjektive Appell des Be-

tenden, sondern eine tatsächliche, objektive Begegnung mit dem Schöpfer und mit der von 

ihm geschaffenen Welt. 

Eine andere Form von Kawwana leitet sich aus mystischen und esoterischen Lehren ab. Auch 

hier gibt es verschiedene Ebenen. Es gibt allgemeine Kawwanot, die die Bedeutung des Ge-

bets als Ganzes oder bestimmter Worte und Ausdrücke erklären oder betonen. Solche 

Kawwanot sind manchmal in den regulären Gebetsbüchern, vor allem in denen der orientali-

schen Gemeinschaften, abgedruckt und stellen im Prinzip eine zusätzliche, tiefer gehende Art 

der Interpretation der im Gebet gesprochenen Worte dar. 

Es gibt noch tiefere Arten von Kawwanot, die nicht nur komplexer sind, sondern vom Beter 

auch eine andere Art des Gebets verlangen. Von den Mekhavnim – wie diejenigen, die auf 

diese Weise beten, manchmal genannt werden – heißt es, dass sie das, worauf sie ihre Gedan-

ken richten, tatsächlich erfahren. Jemand, der sein Gebet auf höhere Welten ausrichtet, kennt 

nicht nur die „Adresse“ eines bestimmten Satzes innerhalb eines Gebets, sondern ist auch in 

der Lage, sich auf diese Ebene zu erheben. Theoretisch könnte eine Person solche Kawwanot 

auf die gleiche Weise üben wie jede andere Fertigkeit, aber das würde diese Kawwana ihrer 

einzigartigen Qualität berauben. Gebetsbücher, die diese detaillierten Kawwanot enthalten, 

können nur als Leitfaden dienen, während der eigentliche Akt der inneren Konzentration und 

spirituellen Erhebung nur vom Beter selbst erreicht werden kann, wenn er tatsächlich würdig 

und fähig ist, dies zu tun. 

In früheren Generationen gab es Leute, die solche Kawwanot ablehnten, nicht nur, weil sie für 

alle ungeeignet waren, sondern auch, weil sie nicht mehr als technische Tabellen waren. Sie 

behaupteten, dass das Gebet selbst, wenn es nur in der richtigen Weise verrichtet wird, diesel-

ben Höhen auch ohne diese Art von esoterischem Wissen erreichen kann. Wie einer der Tosa-

phisten sagte: „Ich bete mit dem Geist eines kleinen Kindes“9 – das heißt, mit der absoluten 

Einfachheit und Unschuld eines Kindes. Seit talmudischen Zeiten haben bedeutende Weisen 

immer behauptet, dass das Gebet, das aus der Tiefe des Herzens kommt, mit ernsthaftem inne-

rem Verlangen, eine höhere Ebene erreicht als die, die durch die raffinierteste Kawwana er-

reicht wird.10 

In jedem Fall bleibt diese Art von Kawwanot der Weg einer auserwählten Anzahl von 

                                       
8 Aus dem zweiten Segensspruch der Amidah. 
9 Rabbi Shimshon von Chinon; siehe Responsa des Ribasch 157. 
10 Siehe Traktat Ta'anit, Kap. 3, sowohl im Jerusalemer als auch im Babylonischen Talmud. 



Steinsaltz - Über die Kawwana 4 09.05.2023 

Menschen, die sich durch ihr persönliches Sein, Denken und Handeln angemessen darauf vor-

bereitet haben, diese spirituellen Höhen zu erreichen. 

3. Kawwana und die Regelmäßigkeit des Gebets 

Der Hauptgrund dafür, dass eine Person während des Gebets (selbst im niedrigsten, einfachs-

ten Sinne) nicht voll aufmerksam ist, d.h. mindestens so aufmerksam wie beim Lesen eines 

Briefes, liegt in der Regelmäßigkeit des Gebets. Diese Regelmäßigkeit beinhaltet zwei As-

pekte, die beide dazu tendieren, die Kawwana zu verringern: die feste Zeit, die für das Gebet 

festgelegt wird, und der feste Text. 

Die Verpflichtung, zu bestimmten festen Zeiten zu beten, zwingt die Menschen oft dazu, zu 

Gelegenheiten zu beten, die der Konzentration nicht förderlich sind. Jemand, der eine schlaf-

lose Nacht hinter sich hat, selbst wenn er die Tora studiert oder Wohltätigkeitsarbeit geleistet 

hat, ist in der Regel zu erschöpft, um sich beim Morgengebet am nächsten Tag zu konzentrie-

ren. Ebenso wird jemand, der in Eile ist, um sich um einen Notfall zu kümmern, zu sehr in 

Eile sein, um seinen Geist auf das Gebet zu konzentrieren, während jemand, der mit verschie-

denen Dingen beschäftigt ist, es schwer haben wird, diese zu vergessen und seine Aufmerk-

samkeit auf das Gebet zu richten. 

Wer über einen längeren Zeitraum regelmäßig betet, wird mit den Gebetstexten immer ver-

trauter und kann sie manchmal sogar auswendig. Diese Vertrautheit kann dazu führen, dass 

man das Interesse an ihnen verliert und sich sogar langweilt; und da die Worte und Sätze fast 

wie von selbst zu fließen scheinen, scheint es für den Beter, der sie rezitiert, kaum notwendig 

zu sein, sich geistig zu betätigen; seine Gedanken schweifen zu anderen Dingen ab, seine Au-

gen schweifen umher, seine Ohren lauschen auf Dinge, die für das Gebet irrelevant sind – und 

all das dient dazu, ihn von der Bedeutung der Gebetsworte abzulenken, die mechanisch rezi-

tiert werden. Es ist nicht ungewöhnlich, dass ein Mensch, der seit seiner Kindheit betet, einen 

Punkt erreicht, an dem er genau das sagt, was er sagen soll – stehen, sitzen oder sich zu den 

entsprechenden Zeiten verbeugen -, ohne sich des Gebets, das er betet, überhaupt bewusst zu 

sein, bis hin zum Vergessen, dass er überhaupt gebetet hat! 

Das Problem des festen Gebets war bereits in der Vergangenheit bekannt, und in früheren Ge-

nerationen waren die Erwartungen an die Festigkeit des Gebets flexibler, um mehr Gelegen-

heit zur inneren Konzentration zu geben, die das Herzstück des Gebets ist. In späteren Gene-

rationen wurde jedoch eine stärkere Fixierung der Gebetsform und der Gebetszeiten einge-

führt,11 vor allem mit dem Argument, dass die meisten Menschen sich ohnehin nicht sehr gut 

konzentrieren können und es daher besser ist, zumindest die regelmäßigen Aspekte des Gebets 

beizubehalten. 

Diese Regelmäßigkeit wird nicht nur aus formalen Gründen aufrechterhalten, sondern umfasst 

auch andere positive Aspekte. Die Regelmäßigkeit des Gebets ist an sich Ausdruck eines be-

sonderen Aspekts des Gebets, insbesondere des öffentlichen Gebets, nämlich dass es eine 

Form des „Dienstes“ ist, eine rituelle Handlung. Auch wenn das einzige Opfer, das im Gebet 

dargebracht wird, das Opfer der Zeit ist, die wir ihm widmen, und das einzige Mahlopfer, das 

wir bringen, ein Wort ist, so stellt dies doch einen Akt der wirklichen Hingabe dar. Und auch 

wenn es sich nicht um ein perfektes Herzensopfer handelt, so ist es doch eine Form des heili-

gen Dienstes. 

Auch aus psychologischer Sicht ist dies keineswegs einfach und unkompliziert. Die 

                                       
11 Den Tosafot zufolge vor allem im Mittelalter, in einigen Fällen auch später. 



Steinsaltz - Über die Kawwana 5 09.05.2023 

Regelmäßigkeit des Gebets verringert zwar die Neuartigkeit und Spontaneität, hat aber auch 

einen anderen Wert, z. B. das Gefühl der Verbindlichkeit, einer ständigen, konstanten Verbin-

dung mit Gott. So wie es Menschen gibt, die ein tiefes religiöses Bewusstsein und ein inneres 

Bedürfnis haben, mit Gott zu „sprechen“, gibt es andere, die dies von sich aus nur selten oder 

gar nicht tun würden. Das regelmäßige Gebet ist selbst für diejenigen, die der Spiritualität von 

Natur aus fernstehen, eine Erinnerung und ein Ansporn, eine Beziehung zu Gott aufzubauen. 

So äußerlich und formell sie auch sein mag, diese Beziehung existiert und funktioniert den-

noch. Obwohl es sich routinemäßig wiederholt, kann gerade die Regelmäßigkeit und Häufig-

keit des festen Gebets Momente echter Kommunikation hervorbringen, die sonst nie stattge-

funden hätten. 

4. Erreichen von Kawwana 

Der „Dienst des Gebets“, wie er von den Weisen Israels genannt wird, ist keine besonders 

leichte Aufgabe. Die größte Schwierigkeit besteht nicht darin, ihn regelmäßig zu verrichten 

und seine Worte zu rezitieren, sondern darin, die notwendige innere Kawwana zu erreichen. 

Damit ein solcher Dienst richtig ausgeführt werden kann, bedarf es dessen, was ein chassidi-

scher Lehrer „die Anstrengung des Geistes und die Anstrengung des Fleisches“ nannte. Nur 

wenigen Menschen ist es vergönnt, ständige Erneuerung und geistige Erregung zu erfahren. 

Für den normalen Menschen ist die damit verbundene Anstrengung und Arbeit eine schwere 

Last, die nicht immer zu tragen ist. 

Aber auch wenn es keine „Zauberformel“ gibt, die für alle gilt, gibt es Wege, Kawwana zu er-

reichen. Die Seele eines jeden Menschen ist eine einzigartige Welt für sich, und was für den 

einen funktioniert, ist für den anderen nicht unbedingt effektiv. Dennoch gibt es einige Rat-

schläge, die für die meisten Menschen bis zu einem gewissen Grad nützlich sein dürften. 

Erstens gibt es bestimmte äußere Maßnahmen, die ergriffen werden können, um zumindest 

Störungen während des öffentlichen Gebets zu verhindern. Die Weisen, von frühester Zeit bis 

heute, warnen vor jeder Art von Unterhaltung in der Synagoge, die nichts mit den Gebeten zu 

tun hat, selbst wenn das Thema weder trivial noch verboten ist. Im Zohar12 heißt es, dass Ge-

spräche in der Synagoge ein verächtliches und arrogantes Verhalten gegenüber der Gegenwart 

der Schechinah (der Form, in der Gott in der Welt allgegenwärtig ist) sind, die dort wohnt. 

Viele Weise haben erklärt, dass dies sogar eine „Entweihung des Namens Gottes“ bedeutet, 

mit allem, was diese schwere Übertretung mit sich bringt. Einer der großen Weisen, Rabbi 

Yom Tov Heller, verfasste ein spezielles Mi she-Berakh-Gebet für diejenigen, die sich wäh-

rend des Gebets nicht unterhalten. 

Shenei Luhot ha-Berif13 zitiert ein Urteil, das es verbietet, kleine Kinder mit in die Synagoge 

zu nehmen, wenn sie noch nicht gelernt haben, sich dort mit dem nötigen Respekt zu verhal-

ten. Die Anwesenheit von kleinen Kindern, die unschuldig spielen oder ihre Eltern und andere 

Gottesdienstbesucher stören, kann eine Quelle ernsthafter Ablenkung während des Gottes-

dienstes sein. So wichtig es für die Erziehung ist, dass Kinder die Synagoge besuchen und 

sich mit ihr identifizieren, so sehr muss darauf geachtet werden, dass dies in einer Weise ge-

schieht, die eine angemessene Haltung des Respekts vermittelt. Wenn der Beter in der Syna-

goge aus familiären Gründen gezwungen ist, auch als Babysitter zu fungieren, wird er für sich 

selbst und andere zum Hindernis. Das Bewusstsein für die Würde der Synagoge und eine in-

nere Haltung der „tempelähnlichen Ehrfurcht“14 ihr gegenüber sind an sich schon ein 

                                       
12 Zohar, Exodus 131b. 
13 Von Rabbi Isaiah ben Abraham Halevi Hurwitz, besser bekannt als der Heilige Schela. 
14 Levitikus 19:30; Yevamot 6b. 



Steinsaltz - Über die Kawwana 6 09.05.2023 

wichtiges Mittel, um durch das Gebet in der Synagoge eine engere und innigere Beziehung zu 

Gott zu erlangen. 

Aber darüber hinaus kann Kawwana durch innere Anstrengung erlangt werden. Der erste 

Schritt ist das einfache Bewusstsein, dass das Beten in der Tat eine andere Art von Realität ist, 

in der der Mensch die größtmögliche Anstrengung unternimmt, um seinen Geist von all den 

weltlichen Dingen zu lösen, mit denen er normalerweise umgeben ist. Unsere Weisen haben 

die Stunde des Gebets als den „Schabbat“ eines jeden Tages bezeichnet, eine Zeitspanne, die 

für heilige Angelegenheiten reserviert ist, in der der Mensch die Sphäre seiner regelmäßigen 

Aktivitäten verlässt und seinen Geist von den Dingen abwendet, die ihn ständig umgeben. 

Natürlich kann man das nicht immer tun, indem man einfach den Wunsch danach äußert; aber 

die Menschen tun immer wieder Ähnliches: Wenn sie Urlaub machen oder ausgehen, um sich 

zu vergnügen, gelingt es ihnen recht gut, ihre Sorgen zu vergessen und sich auf eine andere 

Ebene zu begeben. Wenn die persönlichen Probleme und Sorgen wirklich so schwerwiegend 

sind, dass man sich nicht von ihnen lösen kann, sollte diese Tatsache an sich schon ein Grund 

zum Gebet sein. Anstatt sich also in dieser Zeit über seine Probleme zu sorgen oder über ver-

schiedene Pläne und Möglichkeiten nachzudenken, wie man mit ihnen umgehen kann, sollte 

man über sie beten – ganz gleich, ob sie die Finanzen, die Gesundheit oder irgendeine andere 

Angelegenheit betreffen, die auf einem lastet. Das Gebet sollte nicht vom täglichen Leben ab-

gekoppelt werden, sondern vielmehr ein Mittel sein, das Leben zu bereichern. Wenn man 

seine Sorgen und Nöte vor seinem Schöpfer ausschüttet, dann ist das wahres Gebet. Schon die 

Übertragung eines Problems aus dem Bereich menschlicher Bemühungen und Fähigkeiten in 

den Bereich der Bitte und des aufrichtigen Flehens vor Gott verändert die geistige Haltung 

und das Verhalten des Menschen. 

Ein weiterer Schritt, um Kawwana zu erreichen, ist die bewusste Anstrengung, sich auf das zu 

konzentrieren, was rezitiert wird. Eine solche Konzentration, selbst bei einem kurzen Gebet, 

ist nicht immer erfolgreich; aber in diesem, wie in vielen anderen Bereichen des Lebens, sollte 

man keine extremistische Entweder-Oder-Position einnehmen. Selbst wenn man zu bestimm-

ten Zeiten oder an bestimmten Stellen abgelenkt wird, muss man immer auch die andere Seite 

in Betracht ziehen – nämlich die Zeiten oder Abschnitte des Gebets, in denen es einem gelun-

gen ist, Konzentration und einen gewissen Grad an Kawwana zu erreichen. Darüber hinaus 

wird die Konzentration der Gedanken mit der Zeit und bei beständiger, anhaltender Anstren-

gung leichter. Konzentration jeglicher Art fällt nicht jedem leicht, aber mit der Zeit und mit 

regelmäßiger Übung lernen die Menschen, sich auf Dinge zu konzentrieren, die sie studieren 

oder mit denen sie beschäftigt sind. 

Es gibt noch andere Möglichkeiten, wie Menschen sich selbst helfen können, Konzentration 

und Kawwana zu erreichen. Manche Menschen können sich besser konzentrieren, wenn sie 

Dinge laut rezitieren und betonen, um sich selbst klar zu machen, was sie sagen. (Natürlich ist 

das im öffentlichen Gottesdienst nicht so einfach möglich, obwohl es einige Gemeinden gibt, 

in denen es üblich ist, dass alle laut beten, damit niemand die anderen stört.) 

Manchen Menschen gelingt es, eine vollkommenere Kawwana zu erreichen, wenn sie die 

Worte singen oder eine besondere Melodie in das Gebet einbringen. Nicht jede Musik ist für 

diesen Zweck geeignet, und manchmal kann der Gesang wichtiger werden als der Inhalt des 

Gebets. Aber es gibt bestimmte Melodien, die so komponiert wurden, dass sie zur Meditation 

und Konzentration der Gedanken anregen, und durch die man in eine Atmosphäre der Anbe-

tung eintreten kann. 

Es gibt auch verschiedene Techniken, um sich auf das Gebet vorzubereiten. In der Mischna 



Steinsaltz - Über die Kawwana 7 09.05.2023 

(Berakhot 5,1) heißt es: „Früher pflegten die frommen Menschen eine Stunde lang zu warten 

und dann zu beten.“ Dieses Warten diente dazu, das Herz auf den richtigen Gebetsmodus vor-

zubereiten. In späteren Zeiten verbrachten die Hassidim mehrere Stunden vor dem Gebet, um 

ein Stadium der Kontemplation zu erreichen. Einige tun dies allein durch Meditation, während 

andere diese Zeit dem Studium von Themen widmen, die das Herz bewegen und es auf das 

Gebet vorbereiten. 

Dafür gibt es keine strengen Regeln; vielmehr findet jeder Mensch ein Mittel, das seine Ge-

fühle in Richtung Gebet weckt. Natürlich kann sich nicht jeder regelmäßig eine so lange Vor-

bereitung gönnen; aber selbst wenn man sich ab und zu eine gewisse Zeit dafür nimmt, ist der 

Nutzen einer solchen Vorbereitung nicht nur während des unmittelbar folgenden Gebets, son-

dern auch noch lange danach gegeben. 

Auch die äußere Umgebung ist ein wichtiger Faktor. Seit Generationen haben die Juden da-

rauf verzichtet, Synagogen oder Gebetsbücher mit Illustrationen zu schmücken, um den Geist 

nicht vom eigentlichen Gebet abzulenken. Unsere Weisen empfahlen zwar, Fenster in der Ge-

betsstätte zu haben; diese sollten jedoch nicht auf den Lärm und den Tumult der Straße ge-

richtet sein – was eine Ablenkung bedeuten würde –, sondern zum Himmel zeigen, was nicht 

nur keine Ablenkung verursacht, sondern auch eine größere Kawwana im Herzen hervorruft. 

Selbst die am schönsten geschmückten Synagogen waren in der Regel nur mit Gegenständen 

geschmückt, die heilige Gedanken wecken. Unsere Weisen haben auch empfohlen, dass man 

mit Blick auf einen Ort beten sollte, an dem es keine Gegenstände (und möglichst auch keine 

anderen Menschen) gibt, die die Aufmerksamkeit vom Gebet ablenken könnten. 

Es gibt auch das menschliche Umfeld, die Gemeinde, in der man betet. Wenn man mit Men-

schen betet, zu denen man keine geistige Verwandtschaft empfindet, dann betet man psycho-

logisch gesehen allein. Wenn man alle oder einige seiner Mitbeter nicht mag, kann dies zu ei-

nem ernsthaften Hindernis für das Gebet werden. Man muss sich vor Augen halten, dass das 

Gebet im Wesentlichen ein Eintritt in einen Zustand hoher emotionaler Sensibilität ist. Zwar 

setzt sich der Mensch im Gebet vor allem vor Gott aus, aber in diesem Zustand nimmt er auch 

feinere Dinge wahr, wie die Gefühle und Erfahrungen der anderen. Im Laufe des täglichen 

Lebens lernt der Mensch, seine Seele mit Schutzvorrichtungen abzuschirmen, mit deren Hilfe 

er auch dann noch funktionieren kann, wenn die menschliche und physische Umgebung eine 

Fülle von Reizen bietet, die ihn entweder anziehen oder abstoßen. Während des Gebets muss 

der Betende jedoch nicht nur seine Gedanken konzentrieren, sondern auch eine Bereitschaft 

und Offenheit für emotionale Erfahrungen zeigen. Doch gerade dadurch wird man auch anfäl-

liger für äußere Störungen. 

In einer Hinsicht ist der Beter immer allein und isoliert, auch wenn er in einer großen Gruppe 

von Menschen betet: Im Mittelpunkt seines Gebets steht die Beziehung zwischen dem 

menschlichen „Ich“ und dem göttlichen „Du“ Gottes, wie er sich in diesem besonderen Mo-

ment offenbart. Auch wenn das Gebet meist in der Pluralform formuliert ist und den Einzel-

nen mit dem Volk als Ganzem verbindet, ist es im Kern ein privater Ausdruck und eine per-

sönliche Bindung. So wie ein Mensch sich nicht von der Nahrung ernähren kann, die ein an-

derer isst, so kann er auch nicht beten, wenn er nicht selbst betet. 

Aber aus einem anderen Blickwinkel betrachtet, betet ein Mensch, der allein betet, nicht nur 

als einzelne Person. Das Gebet eines jeden Juden ist in Wahrheit immer im „Namen von ganz 

Israel“. Der Einzelne, der allein im Gebet steht, trägt seine Umgebung mit sich, die Menschen, 

mit denen er auf verschiedene Weise verbunden ist, und sogar die leblosen Gegenstände, die 

ihn umgeben. 



Steinsaltz - Über die Kawwana 8 09.05.2023 

Aus diesem Grund sollte ein Mensch, der in der Öffentlichkeit betet, immer eine Gemeinde 

suchen, die sein Gebet unterstützt, und nicht das Gegenteil. In einer betenden Gemeinde stärkt 

und ermutigt das Gebet eines jeden Einzelnen das Gebet jedes anderen Menschen. In Momen-

ten emotionaler Schwäche oder Trägheit des Herzens kann man an der betenden Gemeinde 

teilnehmen und von ihr mitgerissen werden. 

Die Gemeinde wirkt wie ein Kreis von Tänzern, die sich gegenseitig unterstützen und dem 

Einzelnen helfen, die Müdigkeit zu überwinden und weiter zu gehen, als es jeder für sich al-

lein tun könnte. Der Ba'al Shem Tov erklärt dies mit Hilfe eines Gleichnisses: Um die Höhe 

zu erreichen, bilden die Anbeter eine Art menschliche Leiter, bei der jeder auf den Schultern 

des anderen steht und so dem Einzelnen ermöglicht, in die Höhe zu steigen. Wer diese Leiter 

verlässt, nimmt nicht nur eine Sprosse weg, sondern zerstört die ganze Leiter. Wer dagegen 

eine Gemeinde findet, die zu seinen Gebeten passt, wird durch sie und durch seine Teilnahme 

an ihr gestärkt und erhöht. 

Quelle: Rabbi Adin Steinsaltz, A Guide to Jewish Prayer, New York: Schocken Books 2000, 

S. 34-44. 


