Das Wort Gottes und die Musik bei Luther: Re-Lektiire von Luthers Rhau-
Vorrede von 1538

Von Dietrich Korsch

,Das Thema ist groBer, als es in der kurzen Zeit dieses Anlasses beschrieben werden kann®,
bekennt Luther am Ende einer eingehenden Betrachtung tiber Musik und beklagt, dass er das
besondere Verhéltnis zwischen dem Wort Gottes und der Musik nur unzureichend behandelt
hat.! In der Tat gibt es in Luthers Werk so viele Aussagen Uber das Wort Gottes und ver-
gleichsweise wenige uber die Musik, dass es nicht einfach ist, die beiden Themen in Kombi-
nation zu behandeln. Uber die buchstébliche Frage hinaus stellt sich das systematische Prob-
lem, wie man Musik und das Wort Gottes vergleichen kann. Denn es scheint in der Natur bei-
der zu liegen, dass sie Uber die Erkenntnis hinausgehen; das heif3t, der wahrgenommene Inhalt
beider kann nicht durch Interpretation und Theorie erschopft werden: durch unsere Worte,
durch unsere Sprache. Aber dieser Aspekt, der die Quelle der Schwierigkeit beider Themen
ist, kann auch derjenige sein, der uns erlaubt, ihre Beziehung zu bestimmen. Wir dirfen nam-
lich nicht zGgern, uber das Gehdrte zu sprechen, sowohl tber die Musik als auch tber das
Wort Gottes.

Die Bemerkung Luthers tber die Verwandtschaft von Musik und Theologie ist bekannt. Aber
was bedeutet sie? Eines ist sicher: dass Theologie nicht mit dem Wort Gottes selbst verwech-
selt werden darf.

Um mein Thema zu fokussieren, werde ich mich auf die Interpretation eines einzigen Textes
beschranken, der dadurch bemerkenswert ist, dass er — selbst im Kontext des Werkes von Lu-
ther — eine auBergewohnliche inhaltliche Konzentration auf wenige Zeilen aufweist. Es han-
delt sich um einen Text Gber Musik, der nicht zu seinen am haufigsten veroffentlichten Texten
gehdrt und der auf den ersten Blick vor allem fur seine Auffassung von Musik von Bedeutung
ist — der aber gerade dadurch auch zu einem Schlussel fiir unser Verstandnis von Luthers Auf-
fassung dessen wird, was geschieht, wenn das Wort Gottes am Werk ist. Der Text, tiber den
ich spreche, ist Luthers kurze Vorrede zu der Sammlung Symphoniae iucundae, die der Wit-
tenberger Drucker und Komponist Georg Rhau im Jahr 1538 herausgab und die 52 vierstim-
mige Kompositionen fiir menschliche Stimmen enthielt, unter anderem von Heinrich Isaac,
Johann Walter, Ludwig Senfl und Pierre de La Rue. Die Ausgabe erschien in vier Stimmbu-
chern, deren Tenor die lateinische VVorrede von Luther enthielt. Im Jahr 1564 veroffentlichte
Johann Walter eine deutsche Fassung, wahrscheinlich seine eigene Ubersetzung.?

Ich werde eine genaue Lektiire des Textes vornehmen, damit wir die komplexe Beziehung
zwischen der Musik und dem Wort Gottes besser rekonstruieren kénnen — eine Beziehung, die
hier auf einer musikwissenschaftlichen Reflexion beruht, die jedoch fiir einen religiésen Kon-
text sensibel ist.

Eine genaue Lekture des Vorworts

Lassen Sie uns zunachst die Gattung des VVorworts erldutern. VVorworte dienen in erster Linie
dazu, die Aufmerksamkeit auf das nachfolgende Werk zu lenken, es in einen Kontext zu

1WA 50, 373, 7 f.: ,,Sed res est maior, quam ut hac brevitate utilitates eius describi queant.*

2 Beide Fassungen sind in WA 50, 368-374 verflighar. Eine dritte Fassung (in deutscher Sprache) wurde von Fi-

gulus veroffentlicht. Robin A. Leaver wihlte diese Vorrede als grundlegende Quelle in seinem Kapitel ,,Luther’s
Theological Understanding of Music* in Luthers Liturgische Musik: Principles and Implications (Grand Rapids,
MI: Eerdmans, 2007), (Reprinted: Minneapolis, MN: Fortress Press, 2017), 65-105.

Korsch - Das Wort Gottes und die Musik bei Luther 1 10.05.2023



stellen und, was nicht weniger wichtig ist, es zu loben. Und genau das tut das Vorwort von
Luther . Sie beginnt mit der Skizzierung des weiten Horizonts des Werkkontextes und endet
mit dem Lob des Werkes. Da der kontextualisierende Horizont die Form einer Diskussion
Uber das Wesen der Musik im Allgemeinen annimmt, ist es wahrscheinlich, dass der lobende
Schluss einigermalien tberzeugend erscheint.

Doch den Ausgangspunkt fur das Lob der Musik zu finden, ist nicht einfach, wie Luther be-
kennt, denn Musik ist ein Ganzes, und ein Ganzes kann nicht von auf3en beschrieben werden.
Das Lob muss von innen heraus artikuliert werden, indem Modelle und Methoden fiir das ver-
wendet werden, was die musikalische Notation darstellt, d. h. das Medium des Klangs selbst.
Deshalb ist die traditionelle rhetorische Ordnung der VVorrede unmdglich, und Luther wendet
sich ausdricklich einer anderen Struktur fur seine Rede zu. Wenn die Welt des Klangs univer-
sal ist, gibt es keinen anderen Ausgangspunkt als die Schopfung. Dies ist also der eigentliche
Anfang von Luthers Vorrede:

Wenn Sie sich fur Musik interessieren, werden Sie feststellen, dass Musik seit dem
Beginn der Schopfung wie ein Kleidungssttick fir jedes Lebewesen geschaffen wurde,
sowohl in seinem individuellen Leben als auch in seiner gemeinschaftlichen Existenz.
Es gibt nichts ohne Klang.?

Die Argumentation hinter dieser Erkenntnis ist weitreichend. Denn Luther begreift die Luft
als das grundlegende Medium des Klangs. Luft ist in erster Linie die Lebensbedingung fir die
Landtiere, und sie stellt zugleich das Medium ihrer Begegnung dar. Obwohl die Luft selbst
unsichtbar und ohne eigenen Klang ist, kann es ohne Luft kein Leben und keine Kommunika-
tion geben. Mehr noch: Die Luft, obwohl unsichtbar, wird zum Vermittler von Klang und Mu-
sik und Sinn. Es ist, wie Luther bemerkt, eine Art Wunder am Werk, wenn sich das physikali-
sche Phanomen der Luft in ein sinnliches, horbares und zugleich verstandliches Phanomen
verwandelt.

Mit dem ndchsten Schritt seines Schemas wendet sich Luther vom allgegenwértigen Medium
des Klangs dem Vorkommen von lebenden Kdrpern zu, die eine Folge von Tonen erzeugen.
Wir mussen also Objekte hinter uns lassen, die nur dadurch klingen, dass sie von aul3en be-
wegt werden, zum Beispiel durch den Wind. Wir wissen nicht genau, was mit den Vdgeln ge-
schieht, die zu singen scheinen; zumindest versuchen wir, Arten von Melodien zu héren, d.h.
eine Ordnung von Tdnen in einer zeitlichen Abfolge, die zusammenzugehdéren scheinen. Si-
cherlich hat der Gesang der VVogel sowohl eine physiologische Grundlage als auch eine ver-
haltensbezogene Absicht. Wir nehmen wabhr, dass ein ganz anonymer Klang zu einer sinnvol-
len Abfolge wird; dies kann nicht ohne eine Art Geist geschehen. Aber es scheint vorausge-
setzt zu sein, dass wir als Menschen, die wir den VVogeln zuhéren, eine Art Ausdruck in ihren
AuRerungen finden. Deshalb wendet sich Luther der menschlichen Stimme zu — und der
menschlichen Fahigkeit, das, was in der Welt klingt, zu héren und zu verstehen.

Es besteht kein Zweifel, so Luther, dass die menschliche Stimme alle anderen Klange tber-
trifft. Zwei verschiedene Aspekte sind es wert, an dieser Stelle untersucht zu werden. Der
erste ist die erstaunliche Tatsache, dass die menschliche Stimme, die von der kleinen mensch-
lichen Zunge und der engen menschlichen Kehle erzeugt wird, so grof3e Entfernungen in der
Welt erreicht. Was Menschen artikulieren, sei es durch Sprechen oder Singen, geht tiber die
unmittelbare Intimitat hinaus und wird potenziell 6ffentlich. Menschliche Rufe verbreiten sich
uber grof3e Entfernungen und ermdéglichen Kommunikation. Dies ist der erste Aspekt. Der
zweite ist mit ihm verbunden — oder besser gesagt, er erklart den ersten. Denn die menschliche

3 WA 50, 368-369.
Korsch - Das Wort Gottes und die Musik bei Luther 2 10.05.2023



Kommunikation ist nicht nur eine Frage der Erzeugung und des Empfangs von Ténen, son-
dern vielmehr eine Frage des Verstandnisses der erzeugten und empfangenen Tone. Es ist das
Erfassen des Sinns dessen, was von den Ohren aufgefangen wurde, das wirklich zu den 6f-
fentlichen Wirkungen des Horens fuhrt. Wenn der Horer das Gehorte versteht, macht er sich
den Inhalt zu eigen, der sich nicht anders als durch die Verinnerlichung &uf3erer korperlicher
Empfindungen darstellen l&sst. Und das elementare Medium der Aneignung auf3erer Einfliisse
ist das Horen, das Erfassen des Sinns in den von unseren Ohren empfangenen Klangen. Lesen
und Schreiben sind natirlich spatere Konstellationen der gleichen Funktion.

Luther geht an dieser Stelle recht schnell vom Héren zum Verstehen tiber. Dennoch stellt er
fest, dass es einen echten und entscheidenden Unterschied zwischen den beiden gibt — indem
er darauf hinweist, dass die Philosophen bis zu diesem Zeitpunkt (und, wie wir annehmen
maussen, fur alle Zeiten) nicht in der Lage waren, die Entwicklung vom Héren zum Verstehen
zu erklaren, die definitiv nicht ohne Klang stattfindet. Denn gerade in der Rezeption des hor-
baren Phdnomens findet das statt, was wir die Bildung des intelligiblen Sinns nennen. Der Ge-
brauch von Worten, von Sprache, bleibt notwendigerweise mit der Welt des Klangs verbun-
den. Mehr noch, unsere gesamte menschliche Existenz ist davon gepragt, dass wir als ver-
nunftbegabte Tiere beiden Seiten angehdren: der empfindsamen und der intelligiblen Welt.
Und die Musik, so scheint es, definiert die Tatsache, dass wir unser physisches Leben nicht
ohne empfindsame AuRerungen leben kénnen — noch bevor wir uns entschlieRen, etwas zu &u-
Rern. Lachen und Weinen sind die beiden Phanomene, die Luther an dieser Stelle seiner Vor-
rede anspricht. Er hat gute Grunde, uns an diese Eigenart der menschlichen Existenz zu erin-
nern; wir, die wir nach Helmut Plessners Lachen und Weinen leben, wissen mehr dartber.*

Was wir aus Luthers Beschreibung der menschlichen Existenz lernen, ist die Bedeutung, die
er dem vor-voluntaren Zustand des menschlichen Lebens und der menschlichen AuRerung zu-
schreibt. Und wir dirfen nicht vergessen: Die Musik ist die eigentliche VVerkdrperung dieser
Struktur. Deshalb betont Luther in der folgenden Passage den affektiven Zustand des Men-
schen und seine Beziehung zur Musik: Musik ist, wie es in dem berithmten Satz heifit, ,,die
wahre Herrin und Fiihrerin der menschlichen Affekte*.> Affekte — oder Emotionen (ich ver-
wende die Begriffe hier gleichbedeutend) — sind die eindeutigen Zeichen dafiir, dass die
menschliche Existenz — das verniinftige Wesen in einer Welt der Sinne — niemals von der Ver-
nunft allein beherrscht werden kann. Es gibt Kré&fte in der menschlichen Natur, die das
menschliche Selbstverstandnis und auch das menschliche Verhalten bestimmen. Affekte dre-
hen den Menschen in diese oder in eine andere Richtung. Sie reilRen den Menschen aus seiner
Mitte heraus. Sie machen die Abhangigkeit des Menschen spirbar, der wie ein Baum im
Wind hin und her geschiittelt wird. Aber Luther sagt, dass die Musik ,,die eigentliche Herrin
und Fiihrerin der menschlichen Affekte* ist. Wie ist das moglich?

Um diese Frage zu beantworten, missen wir in erster Linie die Art und Weise betrachten, in
der Luther die primare Wirkung der Musik einfiihrt, ndmlich die moderierende oder wech-
selnde Macht der Musik uber unsere Affekte oder Emotionen. Wie ich schon sagte, reiRen die
Affekte den Menschen aus seiner Mitte, so dass er die Kontrolle iber sich selbst verliert und
nicht mehr in der Lage ist, eine Position des Gleichgewichts zu erlangen. Hier kommt die
Musik ins Spiel und tut ihre Arbeit: ,, Traurige werden aufgerichtet, Frohliche werden angst-
lich, Verzweifelte werden ermutigt, Anmaende brechen zusammen, Verliebte werden beru-
higt, Hassende werden gemildert.“ (eigene Ubersetzung).® Bemerkenswert ist hier, dass
Luther nicht die Macht der Musik betont, affektive Zustdnde zu tibertreiben oder zu verstér-

4 Helmut Plessner, Lachen und Weinen: Eine Untersuchung nach den Grenzen des menschlichen Verhaltens
(Bern: Francke, 1950).

SWA 50, 371, 2.

6 WA 50, 372, 5-7.

Korsch - Das Wort Gottes und die Musik bei Luther 3 10.05.2023



ken. Im Gegenteil, er betont die vermittelnde Rolle der Musik, die den Menschen hilft, ihre
Mitte und ihr verlorenes Gleichgewicht wiederzufinden, obwohl wir alle von unseren Affek-
ten korperlich bewegt und erschiittert bleiben.

Merkwiirdigerweise fithrt Luther gerade an dieser Stelle den Begriff ,,Wort Gottes* ein . Das
Wort Gottes regiert und ordnet auch die menschlichen Affekte. In gewissem Sinne folgt seine
Funktion der Kraft der Musik, gesehen unter dem Deckmantel ihrer unmittelbaren Wirkungen
auf die Seele — dem Ort, an dem unsere Affekte wohnen. Andererseits erreicht das Wort Got-
tes die menschliche Seele auf eine tiefere Weise. Das hat vor allem damit zu tun, dass das
Wort Gottes semantische Inhalte verwendet, gesprochene Worte voller Substanz. Es ist in
erster Linie das Phanomen der Predigt, das Luther hier im Blick hat. Aber auch unter diesem
Gesichtspunkt bleibt eine tiefe Verbindung zur Musik bestehen, denn die Verbindung von
Wort und Ton ist auch ein Merkmal der entwickelten menschlichen Musik. Wir kdnnen also
davon ausgehen, dass hier ein hohes Mal? an Néhe zwischen gesungener Musik und dem Wort
Gottes bezeichnet wird. Ein Beispiel dafr ist leicht zu finden: Luther erinnert uns an diesen
Aspekt vor allem in den Psalmen.

Wenn wir das Wirken des Wortes Gottes in Analogie zur Musik néher betrachten, stellen wir
fest, dass es in der Mitte der menschlichen Seele einen inneren Wendepunkt gibt: Durch die
Berlihrung mit dem Wort Gottes in ihrer unmittelbaren affektiven Existenz wird die Seele
bewegt, sich auszudriicken. Das Ausdrucksmittel der Seele ist auch die Musik, aber die Musik
erhalt in diesem Moment ihren prézisesten Sinn: Sie dient als Ausdruck des Lobes des Herrn.
Wo die menschliche Seele in ihrem Geflhlsleben durch das Wort Gottes berthrt wird, wird
die Musik also zur notwendigen Form ihres Selbstausdrucks.

Wir mussen spater erkléren, wie das Wort Gottes im Grunde die menschliche Ausdrucksfahig-
keit provoziert. Bleiben wir vorerst bei der inneren Wende vom Héren der Musik und des
Wortes Gottes zum Ausdruck dieser inneren Entschlossenheit. Die Folge ist, dass jeder
Mensch seine eigene Stimme hat. Luther spielt auf die strenge Individualitat jeder menschli-
chen Stimme an, die die bedeutendste Darstellung der Individualitét ist. Diese Individualitét
liegt in der Art und Weise, wie wir durch das Wort Gottes angesprochen werden: Das macht
jeden von uns einzigartig. Gewiss ist dies, wie alles, woriiber Luther nachdenkt, eine theologi-
sche Auslegung. Wir missen jedoch anerkennen, dass diese Interpretation einer ansonsten
eher trivialen empirischen Kontingenz einen tieferen Sinn verleiht. Denn wenn sogar das
physiologische Datum der individuellen Stimme auf das Wort Gottes bezogen ist, gehdrt die
Korperlichkeit der Sprache, wenn sie durch Musik vermittelt wird, zur Sphére des religidsen
Lebens. Anders ausgedriickt: Selbst die grundlegendsten und natirlichsten Funktionen der
menschlichen Existenz, wie der Selbstausdruck durch das Medium des Klangs, miissen in
einem breiteren kulturellen und vielleicht besonders religiésen Sinn verstanden werden. Es
bleibt erstaunlich, dass Luther ausgerechnet an dieser Stelle seines Diskurses an den Ausdruck
der menschlichen Individualitat durch die menschliche Stimme erinnert.

Wir dirfen nicht Gbersehen, dass diese Erkenntnis auch dem néchsten Schritt in seiner Argu-
mentation dient. Was wir tatsachlich vorfinden, ist der unterschiedlichste Status der Mensch-
heit — Menschen, die durch ihre individuellen Stimmen getrennt sind. Gewiss, diese Differen-
zierung der Menschen untereinander ist die Voraussetzung fur Austausch und Verstandigung,
sowohl in technischen als auch in moralischen Fragen. Aber wie wir wissen, fuhrt die Auffor-
derung zur Verstandigung nicht sofort zu deren Verwirklichung. Hier ist die Musik die L6-
sung, vor allem die mehrstimmige Musik, und hier kommt eine weitere wichtige Erkenntnis
ins Spiel, ndmlich der wunderbare Charakter der Mehrstimmigkeit. Wir kénnen Luthers Er-
staunen darlber nachvollziehen, dass verschiedene Stimmen zusammenklingen und ein Gan-
zes bilden, ein Ganzes, das nicht existiert, bevor es aufgefihrt wird. Was wir sehen, sind

Korsch - Das Wort Gottes und die Musik bei Luther 4 10.05.2023



Notensysteme und Noten innerhalb eines Notationssystems, und was wir horen kénnten, sind
nur einzelne Noten einer Melodie. Doch was aufgefuhrt wird, geht Gber die geschriebenen
Formeln und die eingelibte Monodie hinaus: Es scheint sich ein ganzer Kosmos zu erdffnen,
der nicht erwartet oder geplant werden konnte. Genau das ist der Gipfel, den Luther mit seiner
Argumentation erreichen musste: das Lob der Symponiae iucundae als Wunder der Kunst und
als Hohepunkt der Musik. Der ganze Kosmos ist es, wo wir mit diesem Text tatséchlich an-
kommen. Und in dieser Hinsicht fiihrt uns der Schluss zurlick zum Anfang des Textes.

Wir brechen also die Lekture des Vorworts von Luther hier ab. Wir wenden uns nun einer sys-
tematischeren Bewertung seiner Ideen zu und beginnen mit der Analyse dessen, was tber Mu-
sik gesagt wurde. Dies wird uns in einer spateren Argumentation zu einer Diskussion von Lu-
thers Verstandnis des spezifischen Charakters des Wortes Gottes fiihren.

Systematische Aspekte des Musikbegriffs

Was lernen wir aus dem Vorwort von Luther Gber Musik? Beginnen wir damit, wo er am
Ende ankommt, namlich bei der Mehrstimmigkeit. Wir werden sehen, dass es eine durchge-
hende Linie vom Schluss zum Anfang gibt. Ich mdchte sechs Aspekte unterscheiden.

Erstens ist die Mehrstimmigkeit, die Musik in Teilen, die hochste Form der musikalischen
Kunst. Die mehrstimmige Musik tbertrifft sowohl die Malerei als auch die Poesie. Die Male-
rei bringt die Dinge in einem zweidimensionalen Raum zusammen; wir, die wir die Malerei
betrachten, missen das, was sich auf der Leinwand verdichtet hat, aufldsen, es in eine Ge-
schichte tbertragen und die Emotion entdecken, die in Farbe und Kontur ausgedriickt wurde.
Die Poesie ist ndher an uns selbst. Sie erzahlt Geschichten, ruft Emotionen hervor, bleibt aber
normalerweise innerhalb eines linearen Modells, auch wenn die Erzdhlung viele Momente der
Spannung und Widerspriiche aufweist, wie zum Beispiel in Tragddien. Was wir der Poesie
nicht nehmen koénnen, ist der Charakter, den sie in der Auffiihrung erlangt, zumindest potenzi-
ell; in dieser Hinsicht ist die Poesie ein Teil der Musik. Die Polyphonie hingegen lebt von der
Synchronitat verschiedener Stimmen, die gemeinsam ein neues Kunstwerk schaffen, das man
weder sehen noch lesen, sondern nur héren kann. Sie existiert in der Zeit und bleibt nur im
menschlichen Gedachtnis, aber nicht als materielles Gut, sondern nur als Anleitung fur die
Wiederholung der Auffiihrung. Was erklingt, die verschiedenen Stimmen zusammenfihrend,
klingt als Ganzes, obwohl es einen zeitlichen Anfangspunkt hat und zu einem Ende kommt. In
dieser Hinsicht ist das von der polyphonen Musik geschaffene Ganze eine Analogie der
Schopfung, die sich inmitten der endlichen Welt entfaltet. Gerade die Mdglichkeit, mehrstim-
mige Musik zu schaffen, erscheint Luther als ein gottliches Geschenk an die Menschheit.
Durch die Musik entsteht ein schopferisches Ergebnis, das die menschlichen Fahigkeiten
Ubersteigt, auch wenn die Musik von Menschen ausgefuhrt wird. Das Musizieren ist ein
menschlicher Ritterschlag an Gott.

Naturlich wirden wir heute eher zégern, uns auf eine so starke theologische Interpretation
einzulassen. Dennoch bleibt das Problem bestehen, wie die musikalische F&higkeit des
Menschen zu verstehen ist. Es liegt nicht nur an der Tradition der letzten Jahrhunderte, dass
man religiose Begriffe wie ,,Genie* oder ,,Schopfer verwendet, wenn man von Komponisten,
Knstlern oder Interpreten spricht. Dies deutet darauf hin, dass wir eine gewisse kulturelle
Kompetenz beim Komponieren und Auffiihren von Musik anerkennen missen, ohne den
Ursprung der Musik endgultig erklaren zu kénnen.

Zweitens sind wir aufgerufen, das Zusammentreffen von Wort und Ton in der Musik zu beob-
achten. Offensichtlich gibt es Unterschiede, die kombiniert werden. Die Sprache bezeichnet
spezifischere Absichten als die Tone. Die Sprache versucht, ihren Bezug zu fixieren, wahrend

Korsch - Das Wort Gottes und die Musik bei Luther 5 10.05.2023



der Klang oft Gberhaupt keinen bestimmten &uReren Bezug hat. Worte suchen sich Adressa-
ten, Klange breiten sich unwillkdrlich aus. In der Kombination unterstiitzt jedes das andere:
Die Intentionalitat des Wortes wird in Bezug auf den Affekt verstarkt, wahrend die Affektivi-
tat der Musik in eine verstandliche Richtung gelenkt wird. Wort und Musik bilden zusammen
ein sehr starkes Amalgam der Kunst. Unter diesem Gesichtspunkt ist es nicht verwunderlich,
dass die Oper in der Moderne zu einer so wichtigen Kunstgattung wurde.

Gleichzeitig missen wir angesichts der vielféltigen Aspekte eines musikalischen Werks zuge-
ben, dass die Vokalmusik tber die reine Nutzlichkeit hinausgeht. Befehle, zum Beispiel beim
Militar oder am Arbeitsplatz, werden nicht gesungen. Das Singen eines Textes dient dazu, ihn
von jeder direkten Anwendung zu befreien. So entsteht die Idee der Zweckfreiheit, die aller
menschlichen Kultur zugrunde liegt. Man kann also sagen, dass kulturelle Produktionen das
Zeichen des Uberflusses tragen. Musik ist nicht notwendig fiir das menschliche Leben in der
Welt — aber sie ist universell prasent. Also — woflr? Wére es nicht verniinftig, dartiber nach-
zudenken, dass die Musik gerade zum Lob Gottes entstanden ist?

Dieses Element des Uberflusses kann auch anders verstanden werden. Aber die Frage ist nach
wie vor: Wie sollten wir den kulturellen Reichtum anders interpretieren? Die Uberwiegende
Mehrheit der asthetisch sensiblen Menschen wird enttduscht sein, wenn sie mit neuropsycho-
logischen Interpretationen der Kunst, insbesondere der Musik, als bloRe Elemente der natir-
lichen Evolution zugunsten der biologischen Reproduktion konfrontiert werden.

Drittens: Eines der Dinge, die wir in der Musik finden, ist die Beteiligung des einzelnen Men-
schen. Das hat mit der Nicht-Intentionalitat zu tun, tber die wir vorhin nachgedacht haben.
Wir kénnen nicht sagen, nicht von aullen sehen, was passiert, wenn Musik gehort wird. Wie
sollten wir ,,Musik verstehen* beschreiben? Es ist offensichtlich, dass es einen groRen Unter-
schied zwischen dem Verstehen von Musik und dem Verstehen eines Textes oder einer Theo-
rie gibt. Wir wissen nur aus eigener Erfahrung, was mit Musikverstehen gemeint sein konnte,
und wir kénnen versuchen, unsere eigene Erfahrung auf andere zu ibertragen, eher experi-
mentell. Echtes Verstehen sollte uns zu einem eigenen Ausdruck unserer selbst fiihren, auch
wenn wir nicht die Fahigkeit haben, Musik auf befriedigende Weise zu komponieren oder
aufzufiihren. Dennoch wird die Beriihrung mit Musik im Herzen unseres Wesens zwangslau-
fig eine Reaktion hervorrufen — und sei es nur eine erhohte Empfindsamkeit, so dass wir eine
groliere Moglichkeit haben, uns auszudriicken.

Natdrlich kann man Musikkonzepte finden, die dieser Meinung zu widersprechen scheinen;
Konzepte, die mehr oder weniger auf die Verschmelzung des Subjekts mit dem Gehdrten
abzielen. Diesen Aspekt der Musik kdnnen wir nicht leugnen. Auch hier ist es das Moment
der Nicht-Intentionalitat und der sprunghaften Verbreitung, das fir diesen Effekt verantwort-
lich ist. Aber selbst in Fallen, in denen versucht wird, Musik und Horer zu vereinen, bleibt das
bloRe korperliche Ereignis des Horens ein individueller Akt. Es provoziert vielmehr eine
strenge Beurteilung von Musikarten, die darauf abzielen, die Subjektivitat des Horers zu eli-
minieren.

Viertens: Musik und Affekte. Die Verbindung von Musik und Affekten ist ein géangiges The-
ma, auch im zeitgendssischen Diskurs. Es ist jedoch nicht einfach zu erklaren, warum Musik
die Affekte beherrschen konnte. Ausgehend von den Vorschldgen von Luther kénnen wir den-
noch versuchen zu erklaren, wie dies moglich ist. Erinnern wir uns an Luthers Beschreibung
der Fahigkeit der Musik, die scharferen Affekte, die sich normalerweise immer selbst verstar-
ken, zu vermitteln oder zu méRigen. Die M&Rigung dieser Affekte ist nur dann méglich, wenn
der Nachwuchs der Musik nicht das Gefuihl selbst ist. Obwohl der musikalische Ausdruck eng
mit der korperlichen Empfindung verbunden ist, leitet sich seine kulturelle Kraft nicht von

Korsch - Das Wort Gottes und die Musik bei Luther 6 10.05.2023



diesem Ursprung ab. Vielmehr ist das Produzieren von Musik eine eigenstandige kulturelle
Kompetenz, eine schopferische Kraft und damit analog zur Schépfung Gottes. Musikalische
Strukturen — Tonalitat, Rhythmus, Dynamik usw. — stellen daher in sich eine Begegnung mit
der Macht Gottes dar, mit der er die Welt regiert. Die Moderation der Affekte zielt also nicht
auf ein neutrales Gleichgewicht stoischer Ataraxie ab, sondern hélt die Dynamik der mensch-
lichen Seele zwischen den beiden Extremen der Freude und der Angst fest, wie sie sich in den
intensiv korperlichen, aber ausdrucksstarken Akten des Lachens und Weinens zeigt. Die Mu-
sik bertihrt den Menschen in besonderer Weise, da wir unser Leben in der Mitte zwischen
dem Lachen und dem Weinen leben. Auf diesen Punkt werden wir spater zurtickkommen,
wenn wir Gber den Begriff des Wortes Gottes nachdenken.

Funftens: Wir haben bisher gesehen, dass die Musik ein Extremfall des Zusammentreffens
von naturlicher Veranlagung und kultureller Fahigkeit ist. Was beim Menschen der Fall ist,
findet auch in der nichtmenschlichen Natur seinen Platz. Die Fahigkeit der Tiere, auf nonver-
bale Weise zu kommunizieren, mit Mitteln, die wir von Natur aus nicht verstehen kénnen, ist
ein anschaulicher Ausdruck der Tatsache, dass nichts in der gesamten Schépfung ohne Geist
ist. Dass wir in einem geschaffenen Kosmos leben, zumindest auf der Erde, in dem Kommu-
nikation allgegenwartig ist, ist nicht nur ein Ergebnis der zufélligen Evolution, sondern ein
Zeichen gottlicher Gegenwart mitten in der Evolution. Deshalb gehért auch unsere leibliche
Existenz zur Natur, wie sie ist; wir sind nicht das Gegenteil der natiirlichen Umgebung, in der
wir leben — die Kultur trennt uns nicht von der Natur, wie auch die Natur selbst ihre geistige
Seite hat. Diese Erkenntnis ist keine spekulative Behauptung, sondern das Ergebnis unserer
Reflexion Uber die Tatsache, dass es Musik in der Welt gibt. Die menschliche Kreativitét in
der Musik ist der Ausdruck des schépferischen gottlichen Geistes in Gottes Schopfung.

Sechstens: Um unsere Ausfiihrungen tber den Stellenwert der Musik abzuschliel3en, méchte
ich betonen, dass Luther sich nicht auf die Spharenharmonielehre beruft. Er geht einfach von
der Schopfung aus, so dass auch die Musik ein natirliches Phanomen ist, wenn auch eines mit
einer impliziten geistlichen Kraft. Die Spharenharmonie hingegen stellt ein unpersonliches
Beziehungskonzept dar, das am besten durch die Musik erkannt werden kann. In dieser pytha-
goreischen Theorie behélt die Musik eine Schlisselfunktion flir das Verstandnis des Ganzen,
aber hier sind die harmonischen Strukturen zeitlos aktuell, allgegenwartig Uber die Verande-
rungen des Lebens hinaus. Luther ist Giberzeugt, dass die Schopfung, die vom personlichen
Gott als Gegeniiber der Welt ausgeht, alle Mdglichkeiten erdffnet, Musik zu verstehen und zu
praktizieren. Es ist das physikalische Phdanomen der Luft, das als Medium der Musik genutzt
wird, nicht mathematische Beziehungen wie in der pythagoreischen Theorie. Der Name Luft
ist auch fur Luthers Auffassung von der Gegenwart des Geistes in der Schdpfung von Bedeu-
tung. Wir miissen davon ausgehen, dass fur Luther der unsichtbare Charakter der Luft ein Zei-
chen des Geistes ist, bei dem wir nicht sehen kénnen, wie die Kommunikation funktioniert,
auch wenn wir nicht leugnen kénnen, dass sie funktioniert. Die Luft ist sozusagen ein Indiz
fiir den nicht-mechanischen Transport von Informationen; deshalb eignet sich die Luft fiir den
geistigen Austausch. Vergessen wir nicht: Es ist der Geist iber den Wassern, der den Aus-
gangspunkt der Schopfung markiert, wenn wir Genesis 1 folgen.

So lasst sich der Bogen, der vom Beginn der Schopfung bis zur Vielstimmigkeit der Stimmen
reicht, leicht nachvollziehen. Die kurze Vorrede umfasst ein Ganzes, wahrend sie gleichzeitig
innerhalb dieses Ganzen bleiben muss — ein scheinbarer Widerspruch, der allein durch die
Musik moglich ist.

Korsch - Das Wort Gottes und die Musik bei Luther 7 10.05.2023



Von der Musik zum Wort Gottes

Was erfahren wir tiber das Wort Gottes, wenn wir unsere Erkundung wie bisher vom Phéno-
men der Musik her beginnen? Zum einen kénnen wir sicher sein, dass wir auf Aspekte des
Themas stol3en, die im theologischen Diskurs nicht tiblich sind — aber vielleicht anschaulicher
sind. In diesem Sinne werde ich hier in umgekehrter Richtung wie bei der vorangegangenen
Diskussion tber Musik vorgehen, namlich vom Anfang des Textes von Luther bis zum Ende.
Ich mdéchte flnf Elemente unterscheiden.

Erstens: Das Wort Gottes gehort zur Schopfung. Es nimmt am geschaffenen Kosmos teil und
erfasst analoge Strukturen, wie sie anderen Geschdpfen zu eigen sind. Das grundlegende Ele-
ment ist naturlich die Ko-Prasenz von natiirlichen und geistigen Momenten. Wir finden in der
geschaffenen Natur nichts, was ohne Kommunikation mit anderen Geschopfen ist. Da sie alle
ihre Existenz Gott verdanken, sind sie vereint, ihre empirischen Unterschiede unsichtbar. Im
spezifischen Sinne der Kommunikation, d. h. durch die Art und Weise, wie sie die Verbin-
dung mit anderen verwirklichen, erflllen alle Geschopfe ihre Aufgabe, eine Aufgabe, die
ihnen vom Schopfer gegeben ist. In dieser Hinsicht gehort auch der Mensch zu den anderen
geschaffenen Wesen, und wenn das Wort Gottes ins Spiel kommt, dann nicht als etwas Uber-
natlrliches, wie im Sinne einer auRerweltlichen Tatsache; vielmehr knipft das Wort Gottes
auf einer wesentlichen Ebene an die Art und Weise an, wie der Mensch sein Leben fuhrt. Wir
werden in Kiirze sehen, auf welche Weise das Wort Gottes im Grenzbereich der menschlichen
Existenz wirkt.

Zweitens: Das Wort Gottes nimmt am menschlichen Leben teil. Was in den Geschépfen zu-
kunftstrachtig ist, wird in der menschlichen Existenz deutlich und explizit. Die Konkretheit
des Lebens zeichnet sich durch zwei Besonderheiten aus, namlich durch die Abwechslung und
die Verbindung der existentiellen Dimensionen. Das menschliche Leben erfiillt seine Auf-
gabe, indem es die bloRe Identitét seiner selbst verl&sst, indem es sich im variablen Verlauf
des Lebens erprobt und bewahrt. Wir missen hinter uns lassen, was wir sind — um zu werden,
was wir sein werden. Und wir missen erkennen, dass der Weg durch das Leben geféhrlich ist
und dass wir um die Gefahr wissen. Deshalb ist unser inneres Leben von Freude und Angst
erregt. Die Freude steht fiir den Moment, in dem wir unser Ziel erreichen, die Angst ist unser
Begleiter auf dem Weg, denn wir wissen, dass es nicht in unserer eigenen Macht steht, das zu
erreichen, wonach wir streben. Im Lachen und Weinen kommen die emotionalen Extreme un-
willkirlich zum Ausdruck, wir kénnen diese AuBerungen nicht zuriickhalten. Unser leibliches
Dasein ist zutiefst vom Ausdruck durchdrungen; der Ausdruck gehdrt zu unserem natirlichen
Leben. Wir wissen, dass diese Struktur des Lebens die unsere ist. Wir massen in ihr leben, im-
mer in der Hoffnung, dass die innere Spannung uns nicht entzweibrechen wird. In der starken
Spannung von Freude und Angst versuchen wir, unsere Existenz zu erhalten, indem wir un-
sere Kréfte biindeln, ohne die Inkoh&renz unseres Lebens endgiiltig Uberwinden zu kénnen.

Drittens — und das ist der Punkt, an dem das Wort Gottes deutlich wird — beruhrt die Musik,
wie wir gesehen haben, unser Gefiihlsleben auf eine Weise, die mehr Ordnung in den vielfalti-
gen Spannungen des Lebens verspricht. Aber die Verheil3ung, die die Musik anbietet, muss
ihre Wurzeln in einem absoluten Gegenstuick finden. Die menschliche Zerrissenheit kann
nicht allein durch nattrliche Mittel zusammengehalten werden, auch nicht durch das Phéno-
men der Musik allein. Es muss ein unbedingtes Element geben, das die menschliche Einheit
inmitten aller Unordnung anspricht. Genau das tut das Wort Gottes. Hier missen wir zwei
Elemente unterscheiden.

In menschlichen Worten spielen Klang und semantischer Inhalt zusammen; dies ist das erste
Element. Die Intentionalitadt der Worte und die Affektivitat des Klangs sprechen die menschli-

Korsch - Das Wort Gottes und die Musik bei Luther 8 10.05.2023



chen Subjekte in einer Weise an, die einem musikalischen Reiz entspricht. Dadurch wird die
Dimension der Affektivitat erreicht, und die Affekte werden verandert. Das Wort Gottes — das
andere Element — erscheint im Modus der menschlichen Sprache in dem Moment, in dem die
affektive Basis der menschlichen Existenz angesprochen wird, d. h. in der Doppelstruktur von
Freude und Angst; insbesondere dann, wenn sie nicht auf bestimmte Objekte der empirischen
Erfahrung bezogen sind. Wenn Gott selbst das Gegenlber von Freude und Furcht ist, werden
diese beiden elementaren Affekte durchaus deutlich. Wer sich in dieser Dimension angespro-
chen fiihlt, wer weil3, dass es keine Ausrede mehr gibt, der fuhlt sich im Gegensatz zu Gott
verortet und im selben Moment beurteilt und anerkannt. Dies geschieht vor allem im affekti-
ven Bereich der menschlichen Subjektivitat, in der Sphare, in der wir keine Kontrolle mehr
uber unsere eigenen Affekte ausiiben kdnnen. Wir fiihlen uns dem Wort Gottes in einer Weise
ausgesetzt, die der Art und Weise, in der wir uns der Kraft der Musik ausgesetzt fiihlen, genau
analog ist. Wir konnen ihr nicht widerstehen, sondern missen einfach folgen, wenn wir horen,
was die Grundtatsache unserer eigenen Existenz ist. Daher konnen wir sagen, dass sowohl die
Musik als auch das Wort Gottes den Menschen zur Wahrheit seiner Existenz fuhren.

Dies ist die grundlegende Funktion des Wortes Gottes. Wir erkennen an, dass der Gebrauch
des Wortes ,,Gott™ unverzichtbar ist — wir brauchen die prazise Bezeichnung des Unbedingten,
aber in einer personlichen Gestalt. Die Funktion hdngt jedoch nicht allein vom Begriff ,,Gott*
ab; es ist charakteristisch fur Luthers Konzeption des Wortes Gottes, dass der Mensch durch
dieses Wort unmittelbar, d. h. in seinem inneren Gefihlsleben, angesprochen wird. Die Art
der Ansprache ist der Beweis flr seine gottliche Authentizitat.

Viertens: Die Funktion des Wortes Gottes fiihrt zu spezifischen Wirkungen. Wie wir bei der
Untersuchung der Wirkung der Musik gesehen haben, ist das erste Ergebnis eine Art Individu-
alisierung. Die Konfrontation mit den eigenen Emotionen, das Spiiren der lebendigen Affekte,
macht den Menschen sofort zu einem isolierten Individuum. Das Wort Gottes geht noch tie-
fer, da es sich nicht auf die Ebene der verschiedenen Affekte in ihrer Vielfalt konzentriert,
sondern auf den Kern aller Affekte, nd&mlich die Spannung von Freude und Angst. Auf diesem
Grund angesprochen zu sein, ist die letzte und tiefste Individualisierung, die moglich ist. Denn
die Freude begleitet die lichte, helle Gottesbeziehung, wahrend die Angst die emotionale Ent-
sprechung einer gestorten Gottesbeziehung ist. Wir kdnnen sagen, dass in dieser Spannung
von Angst und Freude die theologische Differenz von Gesetz und Evangelium vor dem Forum
des eigenen Geflihls und Gewissens spirbar wird.

Aber die individuelle Existenz, die hier empfunden wird, bekommt im selben Moment eine
weitere Bestimmung, namlich auf andere gerichtet zu sein. Obwohl das Wort Gottes mit den
eigenen Ohren gehort werden muss, wird das, was als Wort Gottes klingt, 6ffentlich zu jedem
Menschen gesprochen. Die Tatsache, dass das Wort Gottes laut erklingt, kann nicht geleugnet
werden, so dass es potenziell jeden anspricht, der es hort. Schon die Tatsache, dass das Wort
gesprochen wird, eint die Zuhérer, mehr noch als das Gehorte, ndmlich dass Gott jedem nahe
kommt, so dass sie alle eins sind vor Gott. Wie Musik klingt das Wort Gottes in den Ohren
des Einzelnen und durchdringt die innere Welt der Affekte, es wirkt dann auch nach auf3en,
indem es dem Einzelnen hilft, das Gehdrte auszudriicken. Allein durch das Horen des Wortes
Gottes finden sich die Menschen unwillkirlich zusammen. Sie kommen zusammen wie ein
Orchester, um das Stiick aufzufiihren, flr das sie ausgewahlt wurden. Das Wort Gottes baut
den einzelnen Menschen in gesellschaftliche Strukturen ein, in denen der Einzelne leben kann,
ohne unterdriickt zu werden. Wie die Musik verbindet das Wort Gottes Individualitat und so-
ziales Leben miteinander.

Funftens: Wir betrachten die Musik als einen Spiegel des Universums. Jedes Lebewesen steht
in Kommunikation mit jedem anderen Lebewesen. Es ist der gottliche Geist, der diese Wech-

Korsch - Das Wort Gottes und die Musik bei Luther 9 10.05.2023



selbeziehungen schafft. Wir erkennen, dass es eine gemeinsame Struktur in der gesamten
Schopfung gibt, und jeder Teil tragt sein Werk zum Universellen bei. Durch das Wort Gottes
wird der Mensch aufgefordert, seine Aufgabe zu erfullen. Um dies zu ermdglichen, musste
das Wort Gottes ein menschliches Wort werden, das in menschlicher Sprache vorliegt und
sich an menschliche Individuen richtet. Diejenigen, die das Wort horen, folgen der Aufgabe,
die sie unter anderen haben. Sie sind Teil des Ganzen, ohne das Ganze des Universums sehen
zu konnen. Aber sie sind sich des Schopfers bewusst, der in seinem Wort gegenwartig ist.
Deshalb kénnen sie den Herrn des Universums aus der Schopfung heraus preisen. Das bevor-
zugte Medium des Lobpreises ist die Musik, und zwar aus Griinden, die jetzt ganz offensicht-
lich sein sollten. Denn die Musik ist ein Vorsymbol fiir die endgiiltige Harmonie des Ganzen
— obwohl wir im wirklichen Leben die Spannung des Geftihlslebens nicht tiberwinden kon-
nen.

Die Beziehung zwischen Musik und dem Wort Gottes

Ganz zum Schluss kommen wir also auf die Frage nach der Beziehung zwischen Musik und
dem Wort Gottes zurlick. Im Universum sehen wir Kohérenz und Kommunikation, aber auch
Storung und Stille. Wir sehen die Bewegung des Lebens und die Spannung der Gefihle, die
das Leben riskant machen. Wir bemerken Freude und Angst, Lachen und Weinen.

Und in all dem erleben wir die Hoffnung, ein Gefiihl, das uns verspricht, ein endgultiges Ziel
fiir die Welt und die Menschheit zu setzen und zu verwirklichen.

Wir horen auf die Musik, diese gottliche Gabe, die die groRten Unterschiede und Dissonanzen
harmonisiert und sie zu einem Ende kommen lasst. Wir héren auf das Wort Gottes, das uns
ausdrucklich gute Ergebnisse verspricht, auch fur unser eigenes, friedloses Leben.

Und wéhrend wir auf dem Weg durch das Leben sind, horen wir beides, das Wort Gottes und
die Musik, und wir spiren, dass sie von ein und demselben Thema handeln.

Das ist, grob gesagt, das, was in der kurzen Vorrede von Martin Luther von 1538 zu finden
ist. Die Frage, ob Luthers Konzept direkte Auswirkungen auf die lutherische Musikpraxis
hatte, erfordert musikwissenschaftliche Untersuchungen, die den Rahmen dieses Kapitels
sprengen wirden. Ich behaupte jedoch, dass die Ideen hinter Luthers kurzen Worten einige
der bemerkenswertesten Einsichten enthalten, die wir der Reformation verdanken.

Ubersetzung aus dem Englischen.
Literaturverzeichnis

Leaver, Robin A. Luther's Liturgical Music: Principles and implications. Grand Rapids, MI:
Eerdmans, 2007. Nachgedruckt: Minneapolis, MN: Fortress Press, 2017.

Plessner, Helmuth. Lachen und Weinen: Eine Untersuchung nach den Grenzen des menschli-
chen Verhaltens. Bern: Francke, 1950.

WA = Luther, Martin. D. Martin Luthers Werke. Weimar: Bohlau, 1883 — 2009 (TR: Tischre-
den; BR: Briefe; DB: Deutsche Bibel).

Korsch - Das Wort Gottes und die Musik bei Luther 10 10.05.2023



