
Gollwitzer - Predigt über Jesaja 6,1-8 (1938) 1 24.05.2023 

Predigt über Jesaja 6,1-8 

Von Helmut Gollwitzer 

1. Des Jahres, da der König Usia starb, sah ich den Herrn sitzen auf einem hohen und erha-

benen Stuhl, und sein Saum füllte den Tempel. 2. Seraphim standen über ihm; ein jeglicher 

hatte sechs Flügel: mit zweien deckten sie ihr Antlitz, mit zweien deckten sie ihre Füße, und 

mit zweien flogen sie. 3. Und einer rief zum andern und sprach: Heilig, heilig, heilig ist der 

Herr Zebaoth; alle Lande sind seiner Ehre voll! 4. daß die Überschwellen bebten von der 

Stimme ihres Rufens, und das Haus ward voll Rauch. 5. Da sprach ich: Weh mir, ich vergehe! 

Denn ich bin unreiner Lippen und wohne unter einem Volk von unreinen Lippen; denn ich 

habe den König, den Herrn Zebaoth, gesehen mit meinen Augen. 6. Da flog der Seraphim ei-

ner zu mir und hatte eine glühende Kohle in der Hand, die er mit der Zange vom Altar nahm, 

7. und rührte meinen Mund an und sprach: Siehe, hiermit sind deine Lippen gerührt, daß 

deine Missetat von dir genommen werde und deine Sünde versöhnt sei. 8. Und ich hörte die 

Stimme des Herrn, daß er sprach: Wen soll ich senden? Wer will unser Bote sein? Ich aber 

sprach: Hier bin ich; sende mich! 

Liebe Gemeinde! 

Die Wirklichkeit Gottes, das ist der Inhalt dieser seltsamen, großen Geschichte, und das ist 

auch der Gegenstand des Trinitatisfestes der Kirche. Daß wir bei diesem sonntäglichen Bei-

sammensein hier nicht nur religiöse Worte machen, sondern daß diese Worte Kunde von et-

was zwar Verborgenem, aber Wirklichem sind, – daß es nicht nur um Religion, sondern um 

Gott selbst geht, – nicht nur um Theorie, sondern um unser Leben, – nicht nur um Christen-

tum, sondern um Jesus Christus: Das ist die große Ankündigung, die unseren christlichen 

Glauben umgibt, daß es um die Wirklichkeit Gottes geht. Wer könnte das fassen? Ist nicht un-

ser christliches Leben, gerade wenn wir es ernst meinen, nichts anderes als die Bewegung vom 

Gott der Theorie zum wirklichen lebendigen Gott, vom eigenmächtigen Denken zum gehorsa-

men Hören, vom Leichtsinn zum Ernst, von der religiösen Überzeugung zum Glauben, vom 

Träumen zur Wirklichkeit, kein Haben, sondern ein immer neues Sichbewegen und Getrie-

benwerden, um es ein wenig besser zu erfassen: Gott ist wirklich da. 

So sollen wir nun hören, wie hier ein Mann steht, dem Gott in den Weg getreten ist und der, 

wenn er spricht, nicht aus einer Theorie, sondern von der Wirklichkeit Gottes herkommt. Ihm 

ist gezeigt, nicht für ihn allein, – denn er ist ein Prophet –, sondern für uns alle; Gott ist da, er 

ist wirklich da. 

Wer sich das klar macht, der kann diesen Bericht hier nicht wie ein merkwürdiges, interessan-

tes Dokument einer früheren, fernen religionsgeschichtlichen Epoche zu den Akten legen, 

sondern den spricht dieser Mann direkt an. Wir dürfen es ja nicht hören als satte Menschen, 

als besser wissende Zuschauer. Wer unter euch ein hungriger Mensch ist, wer mit verlangen-

dem Herzen seufzt «meine Seele dürstet nach Gott, nach dem lebendigen Gott. Wann werde 

ich dahin kommen, daß ich Gottes Angesicht schaue?« (Psalm 42,3), der höre hierher. Wer 

unter euch matt geworden ist von den vielen Worten, die wir ständig notgedrungen machen 

müssen, und nach Wirklichkeit verlangt, der mache sich nicht selbst künstlich eine Wirklich-

keit zurecht, der suche nun diese entbehrte Wirklichkeit nicht bei sich selbst, in seiner Religi-

osität oder im Rauschen seines Blutes, der lasse die Finger davon, Gott aus eigener Kraft ver-

wirklichen zu wollen, sondern der höre hierher und erfahre es: Gott ist da! Hier hat er sich in 

seiner Realität gezeigt. Hier wird der fremde Mann Jesaja unser naher Bruder und sagt es uns, 

und wir brauchen nur zu hören. 



Gollwitzer - Predigt über Jesaja 6,1-8 (1938) 2 24.05.2023 

Aber man muß auch zu hören verstehen, und bei keinem anderen Buch zeigt es sich heute so, 

wie beim Alten Testament, wie wenig Menschen es gibt, die zu lesen und zu hören verstehen. 

Das Alte Testament macht es uns auch nicht leicht. Die Menschen, die hier zu uns sprechen, 

bringen eine Menge von Dingen, durch die man hindurch hören muß das, was gemeint ist, und 

es versteht sie nur, wer mit Beharrlichkeit bereit ist zu hören, was gemeint ist. Sehen wir auf 

das Eigentliche, so hören wir: Hier ist ein junger Mensch, dem die Wirklichkeit Gottes so ent-

gegentritt, daß es ihn niederwirft. Vielleicht war ihm Gott vorher nur eine Vorstellung, eine 

Idee, ein Dogma, so ein Nationalgott, wie er damals und heute üblich ist; und nun wird das 

plötzlich ganz anders. Jetzt tritt der Herr selbst in seiner Wirklichkeit ihm entgegen. Er stürzt 

zu Boden. Gott hat für ihn jetzt einen Namen bekommen, und nun spricht er ganz real mit al-

lem, was er an menschlichen Worten aufbringen kann von diesem Erlebnis; denn da ist der 

ganze Mensch erfaßt, alle Sinne sind angespannt. Die Augen sehen, die Ohren hören. Ge-

schichte im strengen Sinne ereignet sich hier, Geschichte zwischen Gott und diesem Men-

schen. Drum sprechen die Menschen der Bibel so real und massiv von Gott. Jesaja weiß ganz 

genau, wie jeder aufgeklärte Mitteleuropäer, daß man Gott nicht sitzen sehen kann. »Siehe, 

der Himmel und aller Himmel Himmel können dich nicht fassen« (i. Könige 8,27), das hat er 

in seiner Bibel gelesen. Er weiß das, so gut wie Jesus es weiß, daß Gott kein Gesicht hat, das 

man sehen kann, – und doch verheißen hat, denen die reinen Herzens sind, daß sie Gott 

schauen sollen. Da muß man hören können, um das recht zu verstehen. Jesaja und die Männer 

der Bibel sind ja keine Philosophen, sie kommen nicht her vom Nachdenken über Gott, son-

dern berichten uns von einer Erfahrung, die sie gemacht haben, daß Gott sich in ihr menschli-

ches Leben hinein bekannt gemacht hat mit einer wirklichen Begegnung. 

Von dieser Begegnung reden sie nun mit menschlichen Worten, die sie gebrauchen, ohne daß 

Gott Schande angetan wird, ohne daß sie Gott erniedrigen. Viele von uns, die heute das Wort 

Gott wieder bereitwillig im Munde führen, schwanken ja von einem Extrem ins andere; Gott 

auf der einen Seite ist ihnen etwas Unzugängliches, von dem keiner etwas genau weiß, daß 

man nur als Ansichtssache seinen Glauben vertreten kann, und auf der anderen Seite nehmen 

sie seine Gottheit direkt in Anspruch, zitieren ihn und seinen Segen herbei zur Bestätigung ih-

rer Wünsche und Programme, als seien sie in seiner Kanzlei gesessen und hätten eine beson-

dere Offenbarung seines Willens bekommen. Jesaja hat die Wirklichkeit Gottes zu deutlich 

erfahren, er kann weder das eine noch das andere tun, er spricht von Gott als dem, der ihm be-

kannt geworden ist, und doch das Mysterium geblieben ist; Gott hat sich zu ihm herabgelas-

sen und dadurch gerade seine Höhe und Majestät offenbart. Wie schön deutet Jesaja das in 

diesem Bericht an, wenn er sagt: »Ich sah den Herrn sitzen auf einem hohen und erhabenen 

Thron.« Was hat er eigentlich gesehen? Doch nicht mehr als den Saum seines Kleides, der den 

Tempel durchwehte. Kann man schöner und wahrer sprechen von dem Geheimnis, das Gott 

auch in seiner Offenbarung bleibt, und von der Offenbarung des Geheimnisses? Wie wird da 

Gott dankbar bei dem ergriffen, was er getan hat, und ihm doch nichts von seiner unerforschli-

chen Majestät genommen! Wollte Gott, daß jeder von uns stolzen Menschen des 20. Jahrhun-

derts, die auf die menschliche Sprache der alttestamentlichen Propheten herunterschauen, 

auch nur einen kleinen Teil ihres Wissens von der Heiligkeit und Majestät und Wirklichkeit 

Gottes hätten! 

Wo Gott in seiner Wirklichkeit sich bekanntmacht, da wird seine Heiligkeit aufgerichtet. Wie 

könnte ein Mensch einer so winzigen, kleinen vergänglichen Menschenwelt wissen, was es 

heißt, daß Gott heilig ist, wenn es ihm nicht die Engel vorher gesagt hätten. Nicht die kleinen 

Phantasie-Engel, sondern die großen Streiter Gottes, die um ihn her sind und die Tag und 

Nacht ohne Ruhe einander zurufen: »Heilig, heilig, heilig ist Gott der Herr.« Da es anschei-

nend selbst für die Engel etwas immer Neues und nie Ausgesagtes ist, wieviel mehr muß es 

dann nicht uns Menschen neu sein. Es meint mancher längst zu wissen, daß Gott heilig ist; 

wie ließe er sich denn anders denken. Aber wenn Gott einem Menschen entgegentritt mit die-



Gollwitzer - Predigt über Jesaja 6,1-8 (1938) 3 24.05.2023 

ser seiner Heiligkeit, dann ist das etwas ganz anderes, Neues. Einen gemalten Löwen im Bil-

derbuch kannst du dir lange gemächlich betrachten und dir alle möglichen Gedanken dazu 

machen. Aber wenn der Löwe dich im Busch anspringt, dann ist alles anders und hat mit je-

nem Betrachten nichts mehr zu tun. So ist es auch etwas ganz anderes, wenn ein Mensch nicht 

nur über Gott nachdenkt, sondern Gott dem Menschen in seinen Weg tritt und das dröhnende 

Heilig-Rufen der Engel für einen Augenblick an unser Ohr braust. Da ist alles ausgelöscht, 

was wir Gott gegenüber geltend machen wollten, unsere Vorzüge und Verdienste, unser guter 

Wille und strebendes Bemühen, unsere Frömmigkeit und unser Bekenntniskampf; vergessen 

ist alles, was wir ihm sagen wollten, Vorwürfe, die wir machen, Verbesserungen, die wir ihm 

anraten wollten. Der Mensch stürzt zu Boden und sagt: »Weh mir, ich vergehe, denn ich bin 

unrein.« Aus dieser Erfahrung der andringenden Heiligkeit Gottes ist die harte Rede der Bibel 

von der Sünde, der Verlorenheit alles Menschlichen vor Gott geboren. Wer diese Botschaft 

von der Heiligkeit des wirklichen Gottes hört und glaubt, der kann bis zum heutigen Tage 

nicht anders sprechen, und nur wer unter »Gott« seinen gemalten Gott meint, kann denken, es 

sei nicht so schlimm mit uns bestellt, und kann sich vor Gott auf seine Leistung oder sein biß-

chen nordisches Blut berufen, seinen Gott in sich zu tragen dank seiner Geburt und was der-

gleichen Torheiten der gottverlassenen Herzen mehr sind. 

»Der Herr ist unser Leben und Heil«, so hat es der junge Jesaja wie wir alle von klein auf ge-

lernt. Aber nun muß er es erfahren, daß, wo dieses Leben uns entgegentritt, zunächst ein gro-

ßes Sterben beginnt. »Weh mir, ich vergehe«, schreit er, und das ist ein Todesschrei. Dieses 

Sterben bleibt auch uns nicht erspart. Ist unser Gott der gleiche, ein verzehrendes Feuer, wie 

es hier von dem das Haus erfüllenden Rauch angedeutet ist, so gilt auch für uns: »Es geht 

durchs Sterben nur.« Es geht an, wenn der wirkliche Gott zu uns kommt, was angedeutet wird 

durch die Taufe. Kaum ist der Mensch geboren, so wird schon gesagt: Der alte Mensch muß 

sterben, eine neue Geburt muß kommen. Es müßte denn Gott nicht der heilige Gott und der 

Mensch nicht der sündige Mensch sein, wie es mancher träumt. Wie es wirklich ist, das erfuhr 

Jesaja, und das erfahren wir alle spätestens an jenem Tage, da wir ungeschützt vor seinem An-

gesicht stehen und die Engel das dreimal Heilig rufen hören, und wir niederstürzen und 

schreien: »Weh mir, ich vergehe!« 

Es geschieht das größte Wunder, das es gibt, daß ein Mensch Gott sieht und nicht stirbt, daß 

ihm Gott entgegentritt und der Mensch weiter leben darf vor Gott, er hat nun, o Wunder, Ver-

gebung seiner Sünden. Das Wunder, daß Jesus Christus seine Sündenvergebung uns austeilt. 

»Wo aber Vergebung der Sünden ist, da ist auch Leben und Seligkeit.« 

Denn Jesus Christus ist auf dem Plan, wenn ein Mensch im Angesichte Gottes weiter leben 

darf, wenn dieses Sterben kein Sterben zum Tode, sondern ein Durchgang zum Heil ist. Es ist 

Jesus Christus auf dem Plan längst vor der Zeit seiner Menschwerdung und auch hier in dem 

Augenblick, wenn nun einer der mächtigen Engel eine Kohle vom Altar nimmt und dem Men-

schen die Sündenvergebung zuteilt. Eine merkwürdige Handlung begeht dieser Engel hier. 

Nichts anderes als eine sakramentalische Handlung, eine Taufe ist es, die hier geschieht. Das 

irdische Element, die Kohle, schafft es so wenig wie das Wasser. Aber ihr Brennen ebenso 

wie das Abspülen mit Wasser deutet die Reinigung an, die geschehen müßte, wenn der 

Mensch im Angesicht des wirklichen Gottes soll weiterleben können. Nein, es deutet die Rei-

nigung an, die geschieht, so daß Jesaja vor Gott leben kann: «Siehe, hiermit sind deine Lippen 

gerührt, daß deine Missetat von dir genommen werde und deine Sünde versöhnt sei.« 

Mein Jesus ist mein Ehre, 

mein Glanz und schönes Licht. 

Wenn der nicht in mir wäre, 

so dürft und könnt ich nicht 



Gollwitzer - Predigt über Jesaja 6,1-8 (1938) 4 24.05.2023 

vor Gottes Augen stehen 

und vor dem Sternensitz, 

ich müßte stracks vergehen 

wie Wachs in Feuers Hitz! 

Mein Jesus hat gelöschet, 

was mit sich führt den Tod; 

der ist’s, der rein mich wäschet, 

macht schneeweiß, was ist rot. 

In ihm kann ich mich freuen, 

hab’ einen Heldenmut, 

darf kein Gerichte scheuen, 

wie sonst ein Sünder tut. 

Und nun zum Schluß geschieht hier noch etwas. Der Mensch ist gar kein anderer. Jesaja hat 

sein Leben hindurch die ganze Unreinigkeit, wie wir sie nach unserer Taufe auch noch haben. 

Aber Gott ist ein anderer geworden. Wer unter der Vergebung der Sünden steht, sieht Gott 

neu. Den gleichen wahren Gott, der ein verzehrendes Feuer ist, den sieht er nun nicht mehr 

brennen von Zorn, sondern brennen von Liebe. Er sieht, wie dieser Gott ein Wort an die Men-

schen auf dem Herzen hat, wie er den Tod der Gottlosen nicht liebt, sondern daß der Gottlose 

sich bekehre und lebe. Er sieht den allmächtigen Gott wartend stehen, ausschauend und fra-

gend, wo ein Mensch sich finde, der es auf sich nimmt, dieses rettende, warnende, helfende, 

weisende, lebenspendende Wort an die Menschen weiter zu sagen. Und er darf es wagen – 

denkt, was es heißt! – er darf es wagen, sich Gott zum Dienst anzubieten mit so mutigen Wor-

ten: »Hier bin ich, sende mich!«, ohne daß das nun große Anmaßung und der letzte Gipfel 

menschlichen Hochmutes wäre. Er darf es wagen genau unter diesen zwei Voraussetzungen: 

daß Gott sich bekannt gemacht hat und daß er die Sünde vergeben hat. 

Daß dieses beides zusammen sich ereignet hat, das ist die strenge Voraussetzung dafür, daß 

ein Mensch sich Gott zur Verfügung stellen darf, daß er trotz aller Blindheit und Unreinheit, 

trotz unseres verdunkelten Geistes und verkehrten Willens, trotz des trotzigen und verzagten 

Herzens ein taugliches Werkzeug für die Botschaft Gottes zu sein hoffen darf. Und wenn nun 

zu diesen beiden noch die Sendung Gottes hinzukommt, dann gibt es das Merkwürdige, das 

uns bekannt ist: daß es Propheten, Apostel, die uns gesandten Menschen, die Kirche gibt. 

Staunt nicht schon die Welt über deren unerhörten Anspruch, Gottes Wort zu verkündigen? 

Sollten wir nicht staunen, daß das Unmögliche möglich geworden ist!? Sollte nicht alles Op-

fer gering sein, das wir bringen für dies Einzigartige? Sollten wir nicht mehr noch als über 

Gewalt und Unrecht darüber klagen, daß beauftragte und gesandte Menschen Gottes, ordi-

nierte Prediger nun auf einmal diesen Auftrag vertauschen mit dem Auftrag irgendwelcher 

menschlicher Instanz! 

Es ist eine große Absicht dahinter, daß dieser Bericht des Jesaja gerade heute am Dreieinig-

keitstag uns vorgelegt wird. Er ist wie eine Illustration zu dem, was die Kirche mit der Lehre 

von der Trinität sagen will. Was dem Jesaja geschah, war ja nur ein Vorspiel zu dem, was sich 

dann in der Menschwerdung Jesu Christi vollendete: Da ist der unsichtbare Gott sichtbar ge-

worden, menschlich erschienen, der Namenlose hat einen Namen bekommen, und ist doch 

Gott, Geheimnis, heilig geblieben. Gott ist herausgetreten, er hat sich bekannt gemacht. Die 

Menschen der Kirche und der Bibel stehen um Jesus von Nazareth herum und erkennen in 

diesem Menschen Gott selbst. Wer sich stößt an den menschlich und massiven Reden des Al-

ten Testaments von Gott, der müßte sich eigentlich an der Botschaft des Neuen Testaments 

noch mehr stoßen: Daß in diesem Menschen, dem Zimmermannssohn Jesus von Nazareth, die 

Fülle der Gottheit leibhaftig wohnt; welches Wunder! Das begründende Wunder auch für 



Gollwitzer - Predigt über Jesaja 6,1-8 (1938) 5 24.05.2023 

diese Begegnung des Jesaja mit dem König der Ewigkeit. Nicht weil die Menschen im Alten 

Testament so abergläubisch und klein von Gott denken, sondern weil sie vom Wunder spre-

chen, von dem Wunder, daß der unbekannte Gott sich dem winzigen und dazu unreinen Men-

schen bekannt macht, darum haben sie so real, so kräftig von ihm gesprochen. Da sahen die 

Männer der Bibel und der Kirche auf Jesus von Nazareth und erkannten in ihm Gott in 

Knechtsgestalt, und sie hörten von ihm das Wort von Gott, dem ewigen Vater, und sie fühlten, 

wie es sich in ihrem Herzen regte und ein neuer unbekannter Glaube, bitterste Sündenerkennt-

nis, leuchtende Vergebungsgewißheit sie erfüllte, und sie erkannten: Das ist nicht aus uns, 

sondern das ist Gott, der hier wirkt. So sahen sie hier Gott, da Gott, dort oben Gott – drei Göt-

ter, nein, das wäre heidnisch, – eben ein Gott war’s ja, den sie hier am Werke sahen. So ver-

eint Gott offenbar in sich drei Arten, zu sein und zu uns zu kommen: Gott-Vater, Sohn, Heili-

ger Geist. Eine frohe Botschaft ist diese Erkenntnis, wie ganz anders der wirkliche Gott ist als 

unsere philosophischen Gottesbegriffe. Keine Lehre, die man auswendig lernen könnte, kein 

Muß eines unverständlichen Dogmas, kein Eindringen vorwitzig in das Geheimnis Gottes. Es 

gibt keine ehrfürchtigere und schweigendere Anbetung des göttlichen Geheimnisses seiner 

Offenbarung als die Lehre der Kirche von der heiligen Dreieinigkeit Gottes. Sollten wir uns 

nicht freuen, daß wir glauben dürfen, daß Gott nicht ferne geblieben ist, sondern sich bekannt 

gemacht hat in Jesus Christus, und daß dieser Jesus nicht eine historische Angelegenheit, ei-

ner fernen Sache der Vergangenheit ist, sondern uns nahe kommt mit seinem Kreuz und Auf-

erstehung. Sollten wir uns nicht freuen an diesem Geheimnis Gottes, sollten wir da nicht in 

die Knie sinken und mit den Engeln und Seraphinen schreien und rufen: Heilig, heilig, heilig 

ist der Herr Zebaoth; alle Lande sind seiner Ehre voll! Amen. 

Gehalten am Sonntag Trinitatis, 12. Juni 1938, in Berlin-Dahlem. 

Quelle: Helmut Gollwitzer, Dennoch bleibe ich stets an dir … Predigten aus dem Kirchen-

kampf 1937-1940, hrsg. v. Joachim Hoppe, München: Chr. Kaiser, 1988, S. 26-34 


