Luthers Theologie der Musik (Luther’s Theology of Music)
Von Oskar S6hngen

1. Es sollte nicht nétig sein, zu beweisen, dass zwischen Musik und Theologie eine innige Be-
ziehung besteht. Schon die Philosophen des Pythagoras hatten die mathematischen Beziehun-
gen der Tonleiter (Tonika zu Oktave 2:1, Quinte 3:2, Quarte 4:3) und die Identitat der Struk-
tur der Musik mit der Ordnung des Universums, sogar mit der Bewegung der Sonne und der
Sterne, entdeckt. Der christliche Theologe Rabanus Maurus aus dem neunten Jahrhundert
sagte: ,,Keine Wissenschaft kann jemals ohne Musik vollstandig sein. Ohne Musik gibt es
Uberhaupt nichts. Die Welt selbst ist durch die Harmonie der Téne geordnet, und das Gewdlbe
des Himmels dreht sich nach der rhythmischen Ordnung der Harmonie.* Und Luther vertrat
die Meinung, dass ein Mensch, der sich mit Musik beschaftige, seinen Platz in der Werkstatt
der Schopfung habe und sich mit denselben Erkundungen und Studien beschéftige, die die
Aufgaben der Theologen und Philosophen seien.

Die Alten bezeichneten diese Beziehung zwischen Musik und Welt als ,,.Spharenmusik®, und
die modernsten Physiker glauben heute, dass der gesamte Kosmos mathematisch nach den
Grundgesetzen von Einheit, Ordnung und Beziehung strukturiert ist — denselben Gesetzen, die
auch fir die Musik gelten (Intervall, Folge, Kanon). Es liegt auf der Hand, dass musikalische
Wahrnehmungen uns kosmologische und theologische Einsichten vermitteln und dass umge-
kehrt theologische Uberlegungen Regeln fiir die musikalische Komposition liefern. Musik ist
die horbare Darstellung der Harmonie des Universums. Musikalische Komposition und Auf-
fiihrung ist die ehrflrchtige Betrachtung und Verwirklichung von Gottes schopferischem Ge-
danken.

Diese Erkenntnisse beeinflussten sowohl die Arbeit von Astronomen (wie Johannes Kepler)
als auch von Musikern (wie Michael Praetorius und Johann Sebastian Bach). Allein die Er-
wéhnung von Bachs Zahlensymbolik reicht aus, um zu zeigen, wie eng musikalische Kompo-
sition und theologische Aussagen miteinander verwoben sind.

2. Eines der Grundprobleme einer Theologie der Musik ist das Verhaltnis der Musik zur An-
betung Gottes. Ist Musik eine Hilfe oder ein Hindernis im Gottesdienst, und in welchem Aus-
mal und auf welche Weise kann sie uns bei der Anbetung Gottes helfen? Der Kolosserbrief
(3,16) und der Epheserbrief (5,18f.) zeigen deutlich, dass geistliche Lieder fir die beiden Auf-
gaben der Kirche, die Verkindigung des Evangeliums und den Lobpreis Gottes, unerlasslich
sind. Augustinus war derselben Meinung; in De Musica VI nennt er die Musik ein Mittel, um
die Seele zu Gott zurtickzubringen. Doch Zwingli (obwohl musikalisch der begabteste unter
den groRen Reformatoren) lehnte diese Idee ab; er vertrat die Ansicht, dass Musik die Glaubi-
gen unweigerlich von der stillen Gemeinschaft mit Gott ablenkt, und schaffte jede Art von re-
ligioser Musik ab, einschlieBlich Orgelspiel, Chormusik und Gemeindegesang. Johannes Cal-
vin war nicht so radikal wie Zwingli und forderte (durch den Rat der Stadt Genf) die Einfuh-
rung des Psalmengesangs als Mittel zur Belebung der Gottesdienste, aber er konnte sein tief
sitzendes Misstrauen gegeniiber der Musik nie ganz Uberwinden: ohrenbetdubende mehrstim-
mige Musik ist verfiihrerisch und gefahrdet die Integritat und Einfachheit des Wortes Gottes.
Sowohl er als auch Zwingli lehnten die Vorstellung ab, dass Musik irgendeine kosmologisch-
theologische Bedeutung habe; sie rdumten ein, dass Musik eine Gabe Gottes sei, betrachteten
sie aber als etwas rein Weltliches und letztlich als eine menschliche Erfindung; Musik mag
nach getaner Arbeit fir Unterhaltung und VVergniigen sorgen, aber sie hat keinen theologi-
schen Wert.

Luthers Ansichten zu dieser Frage haben sich im Laufe der Zeit etwas verdndert. In seinen

Sohngen - Luthers Theologie der Musik (ELC) 1 26.04.2023



jungeren Jahren war er der Meinung, dass Musik ein wertvolles psychologisches Hilfsmittel
fiir den Gottesdienstbesucher sei, sofern sie ein gewisses MaR an Zuruickhaltung beachtet.
Einige seiner friiheren AuRerungen scheinen darauf hinzudeuten, dass die wirklich ernsthaften
Christen diesen psychologischen und padagogischen Hilfsdienst der Musik nicht brauchten,
dass er aber im Falle von Kindern und unreifen Christen notwendig und wertvoll sei. Im Lau-
fe der Zeit &nderte Luther jedoch seinen Standpunkt und erklarte schlielich rundheraus, dass
alle Musik eine Schopfung Gottes sei.

Luthers Freund, der Torgauer Kantor Johann Walter, driickte die grundsatzliche Einheit von
Musik und Theologie vielleicht am besten aus, als er sagte: ,,Die Musik ist so ganz von der
Theologie umhllt und umschlossen, dass, wer Theologie studiert, zugleich von der Musik er-
griffen wird, ob er sie sieht, fihlt und versteht oder nicht” (in der Einleitung zu seinem Lob
und Preis der kostlichen Kunst Musik). Fir Luther war die Musik ein Sinnbild flr die wunder-
baren Dinge, die durch das Horen in unser Leben treten, und insbesondere fiir das siiRe
Wunder Gottes, das in Jesus Christus zu uns kommt, das Evangelium, das gepredigt und
gehort wird. Musik und Evangelium haben denselben himmlischen Ursprung. Das Reich
Christi ist nicht so sehr ein sichtbares als vielmehr ein horbares Reich, und genau wie die
Musik ist es eine Sache des Horens. In seinem Kommentar zur Genesis sagte er, dass ,,die
sichtbaren Wunder, die ocularia, viel weniger bedeutsam sind als die auricularia, die
gehorten”, und zéhlte ausdriicklich die Musik dazu. Immer wieder brachte er sein Erstaunen
uber das Geheimnis der in der Luft getragenen Tone (wir wirden sagen: Schallwellen) zum
Ausdruck, seien es die Gesange der VVogel oder kunstvoll vorgetragene mehrstimmige
Motetten. Selbst wenn die Musik nicht direkt mit dem Evangelium verbunden war, fand er
dennoch eine innere Beziehung zwischen ihnen: ,,Allen Blumen und V6geln ist das Evange-
lium in die Kehle geschrieben.” Aufgrund solcher Aussagen hat man Luther vorgeworfen,
eine ,,natlrliche Theologie” zu verkiinden und in der Musik eine ,,natlrliche Kunstform des
Evangeliums” zu sehen. Was Luther aber eigentlich sagen wollte, ist, dass die Musik die Auf-
merksamkeit des Horers auf das Evangelium lenkt und dass das Evangelium sich in der Musik
ausdruckt, dass das Evangelium die hochste und schonste Musik ist und dass die Musik zum
Evangelium filhrt (manchmal wirksamer als die Uberlegungen eines tief gelehrten Theolo-
gen). Alle Musik ist Lobpreis Gottes, und sie verliert diesen Zweck auch dann nicht, wenn
Menschen sie missbrauchen. Ein Mensch, der Musik verachtet, zeigt, dass mit seiner Theolo-
gie etwas nicht stimmt.

3. Der tiefste Sinn der Musik wird erreicht, wenn der Mensch in den vollténenden Lobgesang
der Schopfung einstimmt und die Musik, das Geschenk Gottes, Gott selbst als Opfer dar-
bringt. Das Musizieren des ,,natlrlichen” Menschen ist keine solche Darbringung, solange der
Heilige Geist nicht sein Herz gedffnet hat. Dann darf er — um es mit Karl Barths treffenden
Worten zu sagen — als beschamter Nachztgler in den himmlischen Chor eintreten. Werner
Elert hat an dieser Stelle zu Recht auf die Bedeutung von Gesetz und Evangelium hingewie-
sen: Wer unter dem Gesetz steht, dem predigen alle Geschdpfe, selbst die liebliche Nachtigall,
nichts als den Tod; wer aber nach dem Evangelium lebt, der empfangt Schatze, die viel herrli-
cher sind als Salomo und alle seine Herrlichkeit. Adam von Fulda (geb. 14507?) sagte: ,,Musik
ist wahre Philosophie: sie meditiert unaufhorlich tber den Tod”, aber Luther freute sich tber
die Musik als Symbol der Freiheit der Kinder Gottes.

Deshalb konnte Luther den alten Aon, das Zeitalter unter dem Gesetz, als das sanglose Zeital-
ter bezeichnen. Erst in der neutestamentlichen Zeit kam die Musik richtig zur Geltung. Wer
durch den lieben Sohn Jesus Christus von Sunde, Tod und Teufel errettet ist, kann nicht an-
ders, als freudig und kraftig davon zu reden und zu singen; ein Christ, der nicht singt, zeigt,
dass er dem Evangelium nicht glaubt und dem alten, unangenehmen Zeitalter angehort.

Sohngen - Luthers Theologie der Musik (ELC) 2 26.04.2023



Die antike Legende, dass Christus, als er in die Holle hinabstieg, auch Orpheus, den griechi-
schen Sanger und Schutzpatron der Musik, rettete, hat eine tiefe Bedeutung: In Christus hat
die Musik eine neue Grundlage erhalten. Nicht, dass die Musik der Erl6sung bedurft hatte. Im
Gegenteil, schon zur Zeit des Gesetzes war die Musik flr diejenigen, die richtig héren konn-
ten, ein Zeichen, das auf Christus hinwies, ein Vorldufer der Botschaft des Evangeliums. Wo
auch immer Musik gemacht wurde, ob die Menschen es wussten oder nicht, war sie ein Zei-
chen der Hoffnung auf den Messias. Hinter dem Klang, der in der Musik das Ohr erreichte,
stand Gottes ewiges Heilsdekret, und in der alten Dispensation spielte die Musik die propheti-
sche Rolle, die Glaubigen auf das ,,neue Lied* im Zeitalter der Erfullung hinzuweisen.

4. Aber die Musik ist nicht einfach wie das Evangelium, indem sie etwas ist, das man horen
muss. Sie ist ein ideales und unvergleichliches Mittel, um das Evangelium zu verbreiten. Das
Evangelium schreit nach Musik. Der Ursprung des ,,neuen Liedes* — Gottes Erlésungswerk
durch Jesus Christus — ist auch der Inhalt seiner Worte und seiner Musik. Das ,,neue Lied* ist
kerygmatische Musik: Es bezeugt Gottes Heilswerk und ladt die Menschen ein, daran teilzu-
haben. Lutheraner lehnen die Vorstellung ab, dass sich die Kirchenmusik auf das Singen von
Liedern beschréanken muss (eine Vorstellung, die von den reformierten Kirchen und sogar von
Karl Barth mit der Begriindung verteidigt wird, sie sei nichts anderes als ,,die Antwort der Ge-
meinde*). Wenn wir verstehen, dass die Musik in der Lage ist, das Wort Gottes zu verkinden
und auszulegen, werden wir in ihr eines der wirksamen Zeichen erkennen, durch die Christus
unser Heil wirken kann. Ohne die Musik auf dieselbe Stufe wie das Sakrament zu stellen,
werden sich die Lutheraner daran erinnern, dass Wort und Sakrament nicht gegensatzlich sind
und sich gegenseitig ausschlieRen, sondern dass das gepredigte Wort ein hdrbares Sakrament
ist und das Sakrament ein sichtbares Wort. In der Tat sind die Worte Christi wirksame Zei-
chen oder Sakramente, durch die er unser Heil wirkt, und alle Ereignisse des Evangeliums ha-
ben insofern einen sakramentalen Charakter, als sie heilige Zeichen und Mittel sind, durch die
Cod in den Glaubigen das bewirkt, was diese Ereignisse beschreiben. In den Sakramenten ver-
mitteln irdische Elemente himmlische Segnungen. Auch in der Predigt und in der Musik gibt
es ,,Elemente* (wie Klang, Ton, Resonanz, Rhythmus, Atem), die wir mit unserem Horver-
maogen wahrnehmen und erfassen, und so wird das horbare Wort, gesprochen oder gesungen,
zum Trager der sakramentalen Gabe des Heiligen Geistes. Das gesungene Wort unterliegt na-
tirlich demselben goéttlichen Vorrecht wie das gepredigte Wort: Es bringt Frucht, wo und
wann es Cod geféllt.

5. Es muss zumindest kurz auf einige andere Merkmale von Luthers Theologie der Musik hin-
gewiesen werden. Es war kein bloR allegorisches Wortspiel, sondern seine Betonung der onto-
logischen Qualitat der Musik, wenn er von der Musik als Frau Musica sprach. Musik, so
wollte er sagen, gibt es seit Anbeginn der Welt; sie wurde mit allen anderen geschaffenen
Dingen geschaffen; sie ist und bleibt ein Geschdpf Gottes. Geschopfe sind fir Luther aber im-
mer ,,&ullere und sichtbare*, mit den Sinnen wahrnehmbare Wirklichkeiten. Deshalb bejahte
er stets den sinnlichen Charakter der Musik und wehrte sich gegen die Uberspirituellen und
Schwérmer, die nur Unisono-Gesang im Gottesdienst zulie3en und das Materielle und Krea-
tirliche eigenméchtig abwerteten. Gott hat uns die Musik gegeben, und deshalb sollten wir
nicht nur einstimmigen Gesang, sondern auch mehrstimmige Musik und Orgelspiel in unse-
rem Gottesdienst verwenden.

Jedes Geschopf, jedes geschaffene Ding hat den Zweck, Gott auf seine eigene Art und Weise
zu preisen. Das gilt auch fiir die Musik. Musik erfillt ihren Zweck nur dann, wenn sie voll-
standig und ausschlief3lich Musik ist. Beschrdnkungen des Gebrauchs von Musik (z. B. sie nur
im Gottesdienst zuzulassen) sind ungerechtfertigte Eingriffe in Gottes Schopfung. Wenn Mu-
sik Gottes Schopfung ist, sind wir nicht befugt, sie in ,,gute und ,,schlechte oder ,,heilige*
und ,,weltliche* Musik zu unterteilen. Ein skrupul6ser Puritanismus in Bezug auf Musik war

Sohngen - Luthers Theologie der Musik (ELC) 3 26.04.2023



Luther fremd und sollte der lutherischen Kirche fremd sein. Es ist eine legalistische Fehlinter-
pretation der Gabe der Musik, sie nur dann als legitim zu betrachten, wenn sie mit dem Got-
tesdienst verbunden ist. Und wenn sie im Gottesdienst verwendet wird, sollte sie alle ihre spe-
zifischen Kréfte und Elemente voll zur Geltung bringen dirfen.

Wo das Evangelium ist, da ist Freiheit, und wo Musik ist, da ist Freiheit.

Quelle: The Encyclopedia of the Lutheran Church, hrsg. von Julius Bodensieck, Vol. 2, Phila-
delphia: Fortress Press, 1965, S. 1473-1475.

Sohngen - Luthers Theologie der Musik (ELC) 4 26.04.2023



