
Söhngen - Luthers Theologie der Musik (ELC) 1 26.04.2023 

Luthers Theologie der Musik (Luther’s Theology of Music) 

Von Oskar Söhngen 

1. Es sollte nicht nötig sein, zu beweisen, dass zwischen Musik und Theologie eine innige Be-

ziehung besteht. Schon die Philosophen des Pythagoras hatten die mathematischen Beziehun-

gen der Tonleiter (Tonika zu Oktave 2:1, Quinte 3:2, Quarte 4:3) und die Identität der Struk-

tur der Musik mit der Ordnung des Universums, sogar mit der Bewegung der Sonne und der 

Sterne, entdeckt. Der christliche Theologe Rabanus Maurus aus dem neunten Jahrhundert 

sagte: „Keine Wissenschaft kann jemals ohne Musik vollständig sein. Ohne Musik gibt es 

überhaupt nichts. Die Welt selbst ist durch die Harmonie der Töne geordnet, und das Gewölbe 

des Himmels dreht sich nach der rhythmischen Ordnung der Harmonie.“ Und Luther vertrat 

die Meinung, dass ein Mensch, der sich mit Musik beschäftige, seinen Platz in der Werkstatt 

der Schöpfung habe und sich mit denselben Erkundungen und Studien beschäftige, die die 

Aufgaben der Theologen und Philosophen seien. 

Die Alten bezeichneten diese Beziehung zwischen Musik und Welt als „Sphärenmusik“, und 

die modernsten Physiker glauben heute, dass der gesamte Kosmos mathematisch nach den 

Grundgesetzen von Einheit, Ordnung und Beziehung strukturiert ist – denselben Gesetzen, die 

auch für die Musik gelten (Intervall, Folge, Kanon). Es liegt auf der Hand, dass musikalische 

Wahrnehmungen uns kosmologische und theologische Einsichten vermitteln und dass umge-

kehrt theologische Überlegungen Regeln für die musikalische Komposition liefern. Musik ist 

die hörbare Darstellung der Harmonie des Universums. Musikalische Komposition und Auf-

führung ist die ehrfürchtige Betrachtung und Verwirklichung von Gottes schöpferischem Ge-

danken. 

Diese Erkenntnisse beeinflussten sowohl die Arbeit von Astronomen (wie Johannes Kepler) 

als auch von Musikern (wie Michael Praetorius und Johann Sebastian Bach). Allein die Er-

wähnung von Bachs Zahlensymbolik reicht aus, um zu zeigen, wie eng musikalische Kompo-

sition und theologische Aussagen miteinander verwoben sind. 

2. Eines der Grundprobleme einer Theologie der Musik ist das Verhältnis der Musik zur An-

betung Gottes. Ist Musik eine Hilfe oder ein Hindernis im Gottesdienst, und in welchem Aus-

maß und auf welche Weise kann sie uns bei der Anbetung Gottes helfen? Der Kolosserbrief 

(3,16) und der Epheserbrief (5,18f.) zeigen deutlich, dass geistliche Lieder für die beiden Auf-

gaben der Kirche, die Verkündigung des Evangeliums und den Lobpreis Gottes, unerlässlich 

sind. Augustinus war derselben Meinung; in De Musica VI nennt er die Musik ein Mittel, um 

die Seele zu Gott zurückzubringen. Doch Zwingli (obwohl musikalisch der begabteste unter 

den großen Reformatoren) lehnte diese Idee ab; er vertrat die Ansicht, dass Musik die Gläubi-

gen unweigerlich von der stillen Gemeinschaft mit Gott ablenkt, und schaffte jede Art von re-

ligiöser Musik ab, einschließlich Orgelspiel, Chormusik und Gemeindegesang. Johannes Cal-

vin war nicht so radikal wie Zwingli und förderte (durch den Rat der Stadt Genf) die Einfüh-

rung des Psalmengesangs als Mittel zur Belebung der Gottesdienste, aber er konnte sein tief 

sitzendes Misstrauen gegenüber der Musik nie ganz überwinden: ohrenbetäubende mehrstim-

mige Musik ist verführerisch und gefährdet die Integrität und Einfachheit des Wortes Gottes. 

Sowohl er als auch Zwingli lehnten die Vorstellung ab, dass Musik irgendeine kosmologisch-

theologische Bedeutung habe; sie räumten ein, dass Musik eine Gabe Gottes sei, betrachteten 

sie aber als etwas rein Weltliches und letztlich als eine menschliche Erfindung; Musik mag 

nach getaner Arbeit für Unterhaltung und Vergnügen sorgen, aber sie hat keinen theologi-

schen Wert. 

Luthers Ansichten zu dieser Frage haben sich im Laufe der Zeit etwas verändert. In seinen 



Söhngen - Luthers Theologie der Musik (ELC) 2 26.04.2023 

jüngeren Jahren war er der Meinung, dass Musik ein wertvolles psychologisches Hilfsmittel 

für den Gottesdienstbesucher sei, sofern sie ein gewisses Maß an Zurückhaltung beachtet. 

Einige seiner früheren Äußerungen scheinen darauf hinzudeuten, dass die wirklich ernsthaften 

Christen diesen psychologischen und pädagogischen Hilfsdienst der Musik nicht brauchten, 

dass er aber im Falle von Kindern und unreifen Christen notwendig und wertvoll sei. Im Lau-

fe der Zeit änderte Luther jedoch seinen Standpunkt und erklärte schließlich rundheraus, dass 

alle Musik eine Schöpfung Gottes sei. 

Luthers Freund, der Torgauer Kantor Johann Walter, drückte die grundsätzliche Einheit von 

Musik und Theologie vielleicht am besten aus, als er sagte: „Die Musik ist so ganz von der 

Theologie umhüllt und umschlossen, dass, wer Theologie studiert, zugleich von der Musik er-

griffen wird, ob er sie sieht, fühlt und versteht oder nicht” (in der Einleitung zu seinem Lob 

und Preis der köstlichen Kunst Musik). Für Luther war die Musik ein Sinnbild für die wunder-

baren Dinge, die durch das Hören in unser Leben treten, und insbesondere für das süße 

Wunder Gottes, das in Jesus Christus zu uns kommt, das Evangelium, das gepredigt und 

gehört wird. Musik und Evangelium haben denselben himmlischen Ursprung. Das Reich 

Christi ist nicht so sehr ein sichtbares als vielmehr ein hörbares Reich, und genau wie die 

Musik ist es eine Sache des Hörens. In seinem Kommentar zur Genesis sagte er, dass „die 

sichtbaren Wunder, die ocularia, viel weniger bedeutsam sind als die auricularia, die 

gehörten”, und zählte ausdrücklich die Musik dazu. Immer wieder brachte er sein Erstaunen 

über das Geheimnis der in der Luft getragenen Töne (wir würden sagen: Schallwellen) zum 

Ausdruck, seien es die Gesänge der Vögel oder kunstvoll vorgetragene mehrstimmige 

Motetten. Selbst wenn die Musik nicht direkt mit dem Evangelium verbunden war, fand er 

dennoch eine innere Beziehung zwischen ihnen: „Allen Blumen und Vögeln ist das Evange-

lium in die Kehle geschrieben.” Aufgrund solcher Aussagen hat man Luther vorgeworfen, 

eine „natürliche Theologie” zu verkünden und in der Musik eine „natürliche Kunstform des 

Evangeliums” zu sehen. Was Luther aber eigentlich sagen wollte, ist, dass die Musik die Auf-

merksamkeit des Hörers auf das Evangelium lenkt und dass das Evangelium sich in der Musik 

ausdrückt, dass das Evangelium die höchste und schönste Musik ist und dass die Musik zum 

Evangelium führt (manchmal wirksamer als die Überlegungen eines tief gelehrten Theolo-

gen). Alle Musik ist Lobpreis Gottes, und sie verliert diesen Zweck auch dann nicht, wenn 

Menschen sie missbrauchen. Ein Mensch, der Musik verachtet, zeigt, dass mit seiner Theolo-

gie etwas nicht stimmt. 

3. Der tiefste Sinn der Musik wird erreicht, wenn der Mensch in den volltönenden Lobgesang 

der Schöpfung einstimmt und die Musik, das Geschenk Gottes, Gott selbst als Opfer dar-

bringt. Das Musizieren des „natürlichen” Menschen ist keine solche Darbringung, solange der 

Heilige Geist nicht sein Herz geöffnet hat. Dann darf er – um es mit Karl Barths treffenden 

Worten zu sagen – als beschämter Nachzügler in den himmlischen Chor eintreten. Werner 

Elert hat an dieser Stelle zu Recht auf die Bedeutung von Gesetz und Evangelium hingewie-

sen: Wer unter dem Gesetz steht, dem predigen alle Geschöpfe, selbst die liebliche Nachtigall, 

nichts als den Tod; wer aber nach dem Evangelium lebt, der empfängt Schätze, die viel herrli-

cher sind als Salomo und alle seine Herrlichkeit. Adam von Fulda (geb. 1450?) sagte: „Musik 

ist wahre Philosophie: sie meditiert unaufhörlich über den Tod”, aber Luther freute sich über 

die Musik als Symbol der Freiheit der Kinder Gottes. 

Deshalb konnte Luther den alten Äon, das Zeitalter unter dem Gesetz, als das sanglose Zeital-

ter bezeichnen. Erst in der neutestamentlichen Zeit kam die Musik richtig zur Geltung. Wer 

durch den lieben Sohn Jesus Christus von Sünde, Tod und Teufel errettet ist, kann nicht an-

ders, als freudig und kräftig davon zu reden und zu singen; ein Christ, der nicht singt, zeigt, 

dass er dem Evangelium nicht glaubt und dem alten, unangenehmen Zeitalter angehört. 



Söhngen - Luthers Theologie der Musik (ELC) 3 26.04.2023 

Die antike Legende, dass Christus, als er in die Hölle hinabstieg, auch Orpheus, den griechi-

schen Sänger und Schutzpatron der Musik, rettete, hat eine tiefe Bedeutung: In Christus hat 

die Musik eine neue Grundlage erhalten. Nicht, dass die Musik der Erlösung bedurft hätte. Im 

Gegenteil, schon zur Zeit des Gesetzes war die Musik für diejenigen, die richtig hören konn-

ten, ein Zeichen, das auf Christus hinwies, ein Vorläufer der Botschaft des Evangeliums. Wo 

auch immer Musik gemacht wurde, ob die Menschen es wussten oder nicht, war sie ein Zei-

chen der Hoffnung auf den Messias. Hinter dem Klang, der in der Musik das Ohr erreichte, 

stand Gottes ewiges Heilsdekret, und in der alten Dispensation spielte die Musik die propheti-

sche Rolle, die Gläubigen auf das „neue Lied“ im Zeitalter der Erfüllung hinzuweisen. 

4. Aber die Musik ist nicht einfach wie das Evangelium, indem sie etwas ist, das man hören 

muss. Sie ist ein ideales und unvergleichliches Mittel, um das Evangelium zu verbreiten. Das 

Evangelium schreit nach Musik. Der Ursprung des „neuen Liedes“ – Gottes Erlösungswerk 

durch Jesus Christus – ist auch der Inhalt seiner Worte und seiner Musik. Das „neue Lied“ ist 

kerygmatische Musik: Es bezeugt Gottes Heilswerk und lädt die Menschen ein, daran teilzu-

haben. Lutheraner lehnen die Vorstellung ab, dass sich die Kirchenmusik auf das Singen von 

Liedern beschränken muss (eine Vorstellung, die von den reformierten Kirchen und sogar von 

Karl Barth mit der Begründung verteidigt wird, sie sei nichts anderes als „die Antwort der Ge-

meinde“). Wenn wir verstehen, dass die Musik in der Lage ist, das Wort Gottes zu verkünden 

und auszulegen, werden wir in ihr eines der wirksamen Zeichen erkennen, durch die Christus 

unser Heil wirken kann. Ohne die Musik auf dieselbe Stufe wie das Sakrament zu stellen, 

werden sich die Lutheraner daran erinnern, dass Wort und Sakrament nicht gegensätzlich sind 

und sich gegenseitig ausschließen, sondern dass das gepredigte Wort ein hörbares Sakrament 

ist und das Sakrament ein sichtbares Wort. In der Tat sind die Worte Christi wirksame Zei-

chen oder Sakramente, durch die er unser Heil wirkt, und alle Ereignisse des Evangeliums ha-

ben insofern einen sakramentalen Charakter, als sie heilige Zeichen und Mittel sind, durch die 

Cod in den Gläubigen das bewirkt, was diese Ereignisse beschreiben. In den Sakramenten ver-

mitteln irdische Elemente himmlische Segnungen. Auch in der Predigt und in der Musik gibt 

es „Elemente“ (wie Klang, Ton, Resonanz, Rhythmus, Atem), die wir mit unserem Hörver-

mögen wahrnehmen und erfassen, und so wird das hörbare Wort, gesprochen oder gesungen, 

zum Träger der sakramentalen Gabe des Heiligen Geistes. Das gesungene Wort unterliegt na-

türlich demselben göttlichen Vorrecht wie das gepredigte Wort: Es bringt Frucht, wo und 

wann es Cod gefällt. 

5. Es muss zumindest kurz auf einige andere Merkmale von Luthers Theologie der Musik hin-

gewiesen werden. Es war kein bloß allegorisches Wortspiel, sondern seine Betonung der onto-

logischen Qualität der Musik, wenn er von der Musik als Frau Musica sprach. Musik, so 

wollte er sagen, gibt es seit Anbeginn der Welt; sie wurde mit allen anderen geschaffenen 

Dingen geschaffen; sie ist und bleibt ein Geschöpf Gottes. Geschöpfe sind für Luther aber im-

mer „äußere und sichtbare“, mit den Sinnen wahrnehmbare Wirklichkeiten. Deshalb bejahte 

er stets den sinnlichen Charakter der Musik und wehrte sich gegen die Überspirituellen und 

Schwärmer, die nur Unisono-Gesang im Gottesdienst zuließen und das Materielle und Krea-

türliche eigenmächtig abwerteten. Gott hat uns die Musik gegeben, und deshalb sollten wir 

nicht nur einstimmigen Gesang, sondern auch mehrstimmige Musik und Orgelspiel in unse-

rem Gottesdienst verwenden. 

Jedes Geschöpf, jedes geschaffene Ding hat den Zweck, Gott auf seine eigene Art und Weise 

zu preisen. Das gilt auch für die Musik. Musik erfüllt ihren Zweck nur dann, wenn sie voll-

ständig und ausschließlich Musik ist. Beschränkungen des Gebrauchs von Musik (z. B. sie nur 

im Gottesdienst zuzulassen) sind ungerechtfertigte Eingriffe in Gottes Schöpfung. Wenn Mu-

sik Gottes Schöpfung ist, sind wir nicht befugt, sie in „gute“ und „schlechte“ oder „heilige“ 

und „weltliche“ Musik zu unterteilen. Ein skrupulöser Puritanismus in Bezug auf Musik war 



Söhngen - Luthers Theologie der Musik (ELC) 4 26.04.2023 

Luther fremd und sollte der lutherischen Kirche fremd sein. Es ist eine legalistische Fehlinter-

pretation der Gabe der Musik, sie nur dann als legitim zu betrachten, wenn sie mit dem Got-

tesdienst verbunden ist. Und wenn sie im Gottesdienst verwendet wird, sollte sie alle ihre spe-

zifischen Kräfte und Elemente voll zur Geltung bringen dürfen. 

Wo das Evangelium ist, da ist Freiheit, und wo Musik ist, da ist Freiheit. 

Quelle: The Encyclopedia of the Lutheran Church, hrsg. von Julius Bodensieck, Vol. 2, Phila-

delphia: Fortress Press, 1965, S. 1473-1475. 


