
Saunders - Spiritueller Schmerz 1 05.04.2023 

Spiritueller Schmerz (Spiritual Pain) 

Von Cicely Saunders 

 

Definition 

Rene Lerich gab vor etwa 50 Jahren eine der besten Definitionen des schwer fassbaren Be-

griffs „Schmerz“. Er schrieb: „Schmerz ist das Ergebnis des Konflikts zwischen einem Reiz 

und dem ganzen Individuum“. Das ist eine gute Definition für uns, die wir uns mit der ganzen 

Person befassen, mit einer ganzen Erfahrung, die wir erleiden, ertragen, durchmachen, und die 

wir versuchen, uns aller Aspekte der Person und der beteiligten Gruppe bewusst zu sein. Bei 

der Betreuung von Menschen, die Schmerzen haben, versuchen wir, dem Körper, der Familie 

und dem Innenleben des Patienten Aufmerksamkeit zu schenken. 

Für den Körper. Wir bemühen uns um ein wachsendes Verständnis und Fachwissen in der 

Symptomkontrolle, um die gebührende Berücksichtigung des Erscheinungsbildes des Selbst-

wertgefühls, um die Aufrechterhaltung von Aktivität, Unabhängigkeit und all dem, was das 

normale Leben ausmacht. 

Für die Familie. Wir müssen die gesamte Gruppe im Auge behalten und das Verständnis und 

die Unterstützung, die sie brauchen, um ihre eigenen Ressourcen und Stärken zu finden und 

zu nutzen. Manchmal müssen wir dem Patienten helfen, seinen eigenen Platz in der Gruppe 

wieder zu finden. Es kann sein, dass sich Menschen aufgrund ihrer eigenen Ängste und des 

Schmerzes, das Leid eines anderen mit ansehen zu müssen, zurückziehen, und andere begin-

nen, sich so zu verhalten, als wäre der Platz des Patienten bereits leer. Irgendwie muss es ge-

nügend Sicherheit geben, damit sich die Kommunikation öffnen kann, wenn ein Austausch 

stattfinden und Entscheidungen getroffen werden sollen. Die ganze Frage, wie man den Men-

schen helfen kann, sich der Wahrheit zu stellen, ist eine der ständigen Herausforderungen bei 

unserer Aufgabe, die Menschen zu befähigen, so ehrlich wie möglich sie selbst zu sein, Ver-

söhnung zu finden und Abschied zu nehmen. All dies ist nicht nur eine Rettungsaktion, son-

dern eine ursprüngliche Chance, ein Moment der Schöpfung. 

Für die wesentliche Person. Wir müssen uns mit der Arbeit, den Interessen und den Errungen-

schaften beschäftigen, denn viele Menschen identifizieren sich mit dem, was sie tun. Aber es 

gibt noch mehr zu beachten. Was sind die inneren Anliegen und Werte des Patienten? Was ist 

die tiefste Bedeutung des Patienten für ihn selbst? Worauf konzentriert sich der Geist dieses 

Menschen? Wenn jemand in der Lage sein soll, sein Leben mit einem gewissen Maß an Frie-

den und Zufriedenheit zu beenden, wo muss man dann hinschauen, um dem Ganzen einen 

Sinn zu geben (unabhängig davon, ob der Patient dies für das endgültige Ende hält oder 

nicht)? Ist dies tatsächlich die spirituelle Dimension, innerhalb derer wir den spirituellen 

Schmerz definieren können? 

Hier gibt das Wörterbuch einige Hinweise. Geist wird definiert als das belebende oder vitale 

Prinzip im Menschen, der Atem des Lebens. Spirituell ist das, was „den Geist oder höhere 

moralische Qualitäten betrifft, insbesondere unter einem religiösen Aspekt“. Manche Men-

schen, denen wir begegnen, sind seit langem mit religiösen Überzeugungen und Praktiken 

verbunden, denen sie mehr oder weniger treu geblieben sind. Für viele sind sie eine tiefe 

Stütze, während sie für andere eher eine Quelle der Beunruhigung oder der Schuld sind. Die 

Seelsorger unter uns haben ständig mit diesen Problemen zu tun und mit den verschiedenen 

Antworten der unterschiedlichen Religionen unserer Patienten. Aber „spirituell“ umfasst 



Saunders - Spiritueller Schmerz 2 05.04.2023 

sicherlich viel mehr als das. Es ist der gesamte Bereich des Denkens über moralische Werte 

im Leben. Erinnerungen an Verfehlungen und Schuldgefühle werden vielleicht gar nicht in 

religiösen Begriffen gesehen und können kaum durch die Gottesdienste, Sakramente und 

Symbole erreicht werden, die für die „religiöse Gruppe“ so befreiend sein können. Die Er-

kenntnis, dass das Leben wahrscheinlich bald enden wird, kann durchaus den Wunsch we-

cken, die ersten Dinge an die erste Stelle zu setzen und das zu erreichen, was als wahr und 

wertvoll angesehen wird – und Gefühle auslösen, dazu nicht in der Lage oder unwürdig zu 

sein. Es kann bittere Wut über die Ungerechtigkeit dessen, was geschieht, und über vieles, 

was bisher geschehen ist, und vor allem ein trostloses Gefühl der Sinnlosigkeit entstehen. Hier 

liegt, glaube ich, das Wesen des geistigen Schmerzes. 

Die Suche nach dem Sinn 

Die meisten von uns haben den Wunsch, sicher zu etwas zu gehören, das größer ist als unser 

unsicheres und verletzliches Selbst. Die Suche nach einem Sinn für die Dinge, der auch die 

eigene Person einschließt, hat sich kürzlich in einer Pflegeforschungsstudie von Simsen [6] 

als das Hauptanliegen einer Gruppe von Krankenhauspatienten erwiesen. Sie ging der Frage 

nach, ob Patienten spirituelle Ressourcen in die Erfahrung von Krankheit und Krankenhaus-

aufenthalt einbringen und ob sie spirituelle Bedürfnisse verspüren. In ihren 45 Interviews 

stellte sie fest, dass die Patienten am ehesten bereit waren, über ihre Überzeugungen zu spre-

chen, und dass diese für zwei Drittel ihrer Stichprobe wichtig waren, wobei persönliche Über-

zeugungen und Praktiken wichtiger waren als institutionelle Formen. Bei der Analyse einer 

kleineren Anzahl von Tiefeninterviews war das übergreifende Thema die Suche nach Sinn. 

Sie verweist auf einen oft gehörten Refrain: „Es regt zum Nachdenken an“. Soweit ich weiß, 

litten ihre Patienten nicht an einer lebensbedrohlichen Krankheit, die solche Gefühle sicher-

lich noch eher auslösen würde. 

Viele Menschen, die mit sterbenden Patienten und ihren Familien zu tun haben, haben in Vik-

tor Frankls Buch Die Suche des Menschen nach dem Sinn [1] viel Hilfe gefunden. Aus der 

Extremsituation eines nationalsozialistischen Arbeits- und Vernichtungslagers heraus schreibt 

er: „Die Ausweglosigkeit unserer Situation schmälerte weder ihre Würde noch ihren Sinn.“ 

Da er nicht weiß, was mit seiner Frau geschehen ist, empfindet er einen Moment tiefer Erfül-

lung, wenn er an sie denkt – auch wenn er nicht weiß, ob sie noch lebt. Diese Liebe, die ihren 

tiefsten Sinn in seinem Inneren, seinem geistigen Wesen findet, ist immer noch unbesiegt. Er 

glaubt, dass man in dieser Liebe, aber auch in der Erinnerung an das Erreichte und sogar im 

Leiden selbst einen Sinn finden kann. Wenn es keinen Ausweg aus dem Leiden gibt, dann 

sind wir für die Haltung verantwortlich, mit der wir leiden. Er glaubt, dass niemand einem an-

deren vorschreiben kann, was der Sinn seines Lebens sein soll; dass jeder nicht nur auf die in 

der Erinnerung gespeicherten Errungenschaften zurückblicken darf, sondern auch den Fragen 

nachgehen muss, die das Leben in der Gegenwart an ihn stellt. 

Der Sinnlosigkeit ins Auge sehen 

Das alttestamentliche Buch Hiob stellt den klassischen Leidenden dar. Ein kürzlich erschiene-

nes Buch von Kahn und Solomon hat einen neuen Blick auf Hiobs verzweifelte Suche nach 

einem Sinn in seinen eigenen Prüfungen und in dem ganzen Geheimnis des ungerechten Lei-

dens geworfen. Die Autoren stellen fest, dass Hiob erst nach seinem Zusammenbruch den 

Durchbruch schafft und aus dem Wirbelwind heraus die Erleuchtung findet. Die Quelle des 

Schmerzes selbst war die Quelle der Offenbarung. Hiob „findet Frieden und eine Reifung, die 

nur nach intensivem innerem Leiden erreicht werden konnte“ [3]. Weil er sich ihm gestellt 

hat, kommt er schließlich durch. 

https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-477
https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-472
https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-474


Saunders - Spiritueller Schmerz 3 05.04.2023 

Wie können wir also anderen dabei helfen, einen Ausweg aus dem Schmerz der Sinnlosigkeit 

zu finden? Wir kommen aus so unterschiedlichen Verhältnissen, unsere Geschichten sind 

grundverschieden, und wir haben keine tödliche Krankheit vor uns. Können wir eine Art Brü-

cke zwischen uns bauen, damit wir uns treffen und ihnen bei ihrer Suche helfen können? 

Wir beginnen mit der Sorge um den Körper, mit der Freiheit und dem Raum, den wir durch 

Fähigkeiten in der Symptomkontrolle und der Pflege von Rolle und Aussehen geben können. 

Wir gehen hinaus, um die ganze Familiengruppe willkommen zu heißen, und wir helfen ihnen 

bei ihrer Suche nach ihren eigenen Ressourcen. Aber was sollte die Hospizarbeit sonst noch 

bieten? Die Gastfreundschaft gegenüber unseren Patienten muss sicherlich auch die Bereit-

schaft beinhalten, ihnen bei der Auseinandersetzung mit dem Wichtigsten von allem zu hel-

fen, nämlich mit ihrem inneren Kummer, ihrer Schuld und ihren Sehnsüchten. Jung [2] spricht 

von „dem Drang – der oft bei Sterbenden zu beobachten ist –, alles, was noch falsch ist, in 

Ordnung zu bringen“. Das kann das größte Bedürfnis sein. Gespräche werden nicht immer an-

gemessen sein, und zur Gastfreundschaft gehört auch das Recht auf Privatsphäre, aber Sim-

sens Studie hat gezeigt, wie bereitwillig sich die meisten Patienten öffnen und sich diesen 

Themen stellen. 

Es ist eine Frage der Zeit – und des Timings – und der Bereitschaft aller Mitarbeiter, in dem 

Moment innezuhalten und zuzuhören, in dem dieser besondere Bereich des Schmerzes zum 

Ausdruck kommt, und bei ihm zu bleiben. Wir sind nicht da, um etwas wegzunehmen oder zu 

erklären oder gar zu verstehen, sondern einfach um „Wache mit mir“, wie Jesus seine Jünger 

im Garten von Gethsemane bat. Während wir so hart und erfolgreich daran gearbeitet haben, 

körperliche Schmerzen und andere Symptome zu lindern, waren wir vielleicht versucht zu 

glauben, dass geistige Schmerzen auf ähnliche Weise angegangen und gelöst werden sollten. 

Manchmal können unrealistische Ängste erklärt und gelindert werden, aber ein großer Teil 

des Leids muss durchlebt werden. Der Schmerz selbst kann zu einer Lösung oder einer neuen 

Vision führen, wie es bei Hiob der Fall war. Wie Bischof John Taylor in seinem wunderbaren 

kleinen Taschenbuch A Matter of Life and Death [7] darlegt, ist es in der Tat sehr schmerz-

haft, wenn Bewusstsein und Leben in ein gefühlloses und erstarrtes Glied fließen. 

Erst wenn ein Team erfahrener und selbstbewusster wird, fällt es seinen Mitgliedern leicht, 

den Ausdruck von Wut und anderen negativen Gefühlen wie Selbstmitleid, Schuld oder Angst 

zuzulassen oder sogar zu fördern, die diesen inneren Schmerz und die häufige Frage „Wa-

rum?“ zum Ausdruck bringen können. Wir müssen lernen, auf eine Weise zuzuhören, die der 

leidenden Person hilft, den Weg zum wirklichen Problem zu finden und sich ihm zu stellen 

und es zu bewältigen. Selbst am Ende des Lebens kann sich das innere Selbst noch ausdehnen 

und erweitern und neue Entdeckungen machen. Wir müssen weder idealisieren noch nur die 

dunklen Seiten sehen – aber manchmal müssen wir den Schwierigkeiten ins Gesicht sehen 

und sie vielleicht beim Namen nennen. Das kann durchaus bedeuten, dass sie etwas von ihrer 

Macht, zu verletzen oder zu behindern, verlieren. 

Die Notwendigkeit eines Zuhörers 

Die Suche nach dem Sinn kann natürlich auch im Stillen stattfinden. Eine Freiwillige, die zu 

Beginn von St. Christopher’s dabei war, hat viele Jahre lang Besuche auf unserer Männersta-

tion gemacht. Als ehemalige Schulleiterin verbrachte sie ihren Ruhestand in der Kinderbetreu-

ung, in der Alphabetisierungsarbeit und im Hospiz. Vor diesem Hintergrund hatte sie eine er-

staunliche Fähigkeit entwickelt, Brücken zwischen den Patienten und sich selbst zu bauen. Sie 

erzählte mir, dass sie immer etwas Gemeinsames fanden, oft eine Verbindung zu einer glück-

licheren Vergangenheit. Aus diesen Verbindungen – und auch aus den Erfahrungen der Pati-

enten, die sich von ihren eigenen unterschieden – holte sie Teile ihrer Geschichte hervor und 

https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-473
https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-478


Saunders - Spiritueller Schmerz 4 05.04.2023 

hörte zu, wie diese sich zusammenfügten und dem, was die Patienten als wichtig empfunden 

hatten, eine endgültige Bedeutung gaben. Dies waren sehr private Gespräche, aber wir alle im 

St. Christopher’s erkannten allmählich die Tiefe ihres Handelns. Sie half den Patienten, den 

Ort zu finden, an dem sie sagen konnten: „Ich bin ich – und es ist alles in Ordnung.“ Diese 

Gabe des Zuhörens kann von jedem Mitarbeiter gemacht werden. Da sie jedoch oft nicht mit 

irgendeiner Form der Behandlung zu tun haben, finden viele Freiwillige und Seelsorger hier 

einen besonderen Platz. 

Aber wir alle müssen zuhören. Viele könnten heute ihre Stimme in Senecas Appell im alten 

Rom hören: „Wer ist in der ganzen Welt, der uns zuhört? Hier bin ich – das bin ich in meiner 

Nacktheit, mit meinen Wunden, meinem geheimen Kummer, meiner Verzweiflung, meinem 

Verrat, meinem Schmerz, den ich nicht ausdrücken kann, meinem Schrecken, meiner Verlas-

senheit. Oh, höre mir einen Tag, eine Stunde, einen Augenblick zu, damit ich nicht in meiner 

schrecklichen Wildnis, in meinem einsamen Schweigen vergehe. Oh Gott, gibt es denn nie-

manden, der mir zuhört?“ Er verlangt nicht mehr als einen Mitmenschen, der bei ihm sein und 

bleiben will. Das ist das Bedürfnis der Sterbenden und, manchmal noch ergreifender, der Hin-

terbliebenen. 

Eine kurze Zeit echter Aufmerksamkeit kann tiefe Bitterkeit berühren und aufweichen, kann 

Wut und Ängste besänftigen. Antworten werden nicht wirklich erwartet und lange Sitzungen 

sind nicht immer nötig. Alte Strukturen und Werte können fast unaufgefordert wieder einen 

Sinn ergeben, und manchmal ergeben sich aus dem Austausch mit einem engagierten Men-

schen neue Entdeckungen. Wie ein Patient sagte: „Ich fand das so komisch. Niemand will 

mich anschauen. Und dann, Herr Doktor, kam ich hierher und Sie haben mir zugehört. Ich 

hatte das Gefühl, Sie verstehen mich. Es scheint, dass die Schmerzen verschwunden sind, seit 

ich mit Ihnen gesprochen habe!“ 

Der oft einfache Austausch, der sich bei solchen Treffen ergibt, kann als Geschenk empfun-

den werden. Aber wir, die Pflegenden, sind nicht die einzigen Geber. Früher oder später wis-

sen alle, die mit Sterbenden arbeiten, dass sie mehr empfangen als sie geben, wenn sie auf 

Ausdauer, Mut und oft auch Humor treffen. Wir müssen das sagen und dabei auch die ge-

meinsame Überzeugung erkennen, dass es eine ermöglichende Gnade gibt, die von außerhalb 

von uns beiden kommt. 

Wir, die wir uns um Patienten kümmern, sind mit diesen manchmal sehr belastenden Fragen 

nicht allein. Wie Hiob können unsere Patienten unerwartete Ressourcen, neue Selbsterkennt-

nis und Leben in sich selbst entdecken, sobald sie das Geheimnis und die Unzulänglichkeit 

unseres menschlichen Sinns für Gerechtigkeit und Verdienst akzeptieren. Das Leben ist nicht 

fair, es gibt keine einfachen Antworten, aber es gibt einen Weg zu Akzeptanz und Frieden für 

den letzten Teil der Reise. 

Manchmal werden wir sehen, dass dies in Bezug auf unsere eigenen Überzeugungen ge-

schieht, und eine Struktur einfacher Stationsgebete kann hilfreich sein. Sie müssen nicht auf-

dringlich sein, wenn sie von den Pflegekräften selbst als Teil ihrer Routine verstanden wer-

den. Nur wenn wir gefragt werden, sind wir aufgerufen, uns persönlicher mitzuteilen, aber 

wenn wir uns nicht mit unserer eigenen Sinnsuche beschäftigen, schaffen wir vielleicht nicht 

das Klima, in dem Patienten geholfen werden kann, ihren eigenen Weg des Wachstums durch 

Verlust zu gehen. 

Teilen 

Es ist schwer, in der Nähe des Schmerzes zu bleiben, vor allem, wenn der Schmerz eine Qual 



Saunders - Spiritueller Schmerz 5 05.04.2023 

ist, gegen die wir nichts tun können. Wir sind „verwundete Heiler“ [5] und wir brauchen bei 

dieser Arbeit die Unterstützung unserer ganzen Gruppe. Hiobs Freunde werden oft kritisiert, 

aber wie Kahn betont, versammelten sie sich um ihn, zerrissen ihre Kleider in einer Geste der 

Solidarität und setzten sich lange Zeit schweigend neben ihn auf den Boden. Erst als Hiob 

selbst zu sprechen begann, brachten sie ihre unzureichenden Antworten vor. Und zum Teil aus 

Empörung über sie beginnt Hiob, sich tief in seinen eigenen Schmerz hineinzuversetzen, und 

wird schließlich mit einer Vision von Gott konfrontiert, die ihn in einer neuen Demut und Ak-

zeptanz seines menschlichen Zustands mit all seinen Geheimnissen zurücklässt. Und die 

menschliche Persönlichkeit ist geheimnisvoll, vor allem, wenn wir versuchen, die gesamte Le-

bensgeschichte zu betrachten und nicht nur den kleinen Abschnitt, den wir am Ende sehen. 

Wenn wir Christen sind, haben wir die Vision, dass Gott mit uns allen in einer noch tieferen 

Weise teilt, mit all der Solidarität seiner aufopfernden und vergebenden Liebe und der Stärke 

seiner Ohnmacht. Wie Bischof Taylor in einem Weihnachtsgedicht schrieb: „Ich bin das un-

besiegte Herz der Schwäche“. Diese liebende Kraft wird alles andere überdauern und birgt 

eine letzte Hoffnung auf Leben durch den Tod. 

Manchmal können wir davon sprechen, häufiger müssen wir neben diesem schweigenden 

Gott schweigen, dessen Wege, den Bedürfnissen eines jeden Menschen zu begegnen, oft nur 

ihm selbst bekannt sind. Wir müssen unsererseits auf den oft verwirrenden anonymen Geist 

vertrauen. Viele Hospize haben einen frei fliegenden Vogel als ihr Symbol gewählt. Für viele 

ist dies ein Symbol für den Heiligen Geist, aber ich glaube, dass dies auch ein Echo auf die 

vielen Religionen ist, die von einer Art innerem Führer oder Wegbegleiter gesprochen haben. 

Das Gleiche findet sich in der Jungschen Tiefenpsychologie [4]. 

Mit dem Praktischen weitermachen 

Viele von uns haben wenig oder gar keine Gelegenheit, sich die Zeit zu nehmen, die dieser 

Austausch erfordert. Unsere Patienten sind zu krank und wir sind manchmal zu beschäftigt. 

Auch das müssen wir oft in Kauf nehmen, aber wir können immer wieder auf das Praktische 

zurückgreifen. Die Sorge um die körperlichen Bedürfnisse, die Zeit, die man sich nimmt, um 

ein Symptom zu klären, die stille Akzeptanz der wütenden Forderungen einer Familie, die Art 

und Weise, wie die Pflege geleistet wird, kann alles tragen und die verborgensten Orte errei-

chen. Auch wenn dies alles ist, was wir dem unausgesprochenen seelischen Schmerz entge-

gensetzen können, so kann es doch ausreichen, wenn unsere Patienten auf der anderen Seite 

des Todes endlich der Wahrheit ins Auge sehen. Unser eigener Schmerz wird leichter zu ertra-

gen sein, wenn wir im Stillen weitergeben können, was wir zu geben haben, und hoffen, dass 

es genutzt wird; und wenn wir unsererseits unsere eigene Suche nach Sinn, nach Akzeptanz 

unserer eigenen Geschichte und unseres Platzes in einer Schöpfung fortsetzen, die letztlich gut 

ist und der wir vertrauen können. 

Referenzen 

1. Frankl VE. Man's search for meaning, revised and enlarged edition. London: Hodder 

& Stoughton, 1987. 

2. Jung CG. The soul of death. In The meaning of death, Feifel H (ed.). New York: 

McGraw-Hull, 1959. 

3. Kahn J, and Solomon. Job's illness: Loss, grief and integration. A psychological inter-

pretation. London: Gaskell (Royal College of Psychiatrists), 1986. 

4. Martin PW. Personal Communications, 1965. 

5. Nouwen HJM. The wounded healer: Ministry in contemporary society. New York: 

Doubleday, 1972. 

https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-476
https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-475


Saunders - Spiritueller Schmerz 6 05.04.2023 

6. Simsen B. The spiritual dimension. Nursing Times, November, 1986. 

7. Taylor JV. A matter of life and death. London: SCM Press, 1986. 

Erstmals veröffentlicht in Journal of Palliative Care, Bd. 4, Nr. 3 (1988), S. 29-32. 


