Spiritueller Schmerz (Spiritual Pain)

Von Cicely Saunders

Definition

Rene Lerich gab vor etwa 50 Jahren eine der besten Definitionen des schwer fassbaren Be-
griffs ,,Schmerz®. Er schrieb: ,,.Schmerz ist das Ergebnis des Konflikts zwischen einem Reiz
und dem ganzen Individuum®. Das ist eine gute Definition fur uns, die wir uns mit der ganzen
Person befassen, mit einer ganzen Erfahrung, die wir erleiden, ertragen, durchmachen, und die
wir versuchen, uns aller Aspekte der Person und der beteiligten Gruppe bewusst zu sein. Bei
der Betreuung von Menschen, die Schmerzen haben, versuchen wir, dem Kaorper, der Familie
und dem Innenleben des Patienten Aufmerksamkeit zu schenken.

Fir den Korper. Wir bemiihen uns um ein wachsendes Verstandnis und Fachwissen in der
Symptomkontrolle, um die gebuhrende Berlicksichtigung des Erscheinungsbildes des Selbst-
wertgefihls, um die Aufrechterhaltung von Aktivitat, Unabh&ngigkeit und all dem, was das
normale Leben ausmacht.

Fir die Familie. Wir missen die gesamte Gruppe im Auge behalten und das Verstandnis und
die Unterstltzung, die sie brauchen, um ihre eigenen Ressourcen und Stérken zu finden und
zu nutzen. Manchmal missen wir dem Patienten helfen, seinen eigenen Platz in der Gruppe
wieder zu finden. Es kann sein, dass sich Menschen aufgrund ihrer eigenen Angste und des
Schmerzes, das Leid eines anderen mit ansehen zu missen, zuriickziehen, und andere begin-
nen, sich so zu verhalten, als wére der Platz des Patienten bereits leer. Irgendwie muss es ge-
nigend Sicherheit geben, damit sich die Kommunikation 6ffnen kann, wenn ein Austausch
stattfinden und Entscheidungen getroffen werden sollen. Die ganze Frage, wie man den Men-
schen helfen kann, sich der Wahrheit zu stellen, ist eine der standigen Herausforderungen bei
unserer Aufgabe, die Menschen zu befahigen, so ehrlich wie mdglich sie selbst zu sein, Ver-
s6hnung zu finden und Abschied zu nehmen. All dies ist nicht nur eine Rettungsaktion, son-
dern eine urspriingliche Chance, ein Moment der Schopfung.

Fir die wesentliche Person. Wir missen uns mit der Arbeit, den Interessen und den Errungen-
schaften beschaftigen, denn viele Menschen identifizieren sich mit dem, was sie tun. Aber es
gibt noch mehr zu beachten. Was sind die inneren Anliegen und Werte des Patienten? Was ist
die tiefste Bedeutung des Patienten fur ihn selbst? Worauf konzentriert sich der Geist dieses
Menschen? Wenn jemand in der Lage sein soll, sein Leben mit einem gewissen Mal an Frie-
den und Zufriedenheit zu beenden, wo muss man dann hinschauen, um dem Ganzen einen
Sinn zu geben (unabhangig davon, ob der Patient dies fir das endgltige Ende halt oder
nicht)? Ist dies tatséchlich die spirituelle Dimension, innerhalb derer wir den spirituellen
Schmerz definieren kénnen?

Hier gibt das Worterbuch einige Hinweise. Geist wird definiert als das belebende oder vitale
Prinzip im Menschen, der Atem des Lebens. Spirituell ist das, was ,,den Geist oder hohere
moralische Qualitaten betrifft, insbesondere unter einem religidsen Aspekt®. Manche Men-
schen, denen wir begegnen, sind seit langem mit religiosen Uberzeugungen und Praktiken
verbunden, denen sie mehr oder weniger treu geblieben sind. Fir viele sind sie eine tiefe
Stiitze, wahrend sie fur andere eher eine Quelle der Beunruhigung oder der Schuld sind. Die
Seelsorger unter uns haben stdndig mit diesen Problemen zu tun und mit den verschiedenen
Antworten der unterschiedlichen Religionen unserer Patienten. Aber ,,spirituell* umfasst

Saunders - Spiritueller Schmerz 1 05.04.2023



sicherlich viel mehr als das. Es ist der gesamte Bereich des Denkens tiber moralische Werte
im Leben. Erinnerungen an Verfehlungen und Schuldgefuihle werden vielleicht gar nicht in
religiésen Begriffen gesehen und kénnen kaum durch die Gottesdienste, Sakramente und
Symbole erreicht werden, die fur die ,,religiose Gruppe* so befreiend sein kénnen. Die Er-
kenntnis, dass das Leben wahrscheinlich bald enden wird, kann durchaus den Wunsch we-
cken, die ersten Dinge an die erste Stelle zu setzen und das zu erreichen, was als wahr und
wertvoll angesehen wird — und Gefiihle auslésen, dazu nicht in der Lage oder unwurdig zu
sein. Es kann bittere Wut tber die Ungerechtigkeit dessen, was geschieht, und tber vieles,
was bisher geschehen ist, und vor allem ein trostloses Gefuihl der Sinnlosigkeit entstehen. Hier
liegt, glaube ich, das Wesen des geistigen Schmerzes.

Die Suche nach dem Sinn

Die meisten von uns haben den Wunsch, sicher zu etwas zu gehdren, das groRer ist als unser
unsicheres und verletzliches Selbst. Die Suche nach einem Sinn fir die Dinge, der auch die
eigene Person einschlief3t, hat sich kirzlich in einer Pflegeforschungsstudie von Simsen [6]
als das Hauptanliegen einer Gruppe von Krankenhauspatienten erwiesen. Sie ging der Frage
nach, ob Patienten spirituelle Ressourcen in die Erfahrung von Krankheit und Krankenhaus-
aufenthalt einbringen und ob sie spirituelle Bedurfnisse verspuren. In ihren 45 Interviews
stellte sie fest, dass die Patienten am ehesten bereit waren, tiber ihre Uberzeugungen zu spre-
chen, und dass diese fiir zwei Drittel ihrer Stichprobe wichtig waren, wobei personliche Uber-
zeugungen und Praktiken wichtiger waren als institutionelle Formen. Bei der Analyse einer
kleineren Anzahl von Tiefeninterviews war das tbergreifende Thema die Suche nach Sinn.
Sie verweist auf einen oft gehdrten Refrain: ,,Es regt zum Nachdenken an*. Soweit ich weilR,
litten ihre Patienten nicht an einer lebensbedrohlichen Krankheit, die solche Gefhle sicher-
lich noch eher ausldsen wiirde.

Viele Menschen, die mit sterbenden Patienten und ihren Familien zu tun haben, haben in Vik-
tor Frankls Buch Die Suche des Menschen nach dem Sinn [1] viel Hilfe gefunden. Aus der
Extremsituation eines nationalsozialistischen Arbeits- und Vernichtungslagers heraus schreibt
er: ,,Die Ausweglosigkeit unserer Situation schmélerte weder ihre Wirde noch ihren Sinn.*
Da er nicht weil3, was mit seiner Frau geschehen ist, empfindet er einen Moment tiefer Erful-
lung, wenn er an sie denkt — auch wenn er nicht weif3, ob sie noch lebt. Diese Liebe, die ihren
tiefsten Sinn in seinem Inneren, seinem geistigen Wesen findet, ist immer noch unbesiegt. Er
glaubt, dass man in dieser Liebe, aber auch in der Erinnerung an das Erreichte und sogar im
Leiden selbst einen Sinn finden kann. Wenn es keinen Ausweg aus dem Leiden gibt, dann
sind wir flr die Haltung verantwortlich, mit der wir leiden. Er glaubt, dass niemand einem an-
deren vorschreiben kann, was der Sinn seines Lebens sein soll; dass jeder nicht nur auf die in
der Erinnerung gespeicherten Errungenschaften zuriickblicken darf, sondern auch den Fragen
nachgehen muss, die das Leben in der Gegenwart an ihn stellt.

Der Sinnlosigkeit ins Auge sehen

Das alttestamentliche Buch Hiob stellt den klassischen Leidenden dar. Ein kirzlich erschiene-
nes Buch von Kahn und Solomon hat einen neuen Blick auf Hiobs verzweifelte Suche nach
einem Sinn in seinen eigenen Priifungen und in dem ganzen Geheimnis des ungerechten Lei-
dens geworfen. Die Autoren stellen fest, dass Hiob erst nach seinem Zusammenbruch den
Durchbruch schafft und aus dem Wirbelwind heraus die Erleuchtung findet. Die Quelle des
Schmerzes selbst war die Quelle der Offenbarung. Hiob ,.findet Frieden und eine Reifung, die
nur nach intensivem innerem Leiden erreicht werden konnte* [3]. Weil er sich ihm gestellt
hat, kommt er schlieRlich durch.

Saunders - Spiritueller Schmerz 2 05.04.2023


https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-477
https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-472
https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-474

Wie konnen wir also anderen dabei helfen, einen Ausweg aus dem Schmerz der Sinnlosigkeit
zu finden? Wir kommen aus so unterschiedlichen Verhéltnissen, unsere Geschichten sind
grundverschieden, und wir haben keine todliche Krankheit vor uns. Kénnen wir eine Art Bri-
cke zwischen uns bauen, damit wir uns treffen und ihnen bei ihrer Suche helfen kénnen?

Wir beginnen mit der Sorge um den Kdérper, mit der Freiheit und dem Raum, den wir durch
Fahigkeiten in der Symptomkontrolle und der Pflege von Rolle und Aussehen geben kénnen.
Wir gehen hinaus, um die ganze Familiengruppe willkommen zu heiRen, und wir helfen ihnen
bei ihrer Suche nach ihren eigenen Ressourcen. Aber was sollte die Hospizarbeit sonst noch
bieten? Die Gastfreundschaft gegenuiber unseren Patienten muss sicherlich auch die Bereit-
schaft beinhalten, ihnen bei der Auseinandersetzung mit dem Wichtigsten von allem zu hel-
fen, ndmlich mit ihrem inneren Kummer, ihrer Schuld und ihren Sehnstchten. Jung [2] spricht
von ,,dem Drang — der oft bei Sterbenden zu beobachten ist —, alles, was noch falsch ist, in
Ordnung zu bringen*. Das kann das grofite Bedurfnis sein. Gespréache werden nicht immer an-
gemessen sein, und zur Gastfreundschaft gehort auch das Recht auf Privatsphére, aber Sim-
sens Studie hat gezeigt, wie bereitwillig sich die meisten Patienten 6ffnen und sich diesen
Themen stellen.

Es ist eine Frage der Zeit — und des Timings — und der Bereitschaft aller Mitarbeiter, in dem
Moment innezuhalten und zuzuhdren, in dem dieser besondere Bereich des Schmerzes zum
Ausdruck kommt, und bei ihm zu bleiben. Wir sind nicht da, um etwas wegzunehmen oder zu
erklaren oder gar zu verstehen, sondern einfach um ,,Wache mit mir, wie Jesus seine Junger
im Garten von Gethsemane bat. Wahrend wir so hart und erfolgreich daran gearbeitet haben,
korperliche Schmerzen und andere Symptome zu lindern, waren wir vielleicht versucht zu
glauben, dass geistige Schmerzen auf ahnliche Weise angegangen und gelost werden sollten.
Manchmal kénnen unrealistische Angste erklart und gelindert werden, aber ein groRer Teil
des Leids muss durchlebt werden. Der Schmerz selbst kann zu einer Losung oder einer neuen
Vision fuhren, wie es bei Hiob der Fall war. Wie Bischof John Taylor in seinem wunderbaren
kleinen Taschenbuch A Matter of Life and Death [7] darlegt, ist es in der Tat sehr schmerz-
haft, wenn Bewusstsein und Leben in ein gefiihlloses und erstarrtes Glied flieRen.

Erst wenn ein Team erfahrener und selbstbewusster wird, fallt es seinen Mitgliedern leicht,
den Ausdruck von Wut und anderen negativen Gefiihlen wie Selbstmitleid, Schuld oder Angst
zuzulassen oder sogar zu fordern, die diesen inneren Schmerz und die hdufige Frage ,,Wa-
rum?* zum Ausdruck bringen kénnen. Wir missen lernen, auf eine Weise zuzuhoren, die der
leidenden Person hilft, den Weg zum wirklichen Problem zu finden und sich ihm zu stellen
und es zu bewaltigen. Selbst am Ende des Lebens kann sich das innere Selbst noch ausdehnen
und erweitern und neue Entdeckungen machen. Wir missen weder idealisieren noch nur die
dunklen Seiten sehen — aber manchmal mussen wir den Schwierigkeiten ins Gesicht sehen
und sie vielleicht beim Namen nennen. Das kann durchaus bedeuten, dass sie etwas von ihrer
Macht, zu verletzen oder zu behindern, verlieren.

Die Notwendigkeit eines Zuhdrers

Die Suche nach dem Sinn kann natrlich auch im Stillen stattfinden. Eine Freiwillige, die zu
Beginn von St. Christopher’s dabei war, hat viele Jahre lang Besuche auf unserer Mannersta-
tion gemacht. Als ehemalige Schulleiterin verbrachte sie ihren Ruhestand in der Kinderbetreu-
ung, in der Alphabetisierungsarbeit und im Hospiz. Vor diesem Hintergrund hatte sie eine er-
staunliche Fahigkeit entwickelt, Briicken zwischen den Patienten und sich selbst zu bauen. Sie
erzahlte mir, dass sie immer etwas Gemeinsames fanden, oft eine Verbindung zu einer gluck-
licheren Vergangenheit. Aus diesen Verbindungen — und auch aus den Erfahrungen der Pati-
enten, die sich von ihren eigenen unterschieden — holte sie Teile ihrer Geschichte hervor und

Saunders - Spiritueller Schmerz 3 05.04.2023


https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-473
https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-478

horte zu, wie diese sich zusammenfigten und dem, was die Patienten als wichtig empfunden
hatten, eine endgiiltige Bedeutung gaben. Dies waren sehr private Gesprache, aber wir alle im
St. Christopher’s erkannten allmahlich die Tiefe ihres Handelns. Sie half den Patienten, den
Ort zu finden, an dem sie sagen konnten: ,,Ich bin ich — und es ist alles in Ordnung.* Diese
Gabe des Zuhorens kann von jedem Mitarbeiter gemacht werden. Da sie jedoch oft nicht mit
irgendeiner Form der Behandlung zu tun haben, finden viele Freiwillige und Seelsorger hier
einen besonderen Platz.

Aber wir alle missen zuhoren. Viele kdnnten heute ihre Stimme in Senecas Appell im alten
Rom horen: ,,Wer ist in der ganzen Welt, der uns zuhort? Hier bin ich — das bin ich in meiner
Nacktheit, mit meinen Wunden, meinem geheimen Kummer, meiner Verzweiflung, meinem
Verrat, meinem Schmerz, den ich nicht ausdriicken kann, meinem Schrecken, meiner Verlas-
senheit. Oh, hore mir einen Tag, eine Stunde, einen Augenblick zu, damit ich nicht in meiner
schrecklichen Wildnis, in meinem einsamen Schweigen vergehe. Oh Gott, gibt es denn nie-
manden, der mir zuhort?* Er verlangt nicht mehr als einen Mitmenschen, der bei ihm sein und
bleiben will. Das ist das Bedirfnis der Sterbenden und, manchmal noch ergreifender, der Hin-
terbliebenen.

Eine kurze Zeit echter Aufmerksamkeit kann tiefe Bitterkeit beriihren und aufweichen, kann
Wut und Angste besanftigen. Antworten werden nicht wirklich erwartet und lange Sitzungen
sind nicht immer n6tig. Alte Strukturen und Werte kénnen fast unaufgefordert wieder einen
Sinn ergeben, und manchmal ergeben sich aus dem Austausch mit einem engagierten Men-
schen neue Entdeckungen. Wie ein Patient sagte: ,,Ich fand das so komisch. Niemand will
mich anschauen. Und dann, Herr Doktor, kam ich hierher und Sie haben mir zugehdrt. Ich
hatte das Gefiihl, Sie verstehen mich. Es scheint, dass die Schmerzen verschwunden sind, seit
ich mit Ihnen gesprochen habe!

Der oft einfache Austausch, der sich bei solchen Treffen ergibt, kann als Geschenk empfun-
den werden. Aber wir, die Pflegenden, sind nicht die einzigen Geber. Friiher oder spater wis-
sen alle, die mit Sterbenden arbeiten, dass sie mehr empfangen als sie geben, wenn sie auf
Ausdauer, Mut und oft auch Humor treffen. Wir missen das sagen und dabei auch die ge-
meinsame Uberzeugung erkennen, dass es eine ermdglichende Gnade gibt, die von auRerhalb
von uns beiden kommt.

Wir, die wir uns um Patienten kimmern, sind mit diesen manchmal sehr belastenden Fragen
nicht allein. Wie Hiob kdnnen unsere Patienten unerwartete Ressourcen, neue Selbsterkennt-
nis und Leben in sich selbst entdecken, sobald sie das Geheimnis und die Unzulénglichkeit
unseres menschlichen Sinns flir Gerechtigkeit und Verdienst akzeptieren. Das Leben ist nicht
fair, es gibt keine einfachen Antworten, aber es gibt einen Weg zu Akzeptanz und Frieden fur
den letzten Teil der Reise.

Manchmal werden wir sehen, dass dies in Bezug auf unsere eigenen Uberzeugungen ge-
schieht, und eine Struktur einfacher Stationsgebete kann hilfreich sein. Sie missen nicht auf-
dringlich sein, wenn sie von den Pflegekréaften selbst als Teil ihrer Routine verstanden wer-
den. Nur wenn wir gefragt werden, sind wir aufgerufen, uns personlicher mitzuteilen, aber
wenn wir uns nicht mit unserer eigenen Sinnsuche beschéftigen, schaffen wir vielleicht nicht
das Klima, in dem Patienten geholfen werden kann, ihren eigenen Weg des Wachstums durch
Verlust zu gehen.

Teilen

Es ist schwer, in der Nahe des Schmerzes zu bleiben, vor allem, wenn der Schmerz eine Qual

Saunders - Spiritueller Schmerz 4 05.04.2023



ist, gegen die wir nichts tun kdnnen. Wir sind ,,verwundete Heiler* [5] und wir brauchen bei
dieser Arbeit die Unterstiitzung unserer ganzen Gruppe. Hiobs Freunde werden oft kritisiert,
aber wie Kahn betont, versammelten sie sich um ihn, zerrissen ihre Kleider in einer Geste der
Solidaritat und setzten sich lange Zeit schweigend neben ihn auf den Boden. Erst als Hiob
selbst zu sprechen begann, brachten sie ihre unzureichenden Antworten vor. Und zum Teil aus
Empdrung Gber sie beginnt Hiob, sich tief in seinen eigenen Schmerz hineinzuversetzen, und
wird schlieflich mit einer Vision von Gott konfrontiert, die ihn in einer neuen Demut und Ak-
zeptanz seines menschlichen Zustands mit all seinen Geheimnissen zuriicklasst. Und die
menschliche Personlichkeit ist geheimnisvoll, vor allem, wenn wir versuchen, die gesamte Le-
bensgeschichte zu betrachten und nicht nur den kleinen Abschnitt, den wir am Ende sehen.

Wenn wir Christen sind, haben wir die Vision, dass Gott mit uns allen in einer noch tieferen
Weise teilt, mit all der Solidaritét seiner aufopfernden und vergebenden Liebe und der Starke
seiner Ohnmacht. Wie Bischof Taylor in einem Weihnachtsgedicht schrieb: ,,Ich bin das un-
besiegte Herz der Schwache®. Diese liebende Kraft wird alles andere tiberdauern und birgt
eine letzte Hoffnung auf Leben durch den Tod.

Manchmal kénnen wir davon sprechen, haufiger miissen wir neben diesem schweigenden
Gott schweigen, dessen Wege, den Bedirfnissen eines jeden Menschen zu begegnen, oft nur
ihm selbst bekannt sind. Wir missen unsererseits auf den oft verwirrenden anonymen Geist
vertrauen. Viele Hospize haben einen frei fliegenden Vogel als ihr Symbol gewahlt. Fir viele
ist dies ein Symbol flr den Heiligen Geist, aber ich glaube, dass dies auch ein Echo auf die
vielen Religionen ist, die von einer Art innerem Fuhrer oder Wegbegleiter gesprochen haben.
Das Gleiche findet sich in der Jungschen Tiefenpsychologie [4].

Mit dem Praktischen weitermachen

Viele von uns haben wenig oder gar keine Gelegenheit, sich die Zeit zu nehmen, die dieser
Austausch erfordert. Unsere Patienten sind zu krank und wir sind manchmal zu beschéftigt.
Auch das missen wir oft in Kauf nehmen, aber wir kdnnen immer wieder auf das Praktische
zuriickgreifen. Die Sorge um die kdrperlichen Bedurfnisse, die Zeit, die man sich nimmt, um
ein Symptom zu kléren, die stille Akzeptanz der witenden Forderungen einer Familie, die Art
und Weise, wie die Pflege geleistet wird, kann alles tragen und die verborgensten Orte errei-
chen. Auch wenn dies alles ist, was wir dem unausgesprochenen seelischen Schmerz entge-
gensetzen kdnnen, so kann es doch ausreichen, wenn unsere Patienten auf der anderen Seite
des Todes endlich der Wahrheit ins Auge sehen. Unser eigener Schmerz wird leichter zu ertra-
gen sein, wenn wir im Stillen weitergeben kdnnen, was wir zu geben haben, und hoffen, dass
es genutzt wird; und wenn wir unsererseits unsere eigene Suche nach Sinn, nach Akzeptanz
unserer eigenen Geschichte und unseres Platzes in einer Schopfung fortsetzen, die letztlich gut
ist und der wir vertrauen kdnnen.

Referenzen

1. Frankl VE. Man's search for meaning, revised and enlarged edition. London: Hodder
& Stoughton, 1987.

2. Jung CG. The soul of death. In The meaning of death, Feifel H (ed.). New York:
McGraw-Hull, 1959.

3. Kahn J, and Solomon. Job's illness: Loss, grief and integration. A psychological inter-

pretation. London: Gaskell (Royal College of Psychiatrists), 1986.

Martin PW. Personal Communications, 1965.

Nouwen HIJM. The wounded healer: Ministry in contemporary society. New York:

Doubleday, 1972.

ok~

Saunders - Spiritueller Schmerz 5 05.04.2023


https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-476
https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/acprof:oso/9780198570530.001.0001/acprof-9780198570530-chapter-32%23acprof-9780198570530-bibItem-475

6. Simsen B. The spiritual dimension. Nursing Times, November, 1986.
7. Taylor JV. A matter of life and death. London: SCM Press, 1986.

Erstmals veroffentlicht in Journal of Palliative Care, Bd. 4, Nr. 3 (1988), S. 29-32.

Saunders - Spiritueller Schmerz 6 05.04.2023



