Vom Beruf der Ethik!

Von Professor Dr. Dr. h.c. Trutz Rendtorff, Miinchen

ETHIK, KONSENS UND KONFLIKTE
Ethik hat es mit Konsens zu tun. lhr konkreter Stoff aber sind Konflikte.

Lassen Sie mich zunéchst dieses sagen: Weniger mit Ethik, mehr mit Ethos, im aristotelischen
Sinne von Sitte und Gewohnheit, hat es zu tun, die pflichtgemalie akademische Lehrtatigkeit
mit einer Abschiedsvorlesung zu beenden. Dabei kann man in einen eigentiimlichen Konflikt
geraten. Wie er etwa einem Vortragsredner widerfahrt. Wenn er seinen VVortrag beendet hat,
also alles gesagt hat, was er sagen wollte, in der Lange und Breite der dafiir vorgesehenen
Zeit, vielleicht die Geduld seiner Zuhorer sogar langer als vorgesehen in Anspruch genommen
hat — dann kann es ihm passieren, daf} sich ein ungeduldiger Zeitgenosse erhebt und die fallige
Diskussion mit dem Begehren er6ffnet: Konnen Sie das, was Sie sagen wollten, noch einmal
in einem Satz sagen? [162]

So ahnlich konnte die Erwartung sein, die sich mit einer solchen »letzten« Vorlesung verbin-
det. Ist der Redner hinreichend professionell verbliffungsfest, wird er sagen: »Wenn ich das
konnte, hatte ich mir meinen Vortrag sparen kdnnen. Aber dann hatten Sie sich ganz schon
gewundert!«

Diese Szene, die mir tatsachlich widerfahren ist, lieBe sich, in Abwandlung einer beriihmten
Sentenz von Ludwig Wittgenstein auch so kommentieren: Was man nicht in einem Satz sagen
kann, darlber sollte man lieber schweigen. Von Albert Schweitzer stammt das Diktum: Ethik
fangt an, wo das Reden aufhort. Das werde ich nun nicht tun. Statt dessen wiederhole ich den
Satz, mit dem ich begonnen habe: Ethik hat es mit Konsens zu tun; ihr konkreter Stoff aber
sind Konflikte. Dieser Satz ist voller VVoraussetzungen.

Er gilt — erstens — gegenwartiger Erfahrung. Vom Beruf der Ethik ist zu handeln im Blick da-
rauf, dal? und wie der Ruf nach Ethik vielstimmig ertont. Wer als Zeitgenosse mit wachen Au-
gen den &ffentlichen Diskurs verfolgt, dem kann das nicht entgehen: Ethik ist gefragt, nicht
rein als solche, sondern an unterschiedlichen Erfahrungsorten von Konflikten.

Das &Rt sich ablesen an den sich vermehrenden Komposita, die den Ruf nach Ethik reflektie-
ren. Ich nenne nur eine exemplarische Auswahl: Friedensethik, Wirtschaftsethik, Unterneh-
mensethik, politische Ethik, Umweltethik, Wissenschaftsethik, medizinische Ethik, die se-
mantisch einfallsreich aus Genetik gebildete Genethik, im weiteren Sinne: Bioethik, als bisher
jungster SproR Informations- und Medienethik.

Solchen Rufen gemeinsam ist: sie bringen Konflikte zur Sprache, und die Suche nach Kon-
sens. Die Rufe ertdnen an je besonderen Orten der Erfahrung, beziehen sich auf durchaus un-
terschiedliche Konfliktfelder. Konflikte, die sowohl in Sachproblemen bestehen wie in sol-
chen der Orientierung. Die Konflikte sind in der Regel mit bestimmten Berufen und Hand-
lungsfeldern verbunden.

Von der Ethik wird eine erlésende Antwort erwartet. Aber die Erwartungen sind keineswegs

! Abschiedsvorlesung gehalten am 22. Februar 1999 in Miinchen.
Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 1 06.04.2023



einheitlich. Nach Ethik wird gerufen im Interesse zusétzlicher, erweiterter Legitimation des
eigenen Handelns, Konsens wird eingefordert in der Form des Assensus, der Zustimmung an-
derer, es geht um Akzeptanz, um Legitimation vor der Legalitat, Konsens tber das rechte und
sittliche Leben vor dem, was durch Gesetze und Gesetzeszwang geregelt wird.

Der Ruf nach dem Gesetzgeber als Ausweg aus Konflikten bei mangelndem Konsens kommt
dabei immer mit ins Spiel. Wo politisch entschieden wird, hort der ethische Diskurs aber nicht
auf. Offentliche Debatten wie die ums Asylrecht oder um den Schwangerschaftskonflikt zei-
gen das eindrucksvoll.

Zum Beruf der Ethik gehort es, diese 6ffentlichen Debatten und die darin verhandelten Kon-
flikte ernst zu nehmen.

Nach Ethik wird auch gerufen, um der Kritik Nachdruck zu verleihen, nicht Konsens, sondern
Zuspitzung von Konflikten ist dann angesagt. In der Perspektive: Es muR alles anders werden.
Nicht Konsens, sondern Alternativen werden ins Spiel gebracht, Alternativen in der Form des
Handelns, in der Zielsetzung, bis hin zu den Personen: Wir machen alles anders, oder, schein-
bar gemaRigter, aber deswegen nicht weniger anspruchsvoll: Wir machen alles besser.

Zum Beruf der Ethik gehort es, diese Kritik an den konkreten Ort zu fiihren, an dem die Prob-
leme liegen.

MORALISCHE ZEITKRITIK

Diese kleine Phdanomenologie des Rufs nach Ethik erweitert sich zweitens zu unbestimmter
GroRendimension, wo der Ruf nach Ethik selbst der Kritik ausgesetzt wird. Das gegenwartige
Interesse an Ethik wird begleitet von skeptischen Stimmen. lIhnen gilt die Erwartung an Ethik
als naiv, vordergrundig, ohnnmachtig. Diese Kritik &ufert sich in zynischen Kommentaren der
Feuilletons, aber auch in den gewichtigen Stimmen der theologischen wie philosophischen
Kulturkritik. Dann erscheint Ethik selbst Teil des Konflikts, nicht im Konkreten, sondern im
Grolien und Ganzen. Die Gegenwart, in der wir leben, wird in das Licht von Zeitdiagnosen
getaucht, die den dunklen Schatten des Verfalls der ethischen Kultur insgesamt, des Verlustes
an christlichen Werten und der Orientierungslosigkeit der modernen Zivilisation werfen. Dem
Ruf nach Ethik begegnet der skeptische Gegenruf, dafiir fehle der gesellschaftlichen, kulturel-
len und religiésen Gegenwart das Fundament, auf dem sich die erhoffte Antwort griinden kon-
ne. Schreckensbegriffe wie »Die Tragddie der Kultur« (Georg Simmel) oder die »Pathologie
der Kultur« (Max Scheler) oder die »Riickkehr Europas zur wilden Barbarei« (Karl Barth) re-
flektieren das Ensemble zeithistorischer Erfahrungen, die sich zu einem prinzipiell negativen
Konsens der Zeitdiagnose verdichten, der die Ethik mit hineinreif3t in den Strudel des Unter-
gangsszenarios.

GESCHICHTLICHER SINN

Aber letztlich doch auch wieder nicht. Zum Beruf der Ethik gehdrt geschichtlicher Sinn.
(Schleiermacher: Geschichtskunde) Die im Kem selbst wieder moralische Zeitkritik hat drit-
tens eine groRe Tradition. Sie begleitet die Moderne seit ihren friilhen Anféangen. Speners be-
rihmte Pia desideria setzen ein mit der »Klage Uber den betriiblichen Zustand der Christen-
heit«, deren Elend offen vor aller Augen liege, Uber die jedermann im geheimen seine Trénen
vergieRen moge, die man nun 6ffentlich fallen lassen solle, wo sie andere sehen. Die Klage
uber das unvollendete Projekt einer moralischen Reformation der Christenheit nach der Er-
neuerung der Lehre gilt unter Historikern heute als frihneuzeitlicher Beginn der Moderne.

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 2 06.04.2023



GemaR einer traditionsreichen Bestimmung gilt Ethik als die Lehre vom guten Leben. Zum
Thema wird das gute Leben immer dann, wenn es sich nicht von selbst versteht, wenn es
problematisch ist, sei es praktisch, im Lebensvollzug, sei es theoretisch, in seiner Begrun-
dung. Ein Kennzeichen vieler Ethikdebatten ist: sie handeln von dem, was nicht mehr so ist,
wie es doch einmal war und sein sollte. Nichts erwérmt und befeuert das moralische Gefiihl
bekanntlich mehr als die Klage tGber den moralischen Verfall. Noch in der Klage aber ist die
Erinnerung an einen Konsens lebendig, der es tiberhaupt erst erlaubt, des beklagenswerten
Verfalls ansichtig zu werden. Noch im Gewande der Verfallsklage wird an einen Konsens ap-
pelliert, der nur von den Konturen des Konflikts tberdeckt wird.

Der Kairos von Ethik ist die Gegenwart. Das entspricht einer zutiefst christlichen Uberzeu-
gung, entspricht dem theologischen Gedanken vom concursus divinus, der gnadigen Gegen-
wart Gottes mit sei-[163]ner Welt, die darin unsere Welt ist. Zum Beruf der Ethik gehort der
Widerstand gegen die Mythen des Verfalls, ihr Beruf ist die Arbeit am gegenwartigen Kon-
sens, an dessen Erneuerung, Erhellung, Beforderung. Ethik ist die Lehre vom guten Leben un-
ter Bedingungen von Konflikten.

DIE DUNNE LUFT DER THEORIE

Der Deutungsaufwand, der hier getrieben werden muB, ist anspruchsvoller und nicht so ein-
fach, wie es pauschaler Zeitdiagnose haufig erscheinen mochte. Das macht den Beruf der
Ethik ebenfalls anspruchsvoller und komplexer als es den primaren intuitiven ethischen Ge-
fiihlen scheint. Ethik als Theorie des guten Lebens muf} sich auf die Wirklichkeit einlassen,
darf sich nicht in einer platonischen Idealitat bergen wollen in der »Sehnsucht nach einem ur-
sprunglicheren Leben«, wie Dieter Henrich das Problem charakterisiert hat, um den Verlauf
des Progressus zu durchschauen und ihn »nicht als Abfall von einer vermeintlich urspriingli-
cheren Wahrheit« zu miRdeuten.

Anders geartet war die Kritik, die Max Weber, der um des Genius loci willen doch auch ge-
nannt werden soll, in seinen beiden berlihmten Vorlesungen tiber »Wissenschaft als Beruf«
und »Politik als Beruf« gelibt hat. Die Wissenschaft, warnte Weber, kdnne und durfe nicht der
Erwartung nachgeben, als moralischer Fuhrer aufzutreten. Politik werde korrumpiert, wenn
sie absoluten ethischen Prinzipien folgevergessen nachzustreben versuche. In beiden Texten
findet sich dagegen keinerlei Tendenz zu gesinnungsloser Selbstgesetzlichkeit. Max Weber
stand vielmehr im Gegenteil die in der Sachbezogenheit des Berufs vermittelte konkret gegen-
wartsverpflichtete ethische VVerantwortung vor Augen.

Zum Beruf der Ethik gehort darum viertens eine Besinnung auf den Status von Ethik selbst als
Disziplin. Mit der Frage nach dem Begriff der Ethik wird man schnell aus den bewohnten Ge-
filden des common sense in die diinne Luft der Theorie katapultiert, auf die Hhen des Gebir-
ges, zu dem sich die Theoriegeschichte aufgegipfelt, dessen Gerdll den Weg in die Ebenen
sucht, in denen die praktische Ethik ihre Heimstatt hat.

Geschichtliches BewuBtsein, methodisch eingesetzt in kulturhistorischer Forschung, entdeckt
auf diesen Halden ein fruchtbares Arbeitsfeld und kann den Blick frei machen fir die ge-
schichtlich gestaltete Okologie der Theorien. Auf diesem Wege kommt es nur scheinbar zu
einer solchen Historisierung, die als »Historismus« mit dem Makel grenzenloser Relativie-
rung behaftet ist. Gerade im Blick auf die Ethik ist geschichtliche Kontextualisierung von
Theorien ein guter Weg, um das dezidierte Gegenwartsinteresse erkennbar zu machen, das in
den formalen und deswegen scheinbar zeitlosen Prinzipien und Theorien verschlisselt ist.

Ethik ist, ungeachtet ihrer theoriegeschichtlichen Datierung als Disziplin mit Aristoteles —

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 3 06.04.2023



womit jede Geschichte der Ethik beginnt, und so auch im akademischen Vortrag in diesem
meinem letzten Semester begonnen hat —, flinftens im Grunde eine moderne Disziplin. Denn
die Moderne hat, mit und seit der Aufklarung, in Aufnahme der Bewegung der Reformation
des Christentums, die Verbesserung des Lebens, die Steigerung des guten Lebens im morali-
schen wie im politischen, 6konomischen, technischen, tberhaupt humanen Sinne als ihr eige-
nes Programm.

»THE TURN TO THE SUBJECT«

In diesem geschichtlichen, aber immer riskanten Erfahrungskontext bewegen wir uns. Fort-
schritt als Besserung des Lebens, das ist ein Ausdruck fur einen fundamentalen Konsens neuer
Art. Als Konsens ist er manifest in der Summe der Selbstverstandlichkeiten, in denen dieser
Fortschritt der Kultur unseres alltdglichen Daseins zugute kommt. Die Konflikte versammeln
sich dort, wo es fraglich erscheint, ob der Mensch selbst in der empirischen Verfalitheit der
Menschen der Verbesserung fahig ist, mit dem materiellen Fortschritt selbst voranschreitet.
Die Ethik als Theorie vom guten Leben richtete sich ja in erster Linie auf die sittliche Vervoll-
kommnung der Personlichkeit. Dazu berufen zu sein, die dafur geforderte Fahigkeit auszubil-
den, das macht die Wirde des Menschen aus. Im Progressus des ethischen Bewuf3tseins
nimmt das Gewicht von ethischer Gestaltung tiber das Moralische hinaus gerade deswegen zu.

Wie auch immer Uber die Moderne geurteilt wird, in ihr ist mit dem expliziten Wissen um die
Subjektstellung des Menschen — the turn to the subject — dasjenige Element ins Spiel gekom-
men, aus dem sich die Verénderungen herleiten, die zur inneren Dynamik der ethischen The-
matik gefiihrt haben, in der Theologie ebenso wie in Politik, Okonomie, Wissenschaft, nicht
zuletzt in der personlichen Lebensfiihrung.

Ethik ist eine moderne Disziplin. Das zeigt sich rasch, wenn man einen Vergleich damit vor-
nimmt, wie die ethische Thematik in der ausgearbeiteten Form der protestantischen Lehre des
17. Jahrhunderts vorgetragen wurde.

ORIENTIERUNG AN DER LEBENSWIRKLICHKEIT

Die Themen der Ethik werden dort, als Auslegung des gottlichen Gesetzes, lapidar in drei Be-
reiche unterschieden. Sie représentieren zugleich die drei Status der menschlichen Sozietét.
Status oeconomicus, politicus vel ecclesiasticus. Jedem dieser Status wird gemal der Anord-
nung Gottes (a Deo instituti) eine besondere Funktion zugewiesen:

— Oeconomicus inservit generis humani multiplicatione: Vermehrung des Menschenge-
schlechts;

— Politicus eijusdem defensione — zu deren Schutz;

— Ecclesiasticus promotione salutem aeternum — zur Forderung ewigen Heils.

Alle drei zusammen beschreiben die Aufgabe der Kirche. Verbunden werden diese Konsens-
formeln mit ebenso lapidar gefalten Konflikte, denen die ethische Belehrung gilt.

Ihr »contra« bilden vagi libidones, tyranni vel latronici, haereses et doctrinae corrupteles.
Dazu nur zwei Bemerkungen. Die eine liegt auf der Hand: Die Sozialtheorie des 17. Jahrhun-
derts erscheint im Vergleich zur Moderne einfach, tbersichtlich und wohlgeordnet, nicht nur

im Blick auf den tragenden Konsens, auch und gerade im Blick auf die Art der Konflikte. Im
Vergleich dazu springt die Komplexitat der modernen Lebensverhéltnisse sofort ins Auge.

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 4 06.04.2023



Die andere Bemerkung ist theoriegeschichtlicher Natur. Die im Zusammenhang der theologi-
schen Lehre betriebene Ethik hat an der praktischen Ethik festgehalten, sich an konkreten
Handlungsfeldern in deren je spezifischen Verfassung und Aufgabe orientiert. Sie ist nie vol-
lig in spekulativen oder analytischen reinen Konstruktionen der Ethik als solcher, im Sinne
der Letztbegriindung, aufgegan-[164]gen. In ihrer praktischen Ausrichtung ist die traditionelle
protestantische Ethik deswegen auch nicht einfach als Uberholt anzusehen Mit aller gebotenen
Rucksichtnahme auf den Streit der Fakultéten ist zu konstatieren: Ethik in der Tradition der
christlichen Theologie ist naher an der Lebenswirklichkeit orientiert geblieben als dies in der
philosophischen Ethik der Fall ist.

Allerdings: Ethik verlangt in der modernen Gesellschaft sehr viel hhere Beschreibungsleis-
tungen. Die zum Beispiel durch Wissenschaft und Technik bestimmten ethischen Konfliktfel-
der lassen sich nicht in Bilder vom einfachen Leben einfangen wie mutatis mutandis in den
meisten, das ethische Bewultsein aktivierenden Féllen. Uninformierte und undifferenzierte
Pauschalurteile in der Sache werden durch gesteigerten moralischen Gestus nicht Giberzeugen-
der, auch wenn der Anspruch von der Kanzel erhoben wird. Zum Beruf der Ethik gehort Be-
schreibung der jeweiligen Situation von Konflikten, Beschreibung, genaue, sorgfaltige Be-
schreibung macht einen Grol3teil ethischer Praxis aus, sie vollzieht sich weitgehend nicht als
praskriptive, sondern als deskriptive Ethik.

Heute wird von »angewandter« Ethik (applied ethics) gesprochen. In diesem Begriff ist noch
die Herkunft von »reiner« Ethik als Theorie zu bemerken, aus deren Obersatzen auf Anwen-
dung hin zu deduzieren sei. In der deutschen Diskussion hat sich statt dessen inzwischen der
Begriff »Bereichsethik« eingestellt, kein besonders eleganter Begriff, der zum Ausdruck brin-
gen soll: Praktische ethische Diskurse beziehen sich auf je besondere Felder des Wissens und
des Handelns.

Die Aufgabe der Ethik ist es, aus primdren moralischen Intuitionen gespeiste Konflikte auf
deren sachlichen Kernbestand hin aufzuklaren, sie an den Ort zu fiihren, an dem gebildete
Kompetenz fir berufliche Verantwortung in einem spezifischen Handlungsfeld angesprochen
ist. Vielleicht ware es besser, von Funktionsethik zu sprechen. Geht es doch um die in je be-
stimmten Funktionsbereichen uberindividueller Verantwortung implizit und explizit, in Kon-
sens und Konflikt laufenden ethischen Diskurse.

SOZIALE ORDNUNG UND INDIVIDUELLE FREIHEIT

Will man eine allgemeine, insofern denn auch formale Struktur fur ethische Diskurse namhaft
machen, so muf3 sie durch zwei Grundelemente bestimmt werden: soziale Ordnung und indi-
viduelle Freiheit, auf deren Ausgleich der Gedanke der Gerechtigkeit orientiert ist. Dafur las-
sen sich andere Varianten nennen wie Universalismus und Individualismus, Gemeinwohl und
Selbstbestimmung, Recht und Liebe, Verwirklichung und Schutz der Menschenwidirde. Der sie
tragende Konsens enthélt zugleich die Dynamik, die den Stoff von Konflikten bildet.

In solcher Zuordnung der Elemente treten Unterscheidungen auf, die deskriptiv erfalst werden
mussen, weil sich an ihren Linien relevante Konflikte bilden, Unterscheidungen, die zugleich
normatives Gewicht haben und zu konsensfahiger Praxis vermittelt werden mussen. Die
Scharfe der Unterscheidung kann nicht in ein Element aufgehoben werden: alles nur Gemein-
schaft, oder alles nur Selbstbestimmung. Sie kann auch nicht in eine alles vermittelnde Har-
monie Uberfuhrt werden.

Die Scharfe der Unterscheidung fordert den Scharfblick fur jene Differenz, kraft deren der
Mensch in einem emphatischen, letztlich christlichen Sinne sich als freies Subjekt wissen

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 5 06.04.2023



kann und so den Bedingungen von Sozialitat verpflichtet weil3. Wo eine diese Differenz auf-
hebende Einheit zu realisieren versucht wird, endet das in der einen oder anderen Weise des
Terrors, sei es der Gesinnung, sei es der Gewalt.

Das liele sich an einigen Konfliktfeldern illustrieren, an denen ich selbst auf die eine oder an-
dere Weise teilgenommen habe. Etwa an der Debatte um die Strafrechtsreform: exemplarisch
an der Frage, wie der Gedanke der Schuld und der daraus als Stihne folgenden Strafe transfor-
miert werden kénne und misse in eine Form, die der Wiirde des Individuums entspreche — das
Konzept der Resozialisierung von Straftatern. Zugleich ist der Autoritat des Gemeinschafts-
rechts zum Schutz der Birger Geniige zu tun. Resozialisierungsprogramme kénnen dahin ten-
dieren, den Tater als Subjekt zugunsten seiner sozialen Padagogisierung zu negieren, wéhrend
er in der Rechtsstrafe als selbstverantwortliches Rechtssubjekt anerkannt wird. Nicht absolute,
sondern praktische Ethik kann hier den Diskurs unterscheidungsféhig begleiten.

Oder die Auseinandersetzung um die Humanisierung der Arbeitswelt: Die Rucksichtnahme
auf menschengerechte Arbeitsverhéltnisse in technischen Fertigungsprozessen folgt der Logik
der Humanitat fiir den individuellen Arbeiter und steigert zugleich mittels einer die Subjekte
entlastenden verbesserten Technik die Produktivitat. Die dadurch mit verursachte Reduktion
der notigen Arbeitskréfte fordert kraft 6konomischer GesetzmaRigkeiten den fragwiirdigen Ef-
fekt der Arbeitslosigkeit.

In dem Diskurs von Arbeitgebern und Gewerkschaften ist diese Spannung zwischen der Sub-
jektstellung der arbeitenden Menschen und dem Gemeinwohl der Unternehmen dauerhaft préa-
sent. Ohne ein Verstandnis fir deren generelle Unaufhebbarkeit konnten auch die daraus re-
sultierenden Konflikte nicht konsensorientiert bearbeitet werden. Es bliebe blof3 der Ausweg:
Zuriick zur Knechtschaft oder voran zur Revolution.

WARNENDE STIMMEN UND HOCHGESPANNTE ERWARTUNGEN

Oder die Okologiedebatte: Unsere Umwelt und die Folgen der Freiheit. Sie zeigt exempla-
risch, wie der ethische Diskurs diesen allgemeinen Konflikt von den groRen Alternativen weg
stetig heruntertransformiert in Formen technischer, rechtlicher, gesellschaftlicher bis zu indi-
vidueller Praxis. An die Stelle des fatalistischen Hinnehmens selbstlaufiger Prozesse und
ihnen alternativ entgegengestellter Forderungen bis zu der extremen Ldsung: Der Mensch
muR weg, oder doch zumindest ganz anders werden -, wandelt sich die ethische Sensibilitat,
indem sich die Aufmerksamkeit konkreten Orten des Konflikts zuwendet, von der »Bewah-
rung der Schépfung tberhaupt« zur »Verantwortung in der Schépfung und fir die Umwelt«.

Die jiingste ethische Debatte, die das Ohr und die Aufmerksamkeit der Offentlichkeit gefun-
den hat, bewegt sich um die Fortschritte der Gentechnologie. Hier werden Erwartungen und
Befiirchtungen geweckt, meistens zuerst von Biologen und Genforschem, die es besser wissen
konnten: Mit Zielprojektionen, die den Menschen in letzter Konsequenz zum Subjekt seiner
Evolution zu machen versprechen und so die Dynamik der Selbstbestimmung fr ihre For-
schungsprojekten meinen nutzen zu kdnnen.

Tats&chlich wird die subjekthafte Selbstbestimmung dementiert, wo der Mensch [165] als
Produkt seiner Gene sein soll. In einem B&ndchen mit dem schalkhaften Titel »Hello Dolly«
liest man eine Zuspitzung des Konflikts, es konnten »die Zumutungen des bio- und gentechni-
schen Fortschritts »...zu grof3« werden, »als dal sich die dabei aufbrechenden Wertkonflikte
noch durch das Reglement des ethischen oder demokratischen Diskurses werden besénftigen
lassen«. (45) Dolly sei zum Signum einer »wissenschaftlich-technischen Entwicklung gewor-
den, die unser von kulturellen Erfahrungs- und Deutemustern geprégtes menschliches Selbst-

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 6 06.04.2023



verstandnis zu zerstoren droht«. (151)

Solche warnenden Stimmen gehdren zur Umwelt des ethischen Diskurses genauso wie die
hochgespannten Erwartungen. Aber ihr Sinn und ihr Recht entscheidet sich dort, wo konkret
geforscht und Forschung angewendet wird, an der Humanmedizin, im arztlichen Beruf und
seinem Funktionsfeld mit Patienten und Gesellschaft. Hier befinden wir uns mitten in einer
hdchst spannenden und differenzierten Ethikdebatte, die von den Fundamentalismen beiderlei
Couleur wegfuhrt. Universalisierung und Konkretion. In unterschiedlicher, nein, geradezu ge-
gensétzlicher Form wird ein Konsens zum Inhalt eines Konflikts, nd&mlich ein Konsens tber
die Autonomie als Mal3stab fiir die Wiirde des Menschen, wie sie in der Gestalt einer selbstbe-
stimmten Lebensfiihrung wirklich werden soll.

DISKURS UND POSITION

Der Beruf der Ethik ist es nicht, zu dekretieren, sondern zu argumentieren. Die ihr angemes-
sene Form ist der Diskurs.

Doch Ethik begegnet auch der Kritik und der Ablehnung. Das hat nichts mit Theorie zu tun
oder mit Prinzipien, sondern mit Erfahrungen. Insbesondere bei Eliten unserer Gesellschaft,
etwa bei Unternehmern oder Naturwissenschaftlern, 16st das Wort »Ethik« haufig einen spon-
tanen Abwehrreflex aus, in der vorauseilenden Erwartung, man wolle ihnen am Zeuge flicken.

Nun ist in der Tat niemand von Natur aus flr Kritik empfanglich. Und schon gar nicht von
solchen, die man fur nicht kompetent halt. Dieser Abwehr liegt zumeist eine doppelte Erfah-
rung zugrunde, namlich einerseits die Erfahrung, daf? kritische Stimmen, die sich im Namen
der Ethik artikulieren, wirden die personliche moralische Integritat der so Angesprochenen in
Frage stellen, und andererseits, Ethik werde im Gestus eines absoluten Anspruchs ins Spiel
gebracht, absolut hei8t unvermittelt mit den konkreten Sachzusammenhéngen wirtschaftlichen
Handelns oder wissenschaftlicher Forschungsprozesse. Wenn gar Ethik im Kontext von Theo-
logie und Kirche zur Sprache gebracht wird, verstarkt sich die Abwehr auf dem Grund der
Vermutung, mit dem Auftritt der unwidersprechlichen Autoritat »der Kirche« oder der Kanzel
konfrontiert zu werden.

Die Erfahrungen, die hier in Munchen mit dem Aufbau des Instituts fiir Technik-Theologie-
Naturwissenschaft (TTN) gemacht worden sind, genauso wie andernorts, belegen, daf3 diese
besorgte Abwehr durch andere Erfahrungen tberwunden werden kann. Die Ethik des Diskur-
ses will allerdings gelernt und gedibt sein.

RUNDER TISCH UND MORATORIUM

Also Ethik als Diskurstheorie? Die zu diesem Behuf entwickelten Theorien konstruieren zwar
einen idealen Diskurs, an dem alle beteiligt sind, in dem sich alle Beteiligten basalen Diskurs-
regeln unterwerfen und nur zugelassen wird, wer diesen Regeln gentigt. Damit soll auf forma-
le Weise dem Universalisierungsgebot Rechnung getragen werden. Aber die ideale Theorie
erschopft sich letztlich in einem Diskurs tGber den Diskurs, und man ist genauso klug wie vor-
her.

Der reale ethische Diskurs wird immer durch etwas bestimmt, durch inhaltliche Konflikte und
durch Positionen, in denen die Gegensatze vertreten werden. Konsens Uber Diskursregeln 16st
fiir sich noch keine Konflikte. Man kann das ja sehr schon beobachten in den zahllosen Talk-

shows, mit der immer wiederkehrenden Formel: »Nun lassen Sie mich doch mal ausreden, ich
habe Sie ja auch ausreden lassen!™

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 7 06.04.2023



Reale Diskurse sind, wenn es wirklich um etwas geht, keine Konsensgespréache, sondern
Streitgespréche. Sie bendtigen deshalb einen Moderator. In dem Musical Anatewka gibt es
eine Szene, in der Tewje zu den beiden Streitenden sagt, erst zu dem einen: »Du hast Recht;
dann zu dem anderen, der das Gegenteil behauptet: »Du hast Recht«. Auf den Einwand eines
Dritten, sie kdnnen doch nicht beide Recht habe, antwortet der Moderator: »Du hast auch
Recht.«

Der »Runde Tisch« ist zum Symbol fir die Bildung von Konsens durch Diskurs geworden.
Runder Tisch — also kein Kopf des Tisches, herrschaftsfreier Dialog. Das deutet nicht nur auf
die Gleichberechtigung der Diskursteilnehmer, mehr noch und gewichtiger auf die Gleichran-
gigkeit der Positionen, die den Konflikt bilden. Und es zielt auf die Gleichzeitigkeit ihres Gel-
tungsanspruches.

Die ethische Praxis des Diskurses braucht also Zeit. Darin liegt die Anziehungskraft, die von
Gedanken des Moratoriums ausgeht. Bei politischen Verhandlungen, die unter Zeitdruck ste-
hen, wird gelegentlich die Praxis angewandt, die Uhr anzuhalten, also die Zeit zum Stehen zu
bringen.

Beides, Runder Tisch wie Moratorium, sind Versuche, das zu inszenieren, was in der Ge-
schichte der Ethik als Lehre vom hdchsten Gut diskutiert worden ist: vollkommene Gemein-
schaft, gleichsam Gemeindeethik, und Verstandigung im Modus der Ewigkeit, von den
Schranken der Endlichkeit, der ablaufenden Zeit befreit, gleichsam Reich-Gottes-Ethik.
Gleichsam, wohlgemerkt, der Form nach und der Intention nach: Getragen von der Erwartung,
es misse doch mdglich sein, Verstandigung tber offene Konflikte zu erzielen.

Beides aber ist auf die Lange kein Substitut. Die Teilnehmer des Runden Tisches (oder denn
auch der medialen Abart der Talkshows) missen wieder an die Orte zurtickkehren, an denen
sie »etwas« zu vertreten haben, und das Moratorium muB als beendbar gedacht werden, wenn
es nicht sich selbst ad absurdum fuhren will. Gleichwohl, sie dienen der Steigerung ethischer
Reflexivitat und Sensibilitat und dirfen durchaus als funktionale und symbolische Elemente
einer ethischen Kultur veranschlagt werden.

RELIGION BEDARF DER DISZIPLIN

Noch einmal: Ethik hat es mit Konsens zu tun: Ihr Stoff aber sind Konflikte. Auch in der The-
ologie ist Ethik nicht unbestritten. Schon ohne tieferes Eintauchen wird die Stimmungslage
deutlich, wenn zu héren ist, zum Beispiel, das sei ja »bloR« ethisch, was dann so viel besagen
soll, zu wenig, nicht eigentlich theologisch. Ich will nun nicht die tiefen Wasser der theologie-
geschichtlichen und kirchengeschichtlichen Untergriinde ausloten, deren konfliktutser Be-
wegtheit hier die Oberflache krauselt. Dann ware auch davon zu reden, daf? in der gleichen
Tonlage analog beklagt wird, das sei ja »bloR« historisch, oder »bloR« praktisch.

In solchen AuBerungen anspruchsvoller Kleinmiitigkeit und abschatziger Hoch-[166]miitig-
keit gegenuber der Vernunft, der Martin Luther in seiner Erklarung des ersten Glaubensarti-
kels immerhin einen bemerkenswerten Rang als Gabe des Schopfers an den Menschen einge-
raumt hat, melden sich Konflikte zu Wort, die nicht eindimensional entschieden werden kon-
nen. In ihnen kommen hdchst komplexe Umbildungsprozesse zu Wort, mit denen die hochst
anspruchsvolle Aufgabe verbunden ist, ein Aquilibrium von Tradition und Moderne zu ermit-
teln. Wenn diese Aufgabe in Theologie und Kirche wie iberhaupt im kulturellen Bewuf3tsein
als Ensemble andauernder Konflikte wahrgenommen wird, so gehoért das doch in Wahrheit
hochst produktiv zur Wirklichkeit lebendigen Christentums.

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 8 06.04.2023



Vieles von dem, was uns heute als Anhaltspunkte flr ethische Standards, also fiir fundamenta-
len Konsens gilt, ist im Konflikt mit der christlichen Kirche und Theologie ans Licht getreten
und inzwischen, nachtraglich, ins Erbgut des Christentums eingemeindet worden. Man
braucht es nur stichwortartig aufzurufen: universale Menschenrechte samt der kritisch-regula-
tiven Bedeutung der Idee der Menschenwirde mit EinschluR der Religionsfreiheit, liberale,
rechtsstaatliche und parlamentarische Demokratie, unbedingte Geltung von Grundrechten,
Freiheit der Wissenschaften. Auch die aus christlich-antiker Tradition gespeisten Leitbilder
kommunikativer Gerechtigkeit und des Samariterdienstes der Nachstenliebe sind in diesem
Kontext uber generelle Imperative und individuelle Appelle in die konstruktive Gestaltung
von Strukturen der Verantwortung eingearbeitet.

Das sind Formen und Regularien, die es ermdglichen und kraft ihres inhaltlichen ethischen
Gewichts erfordern, mit Konflikten anders umzugehen als im Modus von Autoritat und Ge-
walt. Sine vi, sed verbo — wie es im SchluBwort der Augsburgischen Konfession von 1530
heiRt. Anders, heif3t das, namlich in der verpflichtenden Orientierung an der Freiheit, die dem
Menschen als Person zukommt auf dem Grunde seiner Anerkennung als Geschopf Gottes, die
nach der Uberzeugung des christlichen Glaubens in Uberwindung dessen, was ihr durch den
Widerspruch des Menschen entgegensteht, bestatigt und erneuert worden ist.

Damit ist diese in der Anerkennung grindende Freiheit der Person aber nicht zum exclusiven
Besitztum der Frommigkeit oder des Regierungsbezirks der ecclesia visibilis geworden, son-
dern als Kriterium sui generis gleichsam das kritische Ferment der Christentumsgeschichte.

Libertas est Christianismus, auf diese Summe hat Philipp Melanchthon gebracht, was hier zu
bedenken ist. Aber dazu gehort der andere Satz von Melanchthon: Vult Deus consociationem
esse. Ethik als Disziplin der Theologie: Das gilt nicht nur in einem Fachsinne, in dem die The-
ologie, wie auch andere Wissenschaften, sich in verschiedene und unterschiedliche Diszipli-
nen differenziert hat. Es mochte wohl auch gelten in dem Sinne, dal? Religion der Disziplin
bedarf. Die unmittelbare Verfolgung des Heilsinteresses, der Seligkeit, kann — fiir sich gelas-
sen — auch durchaus irrige Wege einschlagen. Undisziplinierter religidser Fanatismus ist kein
bloR fremdreligidses Phanomen, wie es nicht nur im historischen Ruckblick, sondern auch in
zeitgendssischer Beobachtung wahrzunehmen ist.

So macht es Sinn, vom Beruf der Ethik fir die Religion zu sprechen.
»LIBERTAS CHRISTIANA«

Die Konflikte der judenchristlichen Gemeinden in Jerusalem und Paldstina mit den hellenisti-
schen Gemeinden bilden ein friihes Exempel fir Konflikte, die auf einen Konsens hin bezo-
gen werden muften, der sich nur in relativierender Distanz von den Bindungen frommer Un-
mittelbarkeit bilden konnte. Das klassische Exempel bildet in dieser Konfliktgeschichte der
Apostel Paulus, mit dem von ihm formulierten Grundsatz: Panta exestin, ou panta sympherei
— Alles ist erlaubt, aber nicht alles ist zutraglich.

Das » Alles-ist-Erlaubt«, das gilt der Freiheit, der libertas Christiana gegentiber dem Joch des
Gesetzes. Gegeniber dem enthusiastischen Freiheitsverstandnis unmittelbarer Frommigkeit,
wie es in der korinthischen Gemeinde entflammt war, bringt Paulus die ethische Vernunft der
Freiheit zur Geltung: Sie ist daran orientiert, was dem gemeinsamen Leben in Achtung der in-
dividuellen Freiheit der je anderen dient, zutraglich, nitzlich ist. Die Starke der Freiheit er-
weist sich in der Fahigkeit der Riicksichtnahme auf die Freiheit der anderen, auf das, was dem
Gemeinwohl dient. So kann Paulus denn auch im konkreten Konfliktsfalle fordern, »den
Glauben behalte bei dir selbst vor Gott«, das heilit, verwende ihn nicht dazu, um mit ihm

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 9 06.04.2023



Herrschaft Uber die Gewissen anderer ausiiben zu wollen.

Die ethische Disziplin der Frommigkeit gehort konstitutiv zur Praxis des Christentums. Ethik,
in einem weiten Sinne, ist von Anfang an mit eingebaut in das Aufgabenfeld der Theologie.
Davon zeugt die grofe naturrechtliche Tradition, in der die ethische Vernunft sich ein gegen-
uber den Dogmen der Kirche relativ eigenstandiges Arsenal fur die Explikation christlichen
Weltumgangs geschaffen hat.

CHRISTENTUM IST NICHT NUR RELIGION

Das laBt sich klar identifizieren in Martin Luthers epochemachendem Traktat »Von der Frei-
heit eines Christenmenschen, in dessen Zielperspektive die in der opinio des Glaubens wahr-
genommene Freiheit vom Gesetz in die Disziplin der Utilitat des Dienstes am Nachsten ge-
nommen wird, konkret am Orte des weltlichen Berufs im Gemeinwesen. Auch fur die refor-
matorische Bewegung wurde es nach dem Aufbruch aus der »babylonischen Gefangenschaft«
zur »Freiheit eines Christenmenschen« eminent wichtig, die Konflikte, die aus dem Enthusi-
asmus der Bewegung, in ein religioses Jenseits aufzubrechen, in einen Konsens mit der »Ver-
nunft der Religion« (D. Rdssler) einzuholen.

Davon zeugen auch die bis heutigen Tages unabgeschlossenen Kontroversen tiber das Ver-
héltnis von »Glaube« und »Werken«, wie sie in der Reformation des 16. Jahrhunderts aufge-
brochen sind und zu deren 6kumenisch forderlicher Klarung wohl eine Erweiterung der De-
batte in Sachen Rechtfertigungslehre iber den Glaubensbegriff hinaus nétig ware. Hier wére
mehr zu lernen tber den Streit um die »Gemeinsame Erklarung« als wenn die Rechtferti-
gungslehre nur als Glaubensphilosophie diskutiert wird, ohne den ethischen Kontext, in dem
sie [167] zum Streitpunkt wurde und in dem die in ihr entdeckte Freiheit des Glaubens sich
entfalten und bewéahren soll.

Vom Beruf der Ethik fiir die Religion, dazu gehdrt dann aber auch ein neues Nachdenken dar-
uber: Christentum ist nicht nur Religion. Der Religionsbegriff, wie er aus Griinden, die darzu-
legen jetzt nicht moglich ist, zumeist verwendet wird, hat doch eine eher desorientierende
Funktion, wo er zu einer auf private Innerlichkeit des Glaubens und Kultus der religiésen In-
stitutionen verengten Sicht des Christentums fuhrt.

RELIGION UND THEOLOGIE

Aber auch eine Kritik an einem allgemeinen Religionsbegriff, die diesen zugunsten eines dog-
matischen Glaubensverstandnisses einzieht, wird dem Christentum nicht gerecht. Christentum
ist auch eine bestimmte Geschichte, eine eigentumliche Kultur, in komplexer Wechselwir-
kung mit sich wandelnden Gestaltungen der humanen Welt. Das konnte und kann dort nicht
mehr gesehen und verstanden werden, wo Religion und Theologie ununterschieden in eins ge-
setzt werden. Dabei geht es nur sekundar um die Disziplinen der akademischen Theologie, in
denen sich diese Unterscheidung im Wissenschaftsbetrieb dauerhaft etabliert hat. Es geht viel-
mehr um das Nachzeichnen einer Unterscheidung, die fur das Christentum selbst konstitutiv
ist.

Die Freiheit, die mit dem Auge des Glaubens geschaut wird, realisiert sich im Leben im Mo-
dus einer gesteigerten Reflexivitét des Freiheitsbewul3tseins Giberhaupt. Darum ist die Unter-
scheidung so wichtig: zwischen dem Selbst des Personseins, der Person, die sich unbedingt, in
ihrer welthaft unbedingten Selbstéandigkeit, allein coram Deo darstellt, auch wenn die Gottes-
beziehung in Formen der Gemeinschaft zur Darstellung gebracht wird, einerseits, und ande-
rerseits der gleichzeitig und gleichsinnig damit als Néchstenliebe coram hominibus Gestalt

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 10 06.04.2023



annehmenden ethischen Utilitat des gemeinsamen Lebens.

Beides, die Freiheit, die sich im christlichen Glauben darstellt und die sich in der weltlich-hu-
manen Utilitat konkretisiert, macht die Dynamik des Lebens aus und kann nicht durch Gesetz
der Kirche oder gesetzlichen Zwang vom Staat stillegestellt werden. In dieser reflektierten
Form der Freiheit besteht die Primérstufe des Wirklichkeitsverstandnisses, das dem protestan-
tischen Christentum seine eigentiimliche Pradgung vermittelt hat.

Anders gesagt: Ethik der Sozialitat ist denn auch die Spur, auf der in der neuzeitlichen Ge-
schichte des Christentums, angesichts steigender Komplexitat und neuartiger Konflikte, jene
Strukturen sozialer und politischer Ordnung ausgebildet worden sind, mit denen der Grund-
konsens der Freiheit in sékularen Formen ausgestaltet werden konnte. Nie unbestritten, immer
wieder bedroht von religios auftretender Geschichtspolitik und weltanschaulichen Endlésun-
gen, die der Freiheit das Recht auf Gegenwart streitig machen. Darum bleibend prekar, nie
vollig der Eigengesetzlichkeit von Systemen und Birokratien zu tiberantworten, immer wie-
der des Eigensinns freier Verantwortung bedrftig.

DER PRAXIS DES CHRISTENTUMS VERPFLICHTET

In dieser auf das Christentum erweiterten Perspektive 13t sich auch die Rolle der »Kirche in
der modernen Gesellschaft« (H. D. Wendland) begreifen. Nicht als societas perfecta, die eine
At alternatives Gesellschaftsmodell zur Geltung zu bringen sucht, oder mit jeden Wider-
spruch ausschlieBender Autoritat Diskurse als diskussionslos zu beenden gebietet. Die beson-
dere Obhut, der ihr Glauben und Religiositat zu férdern und zu bilden anvertraut sind, erhebt
die Kirche nicht zu deren Herrin. Sie hat ihre Aufgabe nicht als civitas platonica, sondern am
Orte und im Kontext des geschichtlich-gegenwartigen Christentums.

Diese ihr spezifische Obhut verpflichtet sie deshalb dazu, den Konsens, den sie zu bewahren
und gegebenenfalls zu erneuern hat, auch im Blick auf den gesellschaftlichen, politischen
Konsens, der um die Freiheit der Person, um Recht und Wirde des Menschen gebaut ist, zu
begleiten. Das ist kein leichtes Begehren. Neigen doch Frommigkeit und dogmatischer Starr-
sinn rasch dazu, in jedem Konflikt schon den Abfall zu wittern, den Mangel an Eindeutigkeit
zu beklagen und Freiheit zu denunzieren.

Die Kirche braucht insofern Theologie, vorwiegend als Bildung der Fahigkeit, mit Konflikten
informiert, sachkundig und darin menschenfreundlich umzugehen. Dazu ist allerdings eine
»Kirchlichkeit« der Theologie erforderlich, die diese Funktion »interdisziplindar«, um diesen
viel strapazierten Begriff zu verwenden, ihrer praktischen Relevanz wahrzunehmen willig ist.

Von der Theologie an der Universitat hat Helmut Schelsky in der groRBen Reformdebatte der
friihen 60er Jahre einmal gesagt, die sei eine »Universitas im Kleinen, die die ihr gestellte
Aufgabe durch die Aufnahme von Methoden und Erkenntnissen sog. profaner Fachwissen-
schaft aktualisiere. Ein bedeutendes Beispiel dafir ist, wenn ich an die eigene Fakultat denke,
Wolfhart Pannenbergs Anthropologie. Sie macht deutlich, wie philosophische, historische,
kulturwissenschaftliche und ethische Fragestellungen Zusammenhé&ngen.

Man mag fragen, ob die Unterscheidung der Disziplinen innerhalb der Theologie die Tendenz
befdrdert, sie als nachbarloses Nebeneinander zu praktizieren. Und dann gar von da aus zu
hierarchisieren. Mir liegt es vollig fern, den Beruf der Ethik mit der Forderung ihrer Domi-
nanz in der akademischen Theologie zu verbinden.

Aber dies sei doch gesagt: Die Auseinandersetzung durch die heutige Bedrangnis der

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 11 06.04.2023



Universitatstheologie, hier in Miinchen wie andernorts, kann wohl nicht durch den Riickzug
auf ihre staatskirchliche Absicherung gewonnen und abgewehrt werden. Sie sollte und mite
auch als Chance und AnlaR fur eine tieferreichende Besinnung auf ihre Zustand insgesamt ge-
nutzt und ergriffen werden. Das kann aber nur gelingen, wenn sie als Theologie sich der Pra-
xis des Christentums in der Gesellschaft verpflichtet weil3, so wie das auch und in eigener
Weise flr die Kirche gilt.

Dr. Dr. h.c. Trutz Rendtorff war Professor fir Systematische Theologie mit besonderer Be-
ricksichtigung der Ethik an der Evang.-Theologischen Fakultat der Ludwig-Maximilians-
Universitat Minchen.

Quelle: Nachrichten der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern 54 (1999), Nr. 6, S. 161—
167.

Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 12 06.04.2023



