
Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 1 06.04.2023 

Vom Beruf der Ethik1 

Von Professor Dr. Dr. h.c. Trutz Rendtorff, München 

 

ETHIK, KONSENS UND KONFLIKTE 

Ethik hat es mit Konsens zu tun. Ihr konkreter Stoff aber sind Konflikte. 

Lassen Sie mich zunächst dieses sagen: Weniger mit Ethik, mehr mit Ethos, im aristotelischen 

Sinne von Sitte und Gewohnheit, hat es zu tun, die pflichtgemäße akademische Lehrtätigkeit 

mit einer Abschiedsvorlesung zu beenden. Dabei kann man in einen eigentümlichen Konflikt 

geraten. Wie er etwa einem Vortragsredner widerfährt. Wenn er seinen Vortrag beendet hat, 

also alles gesagt hat, was er sagen wollte, in der Länge und Breite der dafür vorgesehenen 

Zeit, vielleicht die Geduld seiner Zuhörer sogar länger als vorgesehen in Anspruch genommen 

hat – dann kann es ihm passieren, daß sich ein ungeduldiger Zeitgenosse erhebt und die fällige 

Diskussion mit dem Begehren eröffnet: Können Sie das, was Sie sagen wollten, noch einmal 

in einem Satz sagen? [162] 

So ähnlich könnte die Erwartung sein, die sich mit einer solchen »letzten« Vorlesung verbin-

det. Ist der Redner hinreichend professionell verblüffungsfest, wird er sagen: »Wenn ich das 

könnte, hätte ich mir meinen Vortrag sparen können. Aber dann hätten Sie sich ganz schön 

gewundert!« 

Diese Szene, die mir tatsächlich widerfahren ist, ließe sich, in Abwandlung einer berühmten 

Sentenz von Ludwig Wittgenstein auch so kommentieren: Was man nicht in einem Satz sagen 

kann, darüber sollte man lieber schweigen. Von Albert Schweitzer stammt das Diktum: Ethik 

fängt an, wo das Reden aufhört. Das werde ich nun nicht tun. Statt dessen wiederhole ich den 

Satz, mit dem ich begonnen habe: Ethik hat es mit Konsens zu tun; ihr konkreter Stoff aber 

sind Konflikte. Dieser Satz ist voller Voraussetzungen. 

Er gilt – erstens – gegenwärtiger Erfahrung. Vom Beruf der Ethik ist zu handeln im Blick da-

rauf, daß und wie der Ruf nach Ethik vielstimmig ertönt. Wer als Zeitgenosse mit wachen Au-

gen den öffentlichen Diskurs verfolgt, dem kann das nicht entgehen: Ethik ist gefragt, nicht 

rein als solche, sondern an unterschiedlichen Erfahrungsorten von Konflikten. 

Das läßt sich ablesen an den sich vermehrenden Komposita, die den Ruf nach Ethik reflektie-

ren. Ich nenne nur eine exemplarische Auswahl: Friedensethik, Wirtschaftsethik, Unterneh-

mensethik, politische Ethik, Umweltethik, Wissenschaftsethik, medizinische Ethik, die se-

mantisch einfallsreich aus Genetik gebildete Genethik, im weiteren Sinne: Bioethik, als bisher 

jüngster Sproß Informations- und Medienethik. 

Solchen Rufen gemeinsam ist: sie bringen Konflikte zur Sprache, und die Suche nach Kon-

sens. Die Rufe ertönen an je besonderen Orten der Erfahrung, beziehen sich auf durchaus un-

terschiedliche Konfliktfelder. Konflikte, die sowohl in Sachproblemen bestehen wie in sol-

chen der Orientierung. Die Konflikte sind in der Regel mit bestimmten Berufen und Hand-

lungsfeldern verbunden. 

Von der Ethik wird eine erlösende Antwort erwartet. Aber die Erwartungen sind keineswegs 

                                       
1 Abschiedsvorlesung gehalten am 22. Februar 1999 in München. 



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 2 06.04.2023 

einheitlich. Nach Ethik wird gerufen im Interesse zusätzlicher, erweiterter Legitimation des 

eigenen Handelns, Konsens wird eingefordert in der Form des Assensus, der Zustimmung an-

derer, es geht um Akzeptanz, um Legitimation vor der Legalität, Konsens über das rechte und 

sittliche Leben vor dem, was durch Gesetze und Gesetzeszwang geregelt wird. 

Der Ruf nach dem Gesetzgeber als Ausweg aus Konflikten bei mangelndem Konsens kommt 

dabei immer mit ins Spiel. Wo politisch entschieden wird, hört der ethische Diskurs aber nicht 

auf. Öffentliche Debatten wie die ums Asylrecht oder um den Schwangerschaftskonflikt zei-

gen das eindrucksvoll. 

Zum Beruf der Ethik gehört es, diese öffentlichen Debatten und die darin verhandelten Kon-

flikte ernst zu nehmen. 

Nach Ethik wird auch gerufen, um der Kritik Nachdruck zu verleihen, nicht Konsens, sondern 

Zuspitzung von Konflikten ist dann angesagt. In der Perspektive: Es muß alles anders werden. 

Nicht Konsens, sondern Alternativen werden ins Spiel gebracht, Alternativen in der Form des 

Handelns, in der Zielsetzung, bis hin zu den Personen: Wir machen alles anders, oder, schein-

bar gemäßigter, aber deswegen nicht weniger anspruchsvoll: Wir machen alles besser. 

Zum Beruf der Ethik gehört es, diese Kritik an den konkreten Ort zu führen, an dem die Prob-

leme liegen. 

MORALISCHE ZEITKRITIK 

Diese kleine Phänomenologie des Rufs nach Ethik erweitert sich zweitens zu unbestimmter 

Größendimension, wo der Ruf nach Ethik selbst der Kritik ausgesetzt wird. Das gegenwärtige 

Interesse an Ethik wird begleitet von skeptischen Stimmen. Ihnen gilt die Erwartung an Ethik 

als naiv, vordergründig, ohnmächtig. Diese Kritik äußert sich in zynischen Kommentaren der 

Feuilletons, aber auch in den gewichtigen Stimmen der theologischen wie philosophischen 

Kulturkritik. Dann erscheint Ethik selbst Teil des Konflikts, nicht im Konkreten, sondern im 

Großen und Ganzen. Die Gegenwart, in der wir leben, wird in das Licht von Zeitdiagnosen 

getaucht, die den dunklen Schatten des Verfalls der ethischen Kultur insgesamt, des Verlustes 

an christlichen Werten und der Orientierungslosigkeit der modernen Zivilisation werfen. Dem 

Ruf nach Ethik begegnet der skeptische Gegenruf, dafür fehle der gesellschaftlichen, kulturel-

len und religiösen Gegenwart das Fundament, auf dem sich die erhoffte Antwort gründen kön-

ne. Schreckensbegriffe wie »Die Tragödie der Kultur« (Georg Simmel) oder die »Pathologie 

der Kultur« (Max Scheler) oder die »Rückkehr Europas zur wilden Barbarei« (Karl Barth) re-

flektieren das Ensemble zeithistorischer Erfahrungen, die sich zu einem prinzipiell negativen 

Konsens der Zeitdiagnose verdichten, der die Ethik mit hineinreißt in den Strudel des Unter-

gangsszenarios. 

GESCHICHTLICHER SINN 

Aber letztlich doch auch wieder nicht. Zum Beruf der Ethik gehört geschichtlicher Sinn. 

(Schleiermacher: Geschichtskunde) Die im Kem selbst wieder moralische Zeitkritik hat drit-

tens eine große Tradition. Sie begleitet die Moderne seit ihren frühen Anfängen. Speners be-

rühmte Pia desideria setzen ein mit der »Klage über den betrüblichen Zustand der Christen-

heit«, deren Elend offen vor aller Augen liege, über die jedermann im geheimen seine Tränen 

vergießen möge, die man nun öffentlich fallen lassen solle, wo sie andere sehen. Die Klage 

über das unvollendete Projekt einer moralischen Reformation der Christenheit nach der Er-

neuerung der Lehre gilt unter Historikern heute als frühneuzeitlicher Beginn der Moderne. 



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 3 06.04.2023 

Gemäß einer traditionsreichen Bestimmung gilt Ethik als die Lehre vom guten Leben. Zum 

Thema wird das gute Leben immer dann, wenn es sich nicht von selbst versteht, wenn es 

problematisch ist, sei es praktisch, im Lebensvollzug, sei es theoretisch, in seiner Begrün-

dung. Ein Kennzeichen vieler Ethikdebatten ist: sie handeln von dem, was nicht mehr so ist, 

wie es doch einmal war und sein sollte. Nichts erwärmt und befeuert das moralische Gefühl 

bekanntlich mehr als die Klage über den moralischen Verfall. Noch in der Klage aber ist die 

Erinnerung an einen Konsens lebendig, der es überhaupt erst erlaubt, des beklagenswerten 

Verfalls ansichtig zu werden. Noch im Gewande der Verfallsklage wird an einen Konsens ap-

pelliert, der nur von den Konturen des Konflikts überdeckt wird. 

Der Kairos von Ethik ist die Gegenwart. Das entspricht einer zutiefst christlichen Überzeu-

gung, entspricht dem theologischen Gedanken vom concursus divinus, der gnädigen Gegen-

wart Gottes mit sei-[163]ner Welt, die darin unsere Welt ist. Zum Beruf der Ethik gehört der 

Widerstand gegen die Mythen des Verfalls, ihr Beruf ist die Arbeit am gegenwärtigen Kon-

sens, an dessen Erneuerung, Erhellung, Beförderung. Ethik ist die Lehre vom guten Leben un-

ter Bedingungen von Konflikten. 

DIE DÜNNE LUFT DER THEORIE 

Der Deutungsaufwand, der hier getrieben werden muß, ist anspruchsvoller und nicht so ein-

fach, wie es pauschaler Zeitdiagnose häufig erscheinen mochte. Das macht den Beruf der 

Ethik ebenfalls anspruchsvoller und komplexer als es den primären intuitiven ethischen Ge-

fühlen scheint. Ethik als Theorie des guten Lebens muß sich auf die Wirklichkeit einlassen, 

darf sich nicht in einer platonischen Idealität bergen wollen in der »Sehnsucht nach einem ur-

sprünglicheren Leben«, wie Dieter Henrich das Problem charakterisiert hat, um den Verlauf 

des Progressus zu durchschauen und ihn »nicht als Abfall von einer vermeintlich ursprüngli-

cheren Wahrheit« zu mißdeuten. 

Anders geartet war die Kritik, die Max Weber, der um des Genius loci willen doch auch ge-

nannt werden soll, in seinen beiden berühmten Vorlesungen über »Wissenschaft als Beruf« 

und »Politik als Beruf« geübt hat. Die Wissenschaft, warnte Weber, könne und dürfe nicht der 

Erwartung nachgeben, als moralischer Führer aufzutreten. Politik werde korrumpiert, wenn 

sie absoluten ethischen Prinzipien folgevergessen nachzustreben versuche. In beiden Texten 

findet sich dagegen keinerlei Tendenz zu gesinnungsloser Selbstgesetzlichkeit. Max Weber 

stand vielmehr im Gegenteil die in der Sachbezogenheit des Berufs vermittelte konkret gegen-

wartsverpflichtete ethische Verantwortung vor Augen. 

Zum Beruf der Ethik gehört darum viertens eine Besinnung auf den Status von Ethik selbst als 

Disziplin. Mit der Frage nach dem Begriff der Ethik wird man schnell aus den bewohnten Ge-

filden des common sense in die dünne Luft der Theorie katapultiert, auf die Höhen des Gebir-

ges, zu dem sich die Theoriegeschichte aufgegipfelt, dessen Geröll den Weg in die Ebenen 

sucht, in denen die praktische Ethik ihre Heimstatt hat. 

Geschichtliches Bewußtsein, methodisch eingesetzt in kulturhistorischer Forschung, entdeckt 

auf diesen Halden ein fruchtbares Arbeitsfeld und kann den Blick frei machen für die ge-

schichtlich gestaltete Ökologie der Theorien. Auf diesem Wege kommt es nur scheinbar zu 

einer solchen Historisierung, die als »Historismus« mit dem Makel grenzenloser Relativie-

rung behaftet ist. Gerade im Blick auf die Ethik ist geschichtliche Kontextualisierung von 

Theorien ein guter Weg, um das dezidierte Gegenwartsinteresse erkennbar zu machen, das in 

den formalen und deswegen scheinbar zeitlosen Prinzipien und Theorien verschlüsselt ist. 

Ethik ist, ungeachtet ihrer theoriegeschichtlichen Datierung als Disziplin mit Aristoteles – 



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 4 06.04.2023 

womit jede Geschichte der Ethik beginnt, und so auch im akademischen Vortrag in diesem 

meinem letzten Semester begonnen hat –, fünftens im Grunde eine moderne Disziplin. Denn 

die Moderne hat, mit und seit der Aufklärung, in Aufnahme der Bewegung der Reformation 

des Christentums, die Verbesserung des Lebens, die Steigerung des guten Lebens im morali-

schen wie im politischen, ökonomischen, technischen, überhaupt humanen Sinne als ihr eige-

nes Programm. 

»THE TURN TO THE SUBJECT« 

In diesem geschichtlichen, aber immer riskanten Erfahrungskontext bewegen wir uns. Fort-

schritt als Besserung des Lebens, das ist ein Ausdruck für einen fundamentalen Konsens neuer 

Art. Als Konsens ist er manifest in der Summe der Selbstverständlichkeiten, in denen dieser 

Fortschritt der Kultur unseres alltäglichen Daseins zugute kommt. Die Konflikte versammeln 

sich dort, wo es fraglich erscheint, ob der Mensch selbst in der empirischen Verfaßtheit der 

Menschen der Verbesserung fähig ist, mit dem materiellen Fortschritt selbst voranschreitet. 

Die Ethik als Theorie vom guten Leben richtete sich ja in erster Linie auf die sittliche Vervoll-

kommnung der Persönlichkeit. Dazu berufen zu sein, die dafür geforderte Fähigkeit auszubil-

den, das macht die Würde des Menschen aus. Im Progressus des ethischen Bewußtseins 

nimmt das Gewicht von ethischer Gestaltung über das Moralische hinaus gerade deswegen zu. 

Wie auch immer über die Moderne geurteilt wird, in ihr ist mit dem expliziten Wissen um die 

Subjektstellung des Menschen – the turn to the subject – dasjenige Element ins Spiel gekom-

men, aus dem sich die Veränderungen herleiten, die zur inneren Dynamik der ethischen The-

matik geführt haben, in der Theologie ebenso wie in Politik, Ökonomie, Wissenschaft, nicht 

zuletzt in der persönlichen Lebensführung. 

Ethik ist eine moderne Disziplin. Das zeigt sich rasch, wenn man einen Vergleich damit vor-

nimmt, wie die ethische Thematik in der ausgearbeiteten Form der protestantischen Lehre des 

17. Jahrhunderts vorgetragen wurde. 

ORIENTIERUNG AN DER LEBENSWIRKLICHKEIT 

Die Themen der Ethik werden dort, als Auslegung des göttlichen Gesetzes, lapidar in drei Be-

reiche unterschieden. Sie repräsentieren zugleich die drei Status der menschlichen Sozietät. 

Status oeconomicus, politicus vel ecclesiasticus. Jedem dieser Status wird gemäß der Anord-

nung Gottes (a Deo instituti) eine besondere Funktion zugewiesen: 

− Oeconomicus inservit generis humani multiplicatione: Vermehrung des Menschenge-

schlechts; 

− Politicus eijusdem defensione – zu deren Schutz; 

− Ecclesiasticus promotione salutem aeternum – zur Förderung ewigen Heils. 

Alle drei zusammen beschreiben die Aufgabe der Kirche. Verbunden werden diese Konsens-

formeln mit ebenso lapidar gefaßten Konflikte, denen die ethische Belehrung gilt. 

Ihr »contra« bilden vagi libidones, tyranni vel latronici, haereses et doctrinae corrupteles. 

Dazu nur zwei Bemerkungen. Die eine liegt auf der Hand: Die Sozialtheorie des 17. Jahrhun-

derts erscheint im Vergleich zur Moderne einfach, übersichtlich und wohlgeordnet, nicht nur 

im Blick auf den tragenden Konsens, auch und gerade im Blick auf die Art der Konflikte. Im 

Vergleich dazu springt die Komplexität der modernen Lebensverhältnisse sofort ins Auge. 



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 5 06.04.2023 

Die andere Bemerkung ist theoriegeschichtlicher Natur. Die im Zusammenhang der theologi-

schen Lehre betriebene Ethik hat an der praktischen Ethik festgehalten, sich an konkreten 

Handlungsfeldern in deren je spezifischen Verfassung und Aufgabe orientiert. Sie ist nie völ-

lig in spekulativen oder analytischen reinen Konstruktionen der Ethik als solcher, im Sinne 

der Letztbegründung, aufgegan-[164]gen. In ihrer praktischen Ausrichtung ist die traditionelle 

protestantische Ethik deswegen auch nicht einfach als überholt anzusehen Mit aller gebotenen 

Rücksichtnahme auf den Streit der Fakultäten ist zu konstatieren: Ethik in der Tradition der 

christlichen Theologie ist näher an der Lebenswirklichkeit orientiert geblieben als dies in der 

philosophischen Ethik der Fall ist. 

Allerdings: Ethik verlangt in der modernen Gesellschaft sehr viel höhere Beschreibungsleis-

tungen. Die zum Beispiel durch Wissenschaft und Technik bestimmten ethischen Konfliktfel-

der lassen sich nicht in Bilder vom einfachen Leben einfangen wie mutatis mutandis in den 

meisten, das ethische Bewußtsein aktivierenden Fällen. Uninformierte und undifferenzierte 

Pauschalurteile in der Sache werden durch gesteigerten moralischen Gestus nicht überzeugen-

der, auch wenn der Anspruch von der Kanzel erhoben wird. Zum Beruf der Ethik gehört Be-

schreibung der jeweiligen Situation von Konflikten, Beschreibung, genaue, sorgfältige Be-

schreibung macht einen Großteil ethischer Praxis aus, sie vollzieht sich weitgehend nicht als 

präskriptive, sondern als deskriptive Ethik. 

Heute wird von »angewandter« Ethik (applied ethics) gesprochen. In diesem Begriff ist noch 

die Herkunft von »reiner« Ethik als Theorie zu bemerken, aus deren Obersätzen auf Anwen-

dung hin zu deduzieren sei. In der deutschen Diskussion hat sich statt dessen inzwischen der 

Begriff »Bereichsethik« eingestellt, kein besonders eleganter Begriff, der zum Ausdruck brin-

gen soll: Praktische ethische Diskurse beziehen sich auf je besondere Felder des Wissens und 

des Handelns. 

Die Aufgabe der Ethik ist es, aus primären moralischen Intuitionen gespeiste Konflikte auf 

deren sachlichen Kernbestand hin aufzuklären, sie an den Ort zu führen, an dem gebildete 

Kompetenz für berufliche Verantwortung in einem spezifischen Handlungsfeld angesprochen 

ist. Vielleicht wäre es besser, von Funktionsethik zu sprechen. Geht es doch um die in je be-

stimmten Funktionsbereichen überindividueller Verantwortung implizit und explizit, in Kon-

sens und Konflikt laufenden ethischen Diskurse. 

SOZIALE ORDNUNG UND INDIVIDUELLE FREIHEIT 

Will man eine allgemeine, insofern denn auch formale Struktur für ethische Diskurse namhaft 

machen, so muß sie durch zwei Grundelemente bestimmt werden: soziale Ordnung und indi-

viduelle Freiheit, auf deren Ausgleich der Gedanke der Gerechtigkeit orientiert ist. Dafür las-

sen sich andere Varianten nennen wie Universalismus und Individualismus, Gemeinwohl und 

Selbstbestimmung, Recht und Liebe, Verwirklichung und Schutz der Menschenwürde. Der sie 

tragende Konsens enthält zugleich die Dynamik, die den Stoff von Konflikten bildet. 

In solcher Zuordnung der Elemente treten Unterscheidungen auf, die deskriptiv erfaßt werden 

müssen, weil sich an ihren Linien relevante Konflikte bilden, Unterscheidungen, die zugleich 

normatives Gewicht haben und zu konsensfähiger Praxis vermittelt werden müssen. Die 

Schärfe der Unterscheidung kann nicht in ein Element aufgehoben werden: alles nur Gemein-

schaft, oder alles nur Selbstbestimmung. Sie kann auch nicht in eine alles vermittelnde Har-

monie überführt werden. 

Die Schärfe der Unterscheidung fordert den Scharfblick für jene Differenz, kraft deren der 

Mensch in einem emphatischen, letztlich christlichen Sinne sich als freies Subjekt wissen 



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 6 06.04.2023 

kann und so den Bedingungen von Sozialität verpflichtet weiß. Wo eine diese Differenz auf-

hebende Einheit zu realisieren versucht wird, endet das in der einen oder anderen Weise des 

Terrors, sei es der Gesinnung, sei es der Gewalt. 

Das ließe sich an einigen Konfliktfeldern illustrieren, an denen ich selbst auf die eine oder an-

dere Weise teilgenommen habe. Etwa an der Debatte um die Strafrechtsreform: exemplarisch 

an der Frage, wie der Gedanke der Schuld und der daraus als Sühne folgenden Strafe transfor-

miert werden könne und müsse in eine Form, die der Würde des Individuums entspreche – das 

Konzept der Resozialisierung von Straftätern. Zugleich ist der Autorität des Gemeinschafts-

rechts zum Schutz der Bürger Genüge zu tun. Resozialisierungsprogramme können dahin ten-

dieren, den Täter als Subjekt zugunsten seiner sozialen Pädagogisierung zu negieren, während 

er in der Rechtsstrafe als selbstverantwortliches Rechtssubjekt anerkannt wird. Nicht absolute, 

sondern praktische Ethik kann hier den Diskurs unterscheidungsfähig begleiten. 

Oder die Auseinandersetzung um die Humanisierung der Arbeitswelt: Die Rücksichtnahme 

auf menschengerechte Arbeitsverhältnisse in technischen Fertigungsprozessen folgt der Logik 

der Humanität für den individuellen Arbeiter und steigert zugleich mittels einer die Subjekte 

entlastenden verbesserten Technik die Produktivität. Die dadurch mit verursachte Reduktion 

der nötigen Arbeitskräfte fördert kraft ökonomischer Gesetzmäßigkeiten den fragwürdigen Ef-

fekt der Arbeitslosigkeit. 

In dem Diskurs von Arbeitgebern und Gewerkschaften ist diese Spannung zwischen der Sub-

jektstellung der arbeitenden Menschen und dem Gemeinwohl der Unternehmen dauerhaft prä-

sent. Ohne ein Verständnis für deren generelle Unaufhebbarkeit könnten auch die daraus re-

sultierenden Konflikte nicht konsensorientiert bearbeitet werden. Es bliebe bloß der Ausweg: 

Zurück zur Knechtschaft oder voran zur Revolution. 

WARNENDE STIMMEN UND HOCHGESPANNTE ERWARTUNGEN 

Oder die Ökologiedebatte: Unsere Umwelt und die Folgen der Freiheit. Sie zeigt exempla-

risch, wie der ethische Diskurs diesen allgemeinen Konflikt von den großen Alternativen weg 

stetig heruntertransformiert in Formen technischer, rechtlicher, gesellschaftlicher bis zu indi-

vidueller Praxis. An die Stelle des fatalistischen Hinnehmens selbstläufiger Prozesse und 

ihnen alternativ entgegengestellter Forderungen bis zu der extremen Lösung: Der Mensch 

muß weg, oder doch zumindest ganz anders werden -, wandelt sich die ethische Sensibilität, 

indem sich die Aufmerksamkeit konkreten Orten des Konflikts zuwendet, von der »Bewah-

rung der Schöpfung überhaupt« zur »Verantwortung in der Schöpfung und für die Umwelt«. 

Die jüngste ethische Debatte, die das Ohr und die Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit gefun-

den hat, bewegt sich um die Fortschritte der Gentechnologie. Hier werden Erwartungen und 

Befürchtungen geweckt, meistens zuerst von Biologen und Genforschem, die es besser wissen 

könnten: Mit Zielprojektionen, die den Menschen in letzter Konsequenz zum Subjekt seiner 

Evolution zu machen versprechen und so die Dynamik der Selbstbestimmung für ihre For-

schungsprojekten meinen nutzen zu können. 

Tatsächlich wird die subjekthafte Selbstbestimmung dementiert, wo der Mensch [165] als 

Produkt seiner Gene sein soll. In einem Bändchen mit dem schalkhaften Titel »Hello Dolly« 

liest man eine Zuspitzung des Konflikts, es könnten »die Zumutungen des bio- und gentechni-

schen Fortschritts »...zu groß« werden, »als daß sich die dabei aufbrechenden Wertkonflikte 

noch durch das Reglement des ethischen oder demokratischen Diskurses werden besänftigen 

lassen«. (45) Dolly sei zum Signum einer »wissenschaftlich-technischen Entwicklung gewor-

den, die unser von kulturellen Erfahrungs- und Deutemustern geprägtes menschliches Selbst-



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 7 06.04.2023 

verständnis zu zerstören droht«. (151) 

Solche warnenden Stimmen gehören zur Umwelt des ethischen Diskurses genauso wie die 

hochgespannten Erwartungen. Aber ihr Sinn und ihr Recht entscheidet sich dort, wo konkret 

geforscht und Forschung angewendet wird, an der Humanmedizin, im ärztlichen Beruf und 

seinem Funktionsfeld mit Patienten und Gesellschaft. Hier befinden wir uns mitten in einer 

höchst spannenden und differenzierten Ethikdebatte, die von den Fundamentalismen beiderlei 

Couleur wegführt. Universalisierung und Konkretion. In unterschiedlicher, nein, geradezu ge-

gensätzlicher Form wird ein Konsens zum Inhalt eines Konflikts, nämlich ein Konsens über 

die Autonomie als Maßstab für die Würde des Menschen, wie sie in der Gestalt einer selbstbe-

stimmten Lebensführung wirklich werden soll. 

DISKURS UND POSITION 

Der Beruf der Ethik ist es nicht, zu dekretieren, sondern zu argumentieren. Die ihr angemes-

sene Form ist der Diskurs. 

Doch Ethik begegnet auch der Kritik und der Ablehnung. Das hat nichts mit Theorie zu tun 

oder mit Prinzipien, sondern mit Erfahrungen. Insbesondere bei Eliten unserer Gesellschaft, 

etwa bei Unternehmern oder Naturwissenschaftlern, löst das Wort »Ethik« häufig einen spon-

tanen Abwehrreflex aus, in der vorauseilenden Erwartung, man wolle ihnen am Zeuge flicken. 

Nun ist in der Tat niemand von Natur aus für Kritik empfänglich. Und schon gar nicht von 

solchen, die man für nicht kompetent hält. Dieser Abwehr liegt zumeist eine doppelte Erfah-

rung zugrunde, nämlich einerseits die Erfahrung, daß kritische Stimmen, die sich im Namen 

der Ethik artikulieren, würden die persönliche moralische Integrität der so Angesprochenen in 

Frage stellen, und andererseits, Ethik werde im Gestus eines absoluten Anspruchs ins Spiel 

gebracht, absolut heißt unvermittelt mit den konkreten Sachzusammenhängen wirtschaftlichen 

Handelns oder wissenschaftlicher Forschungsprozesse. Wenn gar Ethik im Kontext von Theo-

logie und Kirche zur Sprache gebracht wird, verstärkt sich die Abwehr auf dem Grund der 

Vermutung, mit dem Auftritt der unwidersprechlichen Autorität »der Kirche« oder der Kanzel 

konfrontiert zu werden. 

Die Erfahrungen, die hier in München mit dem Aufbau des Instituts für Technik-Theologie-

Naturwissenschaft (TTN) gemacht worden sind, genauso wie andernorts, belegen, daß diese 

besorgte Abwehr durch andere Erfahrungen überwunden werden kann. Die Ethik des Diskur-

ses will allerdings gelernt und geübt sein. 

RUNDER TISCH UND MORATORIUM 

Also Ethik als Diskurstheorie? Die zu diesem Behuf entwickelten Theorien konstruieren zwar 

einen idealen Diskurs, an dem alle beteiligt sind, in dem sich alle Beteiligten basalen Diskurs-

regeln unterwerfen und nur zugelassen wird, wer diesen Regeln genügt. Damit soll auf forma-

le Weise dem Universalisierungsgebot Rechnung getragen werden. Aber die ideale Theorie 

erschöpft sich letztlich in einem Diskurs über den Diskurs, und man ist genauso klug wie vor-

her. 

Der reale ethische Diskurs wird immer durch etwas bestimmt, durch inhaltliche Konflikte und 

durch Positionen, in denen die Gegensätze vertreten werden. Konsens über Diskursregeln löst 

für sich noch keine Konflikte. Man kann das ja sehr schön beobachten in den zahllosen Talk-

shows, mit der immer wiederkehrenden Formel: »Nun lassen Sie mich doch mal ausreden, ich 

habe Sie ja auch ausreden lassen!" 



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 8 06.04.2023 

Reale Diskurse sind, wenn es wirklich um etwas geht, keine Konsensgespräche, sondern 

Streitgespräche. Sie benötigen deshalb einen Moderator. In dem Musical Anatewka gibt es 

eine Szene, in der Tewje zu den beiden Streitenden sagt, erst zu dem einen: »Du hast Recht«; 

dann zu dem anderen, der das Gegenteil behauptet: »Du hast Recht«. Auf den Einwand eines 

Dritten, sie können doch nicht beide Recht habe, antwortet der Moderator: »Du hast auch 

Recht.« 

Der »Runde Tisch« ist zum Symbol für die Bildung von Konsens durch Diskurs geworden. 

Runder Tisch – also kein Kopf des Tisches, herrschaftsfreier Dialog. Das deutet nicht nur auf 

die Gleichberechtigung der Diskursteilnehmer, mehr noch und gewichtiger auf die Gleichran-

gigkeit der Positionen, die den Konflikt bilden. Und es zielt auf die Gleichzeitigkeit ihres Gel-

tungsanspruches. 

Die ethische Praxis des Diskurses braucht also Zeit. Darin liegt die Anziehungskraft, die von 

Gedanken des Moratoriums ausgeht. Bei politischen Verhandlungen, die unter Zeitdruck ste-

hen, wird gelegentlich die Praxis angewandt, die Uhr anzuhalten, also die Zeit zum Stehen zu 

bringen. 

Beides, Runder Tisch wie Moratorium, sind Versuche, das zu inszenieren, was in der Ge-

schichte der Ethik als Lehre vom höchsten Gut diskutiert worden ist: vollkommene Gemein-

schaft, gleichsam Gemeindeethik, und Verständigung im Modus der Ewigkeit, von den 

Schranken der Endlichkeit, der ablaufenden Zeit befreit, gleichsam Reich-Gottes-Ethik. 

Gleichsam, wohlgemerkt, der Form nach und der Intention nach: Getragen von der Erwartung, 

es müsse doch möglich sein, Verständigung über offene Konflikte zu erzielen. 

Beides aber ist auf die Länge kein Substitut. Die Teilnehmer des Runden Tisches (oder denn 

auch der medialen Abart der Talkshows) müssen wieder an die Orte zurückkehren, an denen 

sie »etwas« zu vertreten haben, und das Moratorium muß als beendbar gedacht werden, wenn 

es nicht sich selbst ad absurdum führen will. Gleichwohl, sie dienen der Steigerung ethischer 

Reflexivität und Sensibilität und dürfen durchaus als funktionale und symbolische Elemente 

einer ethischen Kultur veranschlagt werden. 

RELIGION BEDARF DER DISZIPLIN 

Noch einmal: Ethik hat es mit Konsens zu tun: Ihr Stoff aber sind Konflikte. Auch in der The-

ologie ist Ethik nicht unbestritten. Schon ohne tieferes Eintauchen wird die Stimmungslage 

deutlich, wenn zu hören ist, zum Beispiel, das sei ja »bloß« ethisch, was dann so viel besagen 

soll, zu wenig, nicht eigentlich theologisch. Ich will nun nicht die tiefen Wasser der theologie-

geschichtlichen und kirchengeschichtlichen Untergründe ausloten, deren konfliktuöser Be-

wegtheit hier die Oberfläche kräuselt. Dann wäre auch davon zu reden, daß in der gleichen 

Tonlage analog beklagt wird, das sei ja »bloß« historisch, oder »bloß« praktisch. 

In solchen Äußerungen anspruchsvoller Kleinmütigkeit und abschätziger Hoch-[166]mütig-

keit gegenüber der Vernunft, der Martin Luther in seiner Erklärung des ersten Glaubensarti-

kels immerhin einen bemerkenswerten Rang als Gabe des Schöpfers an den Menschen einge-

räumt hat, melden sich Konflikte zu Wort, die nicht eindimensional entschieden werden kön-

nen. In ihnen kommen höchst komplexe Umbildungsprozesse zu Wort, mit denen die höchst 

anspruchsvolle Aufgabe verbunden ist, ein Äquilibrium von Tradition und Moderne zu ermit-

teln. Wenn diese Aufgabe in Theologie und Kirche wie überhaupt im kulturellen Bewußtsein 

als Ensemble andauernder Konflikte wahrgenommen wird, so gehört das doch in Wahrheit 

höchst produktiv zur Wirklichkeit lebendigen Christentums. 



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 9 06.04.2023 

Vieles von dem, was uns heute als Anhaltspunkte für ethische Standards, also für fundamenta-

len Konsens gilt, ist im Konflikt mit der christlichen Kirche und Theologie ans Licht getreten 

und inzwischen, nachträglich, ins Erbgut des Christentums eingemeindet worden. Man 

braucht es nur stichwortartig aufzurufen: universale Menschenrechte samt der kritisch-regula-

tiven Bedeutung der Idee der Menschenwürde mit Einschluß der Religionsfreiheit, liberale, 

rechtsstaatliche und parlamentarische Demokratie, unbedingte Geltung von Grundrechten, 

Freiheit der Wissenschaften. Auch die aus christlich-antiker Tradition gespeisten Leitbilder 

kommunikativer Gerechtigkeit und des Samariterdienstes der Nächstenliebe sind in diesem 

Kontext über generelle Imperative und individuelle Appelle in die konstruktive Gestaltung 

von Strukturen der Verantwortung eingearbeitet. 

Das sind Formen und Regularien, die es ermöglichen und kraft ihres inhaltlichen ethischen 

Gewichts erfordern, mit Konflikten anders umzugehen als im Modus von Autorität und Ge-

walt. Sine vi, sed verbo – wie es im Schlußwort der Augsburgischen Konfession von 1530 

heißt. Anders, heißt das, nämlich in der verpflichtenden Orientierung an der Freiheit, die dem 

Menschen als Person zukommt auf dem Grunde seiner Anerkennung als Geschöpf Gottes, die 

nach der Überzeugung des christlichen Glaubens in Überwindung dessen, was ihr durch den 

Widerspruch des Menschen entgegensteht, bestätigt und erneuert worden ist. 

Damit ist diese in der Anerkennung gründende Freiheit der Person aber nicht zum exclusiven 

Besitztum der Frömmigkeit oder des Regierungsbezirks der ecclesia visibilis geworden, son-

dern als Kriterium sui generis gleichsam das kritische Ferment der Christentumsgeschichte. 

Libertas est Christianismus, auf diese Summe hat Philipp Melanchthon gebracht, was hier zu 

bedenken ist. Aber dazu gehört der andere Satz von Melanchthon: Vult Deus consociationem 

esse. Ethik als Disziplin der Theologie: Das gilt nicht nur in einem Fachsinne, in dem die The-

ologie, wie auch andere Wissenschaften, sich in verschiedene und unterschiedliche Diszipli-

nen differenziert hat. Es möchte wohl auch gelten in dem Sinne, daß Religion der Disziplin 

bedarf. Die unmittelbare Verfolgung des Heilsinteresses, der Seligkeit, kann – für sich gelas-

sen – auch durchaus irrige Wege einschlagen. Undisziplinierter religiöser Fanatismus ist kein 

bloß fremdreligiöses Phänomen, wie es nicht nur im historischen Rückblick, sondern auch in 

zeitgenössischer Beobachtung wahrzunehmen ist. 

So macht es Sinn, vom Beruf der Ethik für die Religion zu sprechen. 

»LIBERTAS CHRISTIANA« 

Die Konflikte der judenchristlichen Gemeinden in Jerusalem und Palästina mit den hellenisti-

schen Gemeinden bilden ein frühes Exempel für Konflikte, die auf einen Konsens hin bezo-

gen werden mußten, der sich nur in relativierender Distanz von den Bindungen frommer Un-

mittelbarkeit bilden konnte. Das klassische Exempel bildet in dieser Konfliktgeschichte der 

Apostel Paulus, mit dem von ihm formulierten Grundsatz: Panta exestin, ou panta sympherei 

– Alles ist erlaubt, aber nicht alles ist zuträglich. 

Das » Alles-ist-Erlaubt«, das gilt der Freiheit, der libertas Christiana gegenüber dem Joch des 

Gesetzes. Gegenüber dem enthusiastischen Freiheitsverständnis unmittelbarer Frömmigkeit, 

wie es in der korinthischen Gemeinde entflammt war, bringt Paulus die ethische Vernunft der 

Freiheit zur Geltung: Sie ist daran orientiert, was dem gemeinsamen Leben in Achtung der in-

dividuellen Freiheit der je anderen dient, zuträglich, nützlich ist. Die Stärke der Freiheit er-

weist sich in der Fähigkeit der Rücksichtnahme auf die Freiheit der anderen, auf das, was dem 

Gemeinwohl dient. So kann Paulus denn auch im konkreten Konfliktsfalle fordern, »den 

Glauben behalte bei dir selbst vor Gott«, das heißt, verwende ihn nicht dazu, um mit ihm 



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 10 06.04.2023 

Herrschaft über die Gewissen anderer ausüben zu wollen. 

Die ethische Disziplin der Frömmigkeit gehört konstitutiv zur Praxis des Christentums. Ethik, 

in einem weiten Sinne, ist von Anfang an mit eingebaut in das Aufgabenfeld der Theologie. 

Davon zeugt die große naturrechtliche Tradition, in der die ethische Vernunft sich ein gegen-

über den Dogmen der Kirche relativ eigenständiges Arsenal für die Explikation christlichen 

Weltumgangs geschaffen hat. 

CHRISTENTUM IST NICHT NUR RELIGION 

Das läßt sich klar identifizieren in Martin Luthers epochemachendem Traktat »Von der Frei-

heit eines Christenmenschen«, in dessen Zielperspektive die in der opinio des Glaubens wahr-

genommene Freiheit vom Gesetz in die Disziplin der Utilität des Dienstes am Nächsten ge-

nommen wird, konkret am Orte des weltlichen Berufs im Gemeinwesen. Auch für die refor-

matorische Bewegung wurde es nach dem Aufbruch aus der »babylonischen Gefangenschaft« 

zur »Freiheit eines Christenmenschen« eminent wichtig, die Konflikte, die aus dem Enthusi-

asmus der Bewegung, in ein religiöses Jenseits aufzubrechen, in einen Konsens mit der »Ver-

nunft der Religion« (D. Rössler) einzuholen. 

Davon zeugen auch die bis heutigen Tages unabgeschlossenen Kontroversen über das Ver-

hältnis von »Glaube« und »Werken«, wie sie in der Reformation des 16. Jahrhunderts aufge-

brochen sind und zu deren ökumenisch förderlicher Klärung wohl eine Erweiterung der De-

batte in Sachen Rechtfertigungslehre über den Glaubensbegriff hinaus nötig wäre. Hier wäre 

mehr zu lernen über den Streit um die »Gemeinsame Erklärung« als wenn die Rechtferti-

gungslehre nur als Glaubensphilosophie diskutiert wird, ohne den ethischen Kontext, in dem 

sie [167] zum Streitpunkt wurde und in dem die in ihr entdeckte Freiheit des Glaubens sich 

entfalten und bewähren soll. 

Vom Beruf der Ethik für die Religion, dazu gehört dann aber auch ein neues Nachdenken dar-

über: Christentum ist nicht nur Religion. Der Religionsbegriff, wie er aus Gründen, die darzu-

legen jetzt nicht möglich ist, zumeist verwendet wird, hat doch eine eher desorientierende 

Funktion, wo er zu einer auf private Innerlichkeit des Glaubens und Kultus der religiösen In-

stitutionen verengten Sicht des Christentums führt. 

RELIGION UND THEOLOGIE 

Aber auch eine Kritik an einem allgemeinen Religionsbegriff, die diesen zugunsten eines dog-

matischen Glaubensverständnisses einzieht, wird dem Christentum nicht gerecht. Christentum 

ist auch eine bestimmte Geschichte, eine eigentümliche Kultur, in komplexer Wechselwir-

kung mit sich wandelnden Gestaltungen der humanen Welt. Das konnte und kann dort nicht 

mehr gesehen und verstanden werden, wo Religion und Theologie ununterschieden in eins ge-

setzt werden. Dabei geht es nur sekundär um die Disziplinen der akademischen Theologie, in 

denen sich diese Unterscheidung im Wissenschaftsbetrieb dauerhaft etabliert hat. Es geht viel-

mehr um das Nachzeichnen einer Unterscheidung, die für das Christentum selbst konstitutiv 

ist. 

Die Freiheit, die mit dem Auge des Glaubens geschaut wird, realisiert sich im Leben im Mo-

dus einer gesteigerten Reflexivität des Freiheitsbewußtseins überhaupt. Darum ist die Unter-

scheidung so wichtig: zwischen dem Selbst des Personseins, der Person, die sich unbedingt, in 

ihrer welthaft unbedingten Selbständigkeit, allein coram Deo darstellt, auch wenn die Gottes-

beziehung in Formen der Gemeinschaft zur Darstellung gebracht wird, einerseits, und ande-

rerseits der gleichzeitig und gleichsinnig damit als Nächstenliebe coram hominibus Gestalt 



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 11 06.04.2023 

annehmenden ethischen Utilität des gemeinsamen Lebens. 

Beides, die Freiheit, die sich im christlichen Glauben darstellt und die sich in der weltlich-hu-

manen Utilität konkretisiert, macht die Dynamik des Lebens aus und kann nicht durch Gesetz 

der Kirche oder gesetzlichen Zwang vom Staat stillegestellt werden. In dieser reflektierten 

Form der Freiheit besteht die Primärstufe des Wirklichkeitsverständnisses, das dem protestan-

tischen Christentum seine eigentümliche Prägung vermittelt hat. 

Anders gesagt: Ethik der Sozialität ist denn auch die Spur, auf der in der neuzeitlichen Ge-

schichte des Christentums, angesichts steigender Komplexität und neuartiger Konflikte, jene 

Strukturen sozialer und politischer Ordnung ausgebildet worden sind, mit denen der Grund-

konsens der Freiheit in säkularen Formen ausgestaltet werden konnte. Nie unbestritten, immer 

wieder bedroht von religiös auftretender Geschichtspolitik und weltanschaulichen Endlösun-

gen, die der Freiheit das Recht auf Gegenwart streitig machen. Darum bleibend prekär, nie 

völlig der Eigengesetzlichkeit von Systemen und Bürokratien zu überantworten, immer wie-

der des Eigensinns freier Verantwortung bedürftig. 

DER PRAXIS DES CHRISTENTUMS VERPFLICHTET 

In dieser auf das Christentum erweiterten Perspektive läßt sich auch die Rolle der »Kirche in 

der modernen Gesellschaft« (H. D. Wendland) begreifen. Nicht als societas perfecta, die eine 

Art alternatives Gesellschaftsmodell zur Geltung zu bringen sucht, oder mit jeden Wider-

spruch ausschließender Autorität Diskurse als diskussionslos zu beenden gebietet. Die beson-

dere Obhut, der ihr Glauben und Religiosität zu fördern und zu bilden anvertraut sind, erhebt 

die Kirche nicht zu deren Herrin. Sie hat ihre Aufgabe nicht als civitas platonica, sondern am 

Orte und im Kontext des geschichtlich-gegenwärtigen Christentums. 

Diese ihr spezifische Obhut verpflichtet sie deshalb dazu, den Konsens, den sie zu bewahren 

und gegebenenfalls zu erneuern hat, auch im Blick auf den gesellschaftlichen, politischen 

Konsens, der um die Freiheit der Person, um Recht und Würde des Menschen gebaut ist, zu 

begleiten. Das ist kein leichtes Begehren. Neigen doch Frömmigkeit und dogmatischer Starr-

sinn rasch dazu, in jedem Konflikt schon den Abfall zu wittern, den Mangel an Eindeutigkeit 

zu beklagen und Freiheit zu denunzieren. 

Die Kirche braucht insofern Theologie, vorwiegend als Bildung der Fähigkeit, mit Konflikten 

informiert, sachkundig und darin menschenfreundlich umzugehen. Dazu ist allerdings eine 

»Kirchlichkeit« der Theologie erforderlich, die diese Funktion »interdisziplinär«, um diesen 

viel strapazierten Begriff zu verwenden, ihrer praktischen Relevanz wahrzunehmen willig ist. 

Von der Theologie an der Universität hat Helmut Schelsky in der großen Reformdebatte der 

frühen 60er Jahre einmal gesagt, die sei eine »Universitas im Kleinen«, die die ihr gestellte 

Aufgabe durch die Aufnahme von Methoden und Erkenntnissen sog. profaner Fachwissen-

schaft aktualisiere. Ein bedeutendes Beispiel dafür ist, wenn ich an die eigene Fakultät denke, 

Wolfhart Pannenbergs Anthropologie. Sie macht deutlich, wie philosophische, historische, 

kulturwissenschaftliche und ethische Fragestellungen Zusammenhängen. 

Man mag fragen, ob die Unterscheidung der Disziplinen innerhalb der Theologie die Tendenz 

befördert, sie als nachbarloses Nebeneinander zu praktizieren. Und dann gar von da aus zu 

hierarchisieren. Mir liegt es völlig fern, den Beruf der Ethik mit der Forderung ihrer Domi-

nanz in der akademischen Theologie zu verbinden. 

Aber dies sei doch gesagt: Die Auseinandersetzung durch die heutige Bedrängnis der 



Rendtorff - Vom Beruf der Ethik (NELKB) 12 06.04.2023 

Universitätstheologie, hier in München wie andernorts, kann wohl nicht durch den Rückzug 

auf ihre staatskirchliche Absicherung gewonnen und abgewehrt werden. Sie sollte und müßte 

auch als Chance und Anlaß für eine tieferreichende Besinnung auf ihre Zustand insgesamt ge-

nutzt und ergriffen werden. Das kann aber nur gelingen, wenn sie als Theologie sich der Pra-

xis des Christentums in der Gesellschaft verpflichtet weiß, so wie das auch und in eigener 

Weise für die Kirche gilt. 

Dr. Dr. h.c. Trutz Rendtorff war Professor für Systematische Theologie mit besonderer Be-

rücksichtigung der Ethik an der Evang.-Theologischen Fakultät der Ludwig-Maximilians-

Universität München. 

Quelle: Nachrichten der Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern 54 (1999), Nr. 6, S. 161–

167. 


