
GESCHICHTLICHE 
GRUNDBEGRIFFE

Historisches Lexikon 
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland

Herausgegeben von
Otto Brunner Werner Conze Reinhart Koselleck

Band 2
E-G

Ernst Klett Verlag Stuttgart



Geschichte, Historie

I. Einleitung. II. Antike. 1. Terminologie. 2. Historia-Begriff und „Geschichts“Vorstellun­
gen. III. Begriffsverständnis im Mittelalter. 1. Zur Wortbedeutung von ‘historia’ und 
‘res gesta’. 2. Die Geschichtsschreibung, ihre Klassifizierung und ihr Erfahrungshorizont, 
a) Die „Gattungen“, b) Gliederungskriterien im Mittelalter, c) Erfahrungsweisen und 
Formungsfähigkeiten, d) Darstellungslehre. 3. Ort und Funktion der Historie im Wissens­
gefüge. IV. Historisches Denken in der frühen Neuzeit. 1. Voraussetzungen. 2. Dante und 
der Humanismus. 3. Das 16. Jahrhundert, a) Machiavelli und Guicciardini, b) Geschichts­
auffassung im reformatorischen Deutschland, c) Historische Rechtsinterpretation und 
Theorie der Geschichte. 4. Die Herausforderung der neuen Wissenschaft, a) Problemati­
sierung der Historie, b) Begründungsversuche und Quantifizierung der Zeit, c) Der Wahr­
heitsbegriff. d) Auf dem Wege zum modernen Geschichtsbegriff. 5. Zum Toposwandel von 
‘Historia’ und ‘Geschichte*,  a) Von den ‘Historien*  zur ‘Geschichte*,  b) Maglstra vitae, 
Lehrbarkeit und Nutzen, c) Lux veritatis, Wahrheit und Abbildungsverhältnis, d) Vita 
memoriae, Erinnerung des Unvergangenen. V. Die Herausbildung des modernen Geschichts­
begriffs. 1. Terminologiegeschichtliche Hinführung, a) Die Entstehung des Kollektiv­
singulars. b) Die Kontamination von ‘Geschichte*  und ‘Historie*.  2. ‘Die Geschichte*  als 
Geschichtsphilosophie, a) Die ästhetische Reflexion, b) Von der Moralisierung zur Pro- 
zcusuuliuicrung dor Geschichte, o) Von der rationalen Hypothoüonbildung zur Vernunft 
der Geschichte, d) Ergebnisse der geschichtsphilosophischen Wende zur Zeit der Revolu­
tion. 3. Die Ausprägung der ‘Geschichte’ zum Grundbegriff, a) Von der ‘historia naturalis’ 
zur ‘Naturgeschichte*,  b) Von der ‘historia sacra’ zur ‘Heilsgeschichte’, c) Von der ‘historia 
universalis’ zur ‘Weltgeschichte*.  VI. ‘Geschichte’ als moderner Leitbegriff. 1. Soziale und 
politische Funktionen des Gesohiohtsbegriffs. 2. Geschichtliche Relativität und Zeitlich­
keit. 3. Die aufreißende Kluft zwischen Erfahrung und Erwartung. 4. ‘Geschichte’ zwischen 
Ideologie und Ideologiekritik. VII. Ausblick.

* Für zahlreiche Hinweise, Hilfen und Korrekturen danke ich den Studierenden zweier 
Seminare, besonders den Herren Horst Günther, Jörg Fisch, Rolf Reichardt und Reinhard 
Stumpf.

L Einleitung*

Daß ‘Geschichte’ ein geschichtlicher Grundbegriff sei, scheint sich aus dem Wort 
von selbst zu ergeben. Der Ausdruck hat aber seine eigene Geschichte, die ihn erst 
gegen Ende des 18. Jahrhunderts zu einem politischen und sozialen Leitbegriff 
aufrücken ließ. Vergangenheit und Zukunft zugleich erfassend, wurde ‘die Ge­
schichte’ zu einem regulativen Begriff für alle gemachte und noch zu machende 
Erfahrung. Der Ausdruck reicht seitdem weit über den Bereich bloßer Erzählung 
oder historischer Wissenschaft hinaus.
Andererseits ist die ‘Historie’ als Kunde, Erzählung und Wissenschaft ein alter 
Befund europäischer Kultur. Überhaupt gehört das Geschichten-Erzählen zur 
Geselligkeit des Menschen. Mehr noch, ohne Geschichten keine Erinnerung, keine 
Gemeinsamkeit, keine Selbstbestimmung sozialer Gruppen oder politischer Hand­
lungseinheiten, die sich nur im Medium gemeinsamer Erinnerung zusammenfinden 
können. Solche 'Geschichten’ sind freilich keine Grundbegriffe, sondern bleiben 
immer Erzählungen von dem, worum es in einer Geschichte ging. Es mag die Ge­

38—90386/1 593



Geschichte I. Einleitung

schichte einer Schlacht sein, eines Roohtohandoki, einer Reise oder eines Wunders, 
eines Königsmordes oder einer Liebe. Immer wird erzählt, von wem und worum 
es sich handelt. So lange ist der Ausdruck ‘eine Geschichte’ kein Grundbegriff, 
sondern höchstens das, was als Summe einer Erzählung an deren Ende auf einen 
Begriff gebracht werden kann.
Daß es in der Geschichte um ‘Geschichte selber’ geht und nicht um eine Geschichte 
von etwas, ist eine moderne, eine neuzeitliche Formulierung. Erst damit, kurz vor 
der Französischen Revolution, wird das alte Gebrauchs wort zu einem zentralen 
Begriff der politischen und sozialen Sprache.
In diesen Begriff der ‘Geschichte an und für sich’ sind zahlreiche alte Bedeutungs­
streifen eingegangen, die schneisenartig in den folgenden Artikel aufgenommen 
wurden: die Geschichte als Ereignis und dessen Erzählung, als Schicksal und als 
Kunde darüber, als Vorsehung und Zeichen davon, alles Wissen der Historie als 
Beispielsammlung für ein frommes und gerechtes, für ein kluges oder gar weises 
Leben. Ohne sie alle abzustoßen, hat der moderne Geschichtsbegriff viele der 
alten Sinnzonen in sich gebündelt.
Daß das gesamte politisch-soziale Beziehungsgeflecht auf dieser Erde in allen seinen 
zeitlichen Erstreckungen als ‘Geschichte’ begriffen wird, ist dagegen neu. Wo früher 
Recht oder Strafe, Gewalt, Macht, Vorsehung oder Zufall, Gott oder das Schicksal 
beschworen werden mochten, konnte man sich seit dem Ende des 18. Jahrhunderts 
auf die Geschichte berufen.
Neue Bedeutungen sind hinzugekommen, die sprachlich früher auf einen Begriff 
zu bringen noch nicht möglich war: die Geschichte als Prozeß, als Fortschritt, als 
Entwicklung oder als Notwendigkeit. ‘Geschichte’ wird zu einem umfassenden 
Bewegungsbegriff.
Demgegenüber öffnet sich der andere neue Bedeutungsraum: ‘Geschichte’ als 
Handlungsfeld und Tat, als Freiheit. Geschichte wird planbar, produzierbar, machbar. 
Aus ‘Geschichte’ wird auch ein Aktionsbegriff. Beide Varianten, die objektive und 
die subjektive Seite, die sich logisch einander ausschließen, verleihen dem Begriff 
eine Zweideutigkeit, die ihm seitdem innewohnt. Seine Verwendung als Schlagwort, 
seine Anfälligkeit für Ideologie und Ideologiekritik sind daraus ableitbar.
Die Ausbildung des neuen Begriffs indiziert eine Erfahrungsschwelle, die im Zeit­
alter der Französischen Revolution überschritten wurde, indem sie neue Erwartun­
gen eröffnete. Der Ausdruck bezeugt die Erfassung dessen, was als neue Zeit er­
fahren wird, und zwar in ihrer Einmaligkeit und Andersartigkeit gegenüber allem 
Bisherigen. Der Beginn der Neuzeit ist freilich ein längerfristiger Vorgang, an dessen 
Ende erst die Einsicht in die Prozeßhaftigkeit der Neuzeit steht: eben die Ent­
deckung der ‘Geschichte überhaupt’ als Ergebnis der Aufklärung.
Zuvor gab es eine Vielzahl von Geschichten, die grundsätzlich einander ähneln 
oder sich gar wiederholen mochten; Geschichten mit bestimmten handelnden oder 
leidenden Subjekten, oder, in der Erzählung, mit bestimmbaren Objekten. Seit 
dem 18. Jahrhundert gibt es eine ‘Geschichte schlechthin’, die ihr eigenes Subjekt 
und Objekt zu sein schien, ein System und kein Aggregat, wie man damals sagte.
Ihr korrespondiert räumlich die eine Weltgeschichte. Zeitlich entspricht ihr die 
Einmaligkeit des Fortschritts, der erst mit der ‘Geschichte’ zugleich auf seinen 
Begriff gebracht wurde — bevor sich beide Begriffe im 19. Jahrhundert mehr oder 
weniger auseinanderbewegten.

594



II. 1. Terminologie Geschichte

Es gehört zu den strukturellen Merkmalen dieser neuen Geschichte, daß sie die 
Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigem bzw. die Ungleichzeitigkeit von Gleich­
zeitigem auf einen Begriff gebracht hat, auch darin dem Fortschritt verwandt. 
Das gilt nicht nur in dem selbstverständlichen Sinne, daß jede Erzählung Ver­
gangenes in die Gegenwart einholt und insofern die Zeitunterschiede, die sie 
thematisiert, aufhebt. Vielmehr setzt sich die Wirklichkeit der modernen Geschichte 
aus einer Vielzahl, nach Kalenderrechnung gleichzeitiger, aber nach Herkunft, 
Ziel und Entwicklungsphasen ungleichzeitiger Abläufe zusammen. Daraus ent­
stehen Spannungen, Perspektiven der Verzögerung und der Beschleunigung, Ver­
zerrungen und Vereinheitlichungen, die zur Thematik unserer Weltgeschichte 
gehören.
Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen zeichnet sich schon in der antiken Historie 
ab, als die Hellenen in ihrer Perspektive bei den Barbaren Verhaltensweisen der von 
ihnen selbst schon zurückgelegten Kulturstufen entdeckten. Die zeitliche Spannung 
verstärkte sich im Erwartungsraum christlicher Erfahrung. Diese bezieht die Hoff­
nung auf eine Zukunft ein, deren Heilsversprechen schon die Gegenwart prägt, 
wogegen ein Heide der vorchristlichen Vergangenheit verpflichtet bleibe.
Seit der Entdeckung der Kugelgestalt unserer Erde wird die Gleichzeitigkeit dßs 
Ungleichzeitigen zur allgemeinen Erfahrung der auf diesem Globus lebenden 
Völker. Seitdem wird die Geschichte in einem genuinen Sinne verzeitlicht. Die Zeit 
wird mehrschichtig, nicht mehr nur als naturgegeben erfahren, sondern als Vollzugs­
weise und Ergebnis menschlichen Handelns, menschlicher Kultur und vor allem 
menschlicher Technik. Erst seitdem Beschleunigung und Verzögerung Erfahrungs­
differenzen ausmessen, die so oder so auszugleichen ein Leitmotiv politisch-sozialen 
Handelns wird, und erst seitdem sich damit die Erwartung einer planbaren Zu­
kunft verbindet, gibt es den Begriff der Geschichte. ‘Geschichte’ greift als Legi­
timationsbegriff weit über seine wissenschaftliche Verwendung hinaus. Er hat die 
neuzeitlichen Erfahrungen und Hoffnungen in einem Wort gebündelt, das seitdem 
zum Streit- und Schlagwort unserer politisch-sozialen Sprache werden konnte.

Reinhart Koselleck

U. Antike

1. Terminologie

Das Wort ioTOQiri begegnet in unsern .Quellen seit dem 5. Jahrhundert v. Chr., das 
erste Mal bei Herodot, dem pater historiae1. Es bezeichnet dort sowohl Wissen 
wie Erkundung, Forschung und Forschungsergebnis. Man benutzt das Wort des­
wegen heute gern als Terminus für die vielfältigen von Jonien aus betriebenen 
geographischen und ethnographischen Erkundungen („jonische Historie“). Spe- 

1 Herodot, Prooemium. Vgl. 7, 96, 1; 2, 99, 1; 2, 118, 1; 2, 119, 3; 2, 44, 5. Der unter 
den Heraklit-Fragmenten (Nr. 129) aufgeführte Beleg ist vermutlich unecht. Pater 
historiae: Cicero, Leg. 1, 5.

595



a) Entstehung des Kollektlvsingulars Geschichte

historischen Erkenntnis ist diese Einsicht zunächst Vico, dann vor allem Hegel 
und Humboldt zuzuschreiben. Sie auch in der historischen Forschung durchzu­
setzen, war das leidenschaftliche Bemühen Droysens. Nicht ein Bild des Gesche­
henen, sondern was aus den Vergangenheiten ... noch unvergangen ist, bildet den im 
Prozeß des Verstehens zu gewinnenden Gegenstand der Forschung. Und die er­
mittelte Tatsache ist im Verhältnis zu den Zuständen, in die sie hineintritt, deren 
Gegensatz, deren Kritik und Gericht2™.

Horst Günther

V. Die Herausbildung des modernen Geschichtsbegriffs

1. Terminologiegeschichtliche Hinführung

Wenn heute von ‘Geschichte’ die Rede ist, so hat dieser Ausdruck einen Bedeutungs­
umfang und einen Bedeutungsgehalt, die erst im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts 
erreicht worden sind. ‘Die Geschichte’ ist ein moderner Begriff, der trotz seiner 
Fortführung alter Wortbedeutungen fast einer Neuprägung gleichkommt. Termino­
logiegeschichtlich entsteht der Begriff nach zwei langfristigen Vorgängen, die 
schließlich Zusammentreffen und damit einen Erfahrungsraum erschließen, wie er 
zuvor noch nicht formuliert werden konnte. Einmal handelt es sich um die Bildung 
des Kollektivsingulars, der die Summe von Einzelgeschichten in einem gemein­
samen Begriff bündelt. Zum anderen handelt es sich um die Kontamination von 
‘Geschichte’ als Ereignis(-zusamTnenhang) und von ‘Historie’ als Geschichtskunde, 
-erzählung und -Wissenschaft.

a) Die Entstehung des Kollektivsingulars« Die Femininbildung ahd. ‘gisciht’, 
mhd. ‘geschiht’ (daneben ‘seiht’ bzw. ‘schiht’) ist von ahd. scehan, dem Stammverb 
von ‘geschehen’, abgeleitet und bedeutet im Ahd. „Ereignis, Zufall, Hergang“, im 
Mhd. zusätzlich: „was einem Dinge zukommt, Eigenschaft, Weise“; allgemeiner: 
„Wesen, Ding“; ferner, vor allem im Frühneuhochdeutschen: „Begebenheit, Sache“; 
aber auch: „was von einem geschieht, Tat, Werk“; daneben: „eine Folge von Er­
eignissen, Zufall und Schickung“; schließlich im Frühneuhochdeutschen wie 
‘historie’: „Erzählung von Geschehenem“. Damit ist zunehmend der Bereich 
menschlichen Tuns und Erleidens abgesteckt; der Ausdruck konnte pragmata, res 
gestae, gesta, facta, accidens, casus, eventus, fortuna und ähnliche Äquivalente er­
setzen. Um 1300 trat das Neutrum ‘daz geschichte’ hinzu, das sich verbreitete und 
noch bei Luther mit den Bedeutungen: „Begebenheit, Einteilung, Ordnung“ die 
gewöhnliche Form ist .269

268 Droysen, Historik (s. Anm. 236), 316. 20 f. 166.
269 Grimm Bd. 4/1,2 (1897), 3857 ff.; vgl. Benecke/Müller/Zarnoke Bd. 2/2 (1866), 
115 ff.
270 Jablonski 2. Aufl., Bd. 1 (1748), 386.

‘Die Geschichte’ (neben ‘die Geschieht’ und, seit dem 15. Jahrhundert: ‘die Ge­
schichten’) war nun bis tief ins 18. Jahrhundert hinein eine Pluralform, die die 
Summe einzelner Geschichten benannte. Die geschichte sind, heißt es 1748 bei 
Jablonski270, ein spiegel der tugend und läster, darinnen man durch fremde erfahrung 

647



Geschichte V. 1. Herausbildung des modernen Geschichtsbegriffs

lernen kann, was zu tun oder zu lassen sei; sie sind ein denkmal der bösen sowohl als 
der löblichen taten. Oder Baumgarten definiert 1744 in alter Tradition271: Die Ge­
schichte sind ohne allen Zweifel der lehrreichste und nützlichste, als der ergötzlichste 
Teil der Gelehrsamkeit. Noch Herder hat gelegentlich ‘die Geschichte’ in ihrer 
additiven, pluralen Bedeutung verwendet272.

271 Uebersetzung der allgemeinen Welthistorie, dt. v. Siegmund Jakob Baumgarten, 
Bd. 1 (Halle 1744), 59, Vorrede; vgl. Paul E. Geiger, Das Wort „Geschichte“ und seine 
Zusammensetzungen (phil. Diss. Freiburg 1908), 16.
272 Herder, Über die neuere deutsche Literatur (1767/68), SW Bd. 1 (1877), 262.
273 Vgl. Geiger, „Geschichte“, 9; Grimm Bd. 4/1,2, 3863 f.; vgl. Johannes Hennig, 
Die Geschichte des Wortes „Geschichte“, Dt. Vjschr. f. Literaturwiss. u. Geistesgesch. 16 
(1938), 511 ff.
274 Adelung Bd. 2 (1775), 600 f.
276 Carl Friedrich Flögel, Geschichte des menschlichen Verstandes (Breslau 1765), 
Vorrede.
276 Rez. der 3. Aufl. (1776) des in Anm. 275 genannten Werkes, Allg. dt. Bibl. 34 (1778), 
473.

Grammatikalisch konnte nun die alte Pluralform ‘die Geschichte’ auch als Variante 
des femininen Singulars gelesen werden. Begrifflich aber ist in der Umbesetzung 
desselben Wortkörpers ‘die Geschichte’ vom Plural zum Singular eine bewußte 
Leistung zu erkennen. Sie wurde erst in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts 
von zahlreichen geschichtstheoretischen Schriften vorbereitet. Seitdem handelt es 
sich nämlich um den Kollektivsingular, der die Summe einzelner Geschichten als 
„Inbegriff alles in der Welt Geschehenen“ (Grimm) bezeichnet273.
1775 registriert Adelung beide Verwendungen nebeneinander: Die Geschichte, plur. 
et nom. sing. ... Was geschehen ist, eine geschehene Sache, sowohl in weiterer Bedeu­
tung, eine jede, sowohl tätige als leidentliche Veränderung, welche einem Dinge 
widerfährt. In engerer und gewöhnlicherer Bedeutung zielt das Wort auf verschiedene, 
miteinander verbundene Veränderungen, welche zusammengenommen ein gewisses 
Ganzes ausmachen ... In eben diesem Verstünde stehet es oft colleclive und ohne Plural, 
von mehreren geschehenen Begebenheiten einer Art274.
Als Adelung den neuen Kollektivsingular aufspürte, definierte er auch schon seine 
Funktion, nämlich eine Reihe von Begebenheiten in ein zusammenhängendes Gan­
zes zu bündeln. Die ‘Geschichte’ erhielt eine die einzelnen Befunde oder Tatsachen 
übergreifende Bedeutung, wie sie von der Aufklärungshistorie gern betont wurde. 
So schrieb etwa Carl Friedrich Flögel 1765 eine Geschichte des menschlichen Ver­
standes, in der er die Ursachen untersuchte, welche ihn entwickeln und vollkommen 
machen276. Modern gesprochen handelte es sich dabei um einen anthropologischen 
und sozialhistorischen Entwurf, der die Entstehung des rationalen Menschen er­
klären sollte. Daß solche Gesamtvorgänge und ihre Analyse als ‘Geschichte’ be­
zeichnet wurden, wirkte zunächst befremdlich. Noch 1778 monierte ein Rezensent: 
Das Modewort Geschichte ist ein förmlicher Mißbrauch der Sprache, weil in dem Werke 
(von Flögel) höchstens nur in den Beispielen Erzählungen vorkommen276. Die narra­
tive oder exemplarische Bedeutung des Wortes, die bisher vorwaltete und sich auf. 
einzelne Geschichten bezog, verblaßte. Das neue Schlagwort ‘Geschichte’ indizierte 

648



a) Entstehung des Kollektivsingulars Geschichte

einen höheren Abstraktionsgrad, der übergreifende Einheiten geschichtlicher Be- 
weguhg kennzeichnen konnte.
‘Die Geschichte’ war von größerer Komplexität, als die einzelnen Geschichten bisher 
zuließen. Der in dem „Modewort“ angelegte Begriff zielte nun darauf, diese Kom­
plexität als eine genuine Wirklichkeit zu erfassen. Damit wurde eine neue Er­
fahrungswelt erschlossen, eben die der Geschichte. Ein sicheres Indiz dafür sind die 
Umschreibungen ‘Geschichte an und für sich’, ‘Geschichte an sich’, ‘Geschichte 
selbst’ oder ‘Geschichte überhaupt’. Bisher war es unmöglich gewesen, den Terminus 
ohne ein Subjekt zu denken: ‘Geschichte’ bezog sich auf Karl den Großen, auf 
Frankreich usw. In Chladenius’ Worten: Die Begebenheiten, und mithin auch die 
Geschichte sind Veränderungen. Diese aber setzen ein Subjekt, ein dauerhaftes Wesen 
oder Substanz voraus211. Oder eine Geschichte zielte — als Erzählung — auf ein ihr 
zugehöriges Objekt. Das ändert sich, sobald die aufgeklärten Historiken die ‘Ge­
schichte selbst’ zu erfassen trachteten. Die ‘Geschichte an und für sich’ konnte ohne 
ein ihr zugeordnetes Subjekt gedacht werden. Gemessen an der Faktizität der Per­
sonen und Ereignisse war ‘die Geschichte selbst’ ein Metabegriff.
Zunächst freilich meinte die Wendung nur den Ereignisbereich, wie Gundling 1734 
formulierte: Die Historie an sich selbst, quatenus res gestas complectitur, schärffet das 
Judicium nicht, — dazu gehöre die historische Logik278. Oder wie es Hausen 
mit dem deutschen Wort ausdrückte: Die Geschichte an und vor sich selbst ist eine 
Reihe von Begebenheiten, sie hat keine allgemeine Grundsätze und ist demnach als keine 
Wissenschaft zu betrachten210. Bei dieser rationalen Gegenüberstellung eines puren 
Ereignisbereiches und seiner wissenschaftlichen Bearbeitung blieb es aber nicht. 
Der genuine Wirklichkeitsanspruch der Geschichte wuchs, sobald er mehr umfaßte 
als die Summe aller Fakten, die nur aufgezählt zu haben ein dauernder Vorwurf der 
Aufklärer an ihre Vorgänger war.

277 Joh. Martin Chladenius, Allgemeine Geschichtswissenschaft, worinnen der Grund 
zu einer neuen Einsicht in allen Arten der Gelahrtheit geleget wird (Leipzig 1752), 11.
278 Nicolaus Hieronymus Gundling, Academischer Discours über des Freyherm Samuel 
von Pufendorffs Einleitung zu der Historie der vornehmsten Reiche und Staaten (Frank« 
furt 1737), 2.
279 Carl Renatus Hausen, Rede von der Theorie der Geschichte, Vermischte Sehr. 
(Halle 1766), 131.
280 Chladenius, Geschichtswissenschaft, 7.
281 [Gottlieb Jakob Planck], Geschichte der Entstehung, der Veränderungen und der 
Bildung unsers protestantischen Lehrbegriffs, Bd. 1 (Leipzig 1781), IV.

Eine Reihe von Begebenheiten wird eine Geschichte genannt, definierte Chladenius 
1752280. Aber das Wort Reihe bedeutet allhier ... nicht bloß eine Vielheit oder Menge; 
sondern zeigt auch die Verbindung derselben untereinander, und ihren Zusammenhang 
an. Dieser einmal gesehene Zusammenhang, der meist in pragmatischer Absicht als 
ein Geflecht von Ursachen und Wirkungen gedeutet wurde, ließ die Ebene bloßer 
Ereignisse und Begebenheiten unter sich. Es ist die große Geschichte, wie Planck 
1781 sagte, die sich durch so viel kleinere durchschlingt261.
Für die Begriffsgeschichte entscheidend ist nun, daß der Wirkungszusammenhang 
nicht nur als ein rationales Konstrukt gedeutet wurde — über diesen Aspekt handelt 
der nächste Abschnitt —, sondern daß er als ein eigenständiger Bereich erkannt 

649



Geschichte V. 1. Herausbildung des modernen Geschichtsbegriffs

wurde, der in seiner Komplexität alle menschliche Erfahrung leitet. Die Geschichte 
selbst wurde, sprachlich gewendet, zu ihrem eigenen Subjekt.
1767 fragte sich Iselin, ob er nicht seine „Geschichte der Menschheit“ besser „Von 
dem Geiste der Geschichte“ genannt hätte. Ihm schien, dieser Titel würde nicht 
übel stehen um die Absicht und den Inhalt des Werkgens deutlicher auszudrücken282. 
So spricht Thomas Abbt metaphorisch von der Majestät der Geschichte, gegen die 
man sich durch keine Auslegung versündigen dürfe. Oder er meint, daß die Geschichte 
immer von ihrem Anfänge ohne sich aufzuhalten wegrollet, und daß sie wie ein 
Körper von der Natur geordnete Ursachen und Wirkungen und demgemäß eine 
eigene Geschwindigkeit habe283. Jetzt konnte Hausen in Analogie zum Theater der 
Welt auch vom Theater der Geschichte sprechen, das auf die menschlichen Herzen 
einwirke284. Und vier Jahre später — 1774 — hat sich Herder in einer so merk­
würdigen Krisis des menschlichen Geistes, in der man sich befinde, vorgenommen, 
den Saft und Kern aller Geschichte zu suchen285.

282 Isaak Iselin, Tagebuch, 1. 3.1767, zit. Ulrich Im Hoe, Isaak Iselin und die deutsche 
Spätaufklärung (Bem, München 1967), 90. .
283 Thomas Abbt, Briefe, die neueste Litteratur betreffend 12 (1762), 259, 196. Brief; 
ders., Vom Vortrag der Geschichte, Vermischte Werke, Bd. 6 (Frankfurt, Leipzig 1783), 
124 f.
284 C. R. Hausen, Von dem Einfluß der Geschichte auf das menschliche Herz (Halle
1770), 8.
286 Herder, Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit (1774), 
SW Bd. 5 (1891), 589.
286 Joh. Lorenz v. Mosheim, Geschichte der Kirchenverbesserung im sechzehnten Jahr­
hundert, hg. v. Joh. Aug. Christoph v. Einem (Leipzig 1773), 4.
287 [Nikolaus Vogt], Anzeige, wie wir die Geschichte behandelten, benutzten und dar­
stellen werden (Mainz 1783), 19.
288 Jakob Wegelin, Briefe über den Werth der Geschichte (Berlin 1783), 24.

Die einmal als selbständig und selbsttätig entdeckte Geschichte gliedert dann auch 
die Darstellung: die Einteilung aber gibt uns die Geschichte selbst an die Hand288. 
Mehr noch, sie befähigt den Historiker, die Heldensucht der Fürsten abzukühlen, 
besonders wenn die Geschichte selbst die Geschichtsschreiber zu Philosophen bildet281. 
Schritt für Schritt steigert diese Geschichte mit ihrem genuinen und komplexen 
Wirklichkeitsgehalt auch ihren eigenen Wahrheitsanspruch. Die Geschichte selbst, 
wenn man sie allgemein betrachtet, gibt uns die beste Anleitung von den Verhältnissen 
aller verständigen, sittlichen und gesellschaftlichen Wesen, schreibt Wegelin 1783. 
Natur- und Völkerrecht gründen auf ihr, Freiheit und Sittlichkeit sind ohne sie 
nicht erfahrbar. Hieraus entstehet der Begrif) von der sittlichen Welt, oder von dem 
Zusammenhänge aller denkenden und wirksamen Wesen. Dieser allgemeine Begriff ist 
nichts als der Ausdruck der Geschichte überhaupt288. Die Fundierung der historischen 
Aufklärung in einer selber nicht mehr abgeleiteten Geschichte, in der ‘Geschichte 
überhaupt’, war damit auf ihren Begriff gebracht worden.
Die Geschichte rückt auf zu einer letzten Instanz. Sie wird zum Agens menschlichen 
Schicksals oder gesellschaftlichen Fortschritts. In diesem Sinne hatte ADAM Weis­
haupt, indem er bewußt von Einzelereignissen absah, seine „Geschichte der Ver­
vollkommnung des menschlichen Geschlechts“ geschrieben. Dies war eine Geschichte 

650



a) Entstehung des Kollektivsingulars Geschichte

ohne Jahrzahl und Name, wie er stolz registriert; die Geschichte von der Entstehung 
und Entwicklung unserer Leidenschaften und Triebe, die von jetzt an rational be­
herrscht werden müsse: Nun sollen die Schauspieler auftreten und selbst spielen. Aber 
die ‘Geschichte selbst’ wird weiterhin dafür sorgen, daß alles unfehlbar zur Voll­
kommenheit ausschlägt, denn die Geschichte hat noch allezeit selbst die hartnäckigsten 
Irrtümer besiegt289.

289 Adam Weishaupt, Geschichte der Vervollkommnung des menschlichen Geschlechts, 
Bd. 1 (Frankfurt, Leipzig 1788), 228.
290 Augustin, De doctrina christiana 2, 28 (44), CC Bd. 32, 63 (s. Anm. 22). *
291 Luther, Vom Abendmahl Christi, Bekenntnis (1528), WA Bd. 26 (1909), 410.
292 Joh. Georg Hamann, Briefe eines Vaters I (um 1755), SW, hg. v. Josef Nadler, Bd. 4 
(Wien 1952), 217; Golgatha und Scheblemini (1784), SW Bd. 3 (1951), 304; vgl. SW Bd. 1 
(1949), 9. 53. 303; Bd. 2 (1950), 64.176. 386 (Polemik gegen den scharfsinnigen Chladenius); 
Bd. 3, 311. 382.
293 Zum damals neuen Begriff der Tatsache vgl. Reinhart Staats, Der theologiegeschicht­
liche Hintergrund des Begriffes „Tatsache“, Zs. f. Theol. u. Kirche 70 (1973), 316 ff.
294 Thomas Wizenmann, Die Geschichte Jesu nach dem Matthäus als Selbstbeweis ihrer 
Zuverlässigkeit betrachtet, hg. v. Joh. Friedrich Kleuker (Leipzig 1789), 67. 55.

Es liegt nahe, hinter dieser neuen Begrifflichkeit, die die Geschichte als Agens auf 
sich selbst zurückverweist, die versteckte oder verwandelte Vorsehung Gottes zu 
erblicken, was wirkungsgeschichtlich richtig ist. Im Sinne der göttlich offenbarten 
Geschichte hatte z. B. Augustin festgestellt, daß die historischen Darstellungen 
zwar von menschlichen Einrichtungen handelten, daß aber die Geschichte selbst 
(ipsa historia) keine menschliche Einrichtung sei. Denn was einmal geschehen sei 
und nicht mehr rückgängig gemacht werden könne, das gehöre in die Folgeordnung 
der Zeiten (in ordine temporum habenda sunt), deren Stifter und Verwalter Gott 
sei290.
Nun hat zweifellos die Historizität von Jesus als empirischer Quelle der Offenbarung 
stark dazu beigetragen, dem Begriff der Geschichte einen emphatischen Wahrheits­
anspruch zu verleihen. Denn das Sakrament odder geschieht und die wort j so man 
vom sacrament redet / sind zweyerley (Luther)291. Hamann verwendet schon den 
Kollektivsingular, wenn er die Geschichte, die Natur und die Offenbarung als die drei 
Quellen verständiger Einsichten definierte, oder mehr noch, wenn er die Geschichte 
dem Geschehenen konfrontierte: Ohne Autorität (verschwindet) die Wahrheit der 
Geschichte: mit dem Geschehenen selbst?92. Vor allem durch Herder und im schwäbi­
schen Lager der föderaltheologischen Pietisten wurde der moderne Sprachgebrauch 
vorangetrieben. Die Tatsächlichkeit der Geschichte erhält eine eigene Weihe durch 
die Inkarnation Christi293. Die Zeit ist endlich gekommen, schreibt Wizenmann, daß 
man anfängt, die Geschichte Jesu nicht bloß als Spruchbuch für die Dogmatik, sondern 
als hohe Geschichte der Menschheit zu behandeln ... Lieber wollte ich die Philosophie 
aus der Geschichte, als die Geschichte aus der Philosophie bestätigen. Eine einzige neue 
Tatsache könne ganze Systeme umstürzen. Geschichte ist die Quelle, aus der alles 
geschöpft werden muß29^.
Was den neuen Begriff einer ‘Geschichte überhaupt’ auszeichnete, war seine Ver­
zichtleistung, nicht mehr auf Gott zurückverweisen zu müssen. Damit einher ging 
die Freilegung einer nur der Geschichte eigentümlichen Zeit. Sie umfaßt, wie 
Chladenius gegen den landläufigen Sprachgebrauch betont, alle drei temporalen 

651



Geschichte V. 1. Herausbildung des modernen Geschichtsbegriffs

Erstreckungen: Zukünftige Dinge gehören zum Geschichten ... Denn ohngeachtet die 
Erkenntnis des Zukünftigen gegen die Erkenntnis des Vergangenen sehr enge und kurz 
gefasset ist; so haben wir doch mancherlei Einsicht ins Zukünftige, nicht allein durch 
die Offenbarung, sondern auch in der Astronomie und in bürgerlichen Geschäften, so 
wie in der „Artzneykunst“. Und daher muß in der Vernunftlehre der Geschichte dieser 
Begriff allerdings so weitläufig gefasset werden, daß er das Zukünftige unter sich be­
greifet295, Und gegenläufig zur christlichen Erwartung gewinnt diese Geschichte bei 
Chladenius einen grundsätzlich unbegrenzten Horizont: Denn die Geschichte an und 
vor sich hat kein Ende295.

295 Chladenius, Geschichtswissenschaft, 15.
296 Ebd., 147.
297 Kant, Der Streit der Fakultäten (1798), AA Bd. 7 (1907), 62; ders., Anthropologie 
(1798), ebd., 195.
298 Gatterer, Vom historischen Plan (s. Anm. 223), 81.
299 Aristoteles, Poet. 1451 b.
300 Droysen, Historik (s. Anm. 236), 354.

Kant polemisierte später offen gegen den messianischen Geschichtsglauben, der den 
Ablauf der Ereignisse nach einem ordo temporum deuten und begrenzen zu können 
meine, wie es etwa Bengel in seiner Auslegung der Johannes-Apokalypse getan 
habe: als ob sich nicht die Chronologie nach der Geschichte, sondern umgekehrt die 
Geschichte nach der Chronologie richten müßte291.
Damit hatte Kant pointiert, daß die Geschichte mehr sei als die zeitliche Sum­
mierung einzelner Daten, die sich letztlich in einer naturalen Zeit aneinanderreihten. 
Die Freilegung einer genuin geschichtlichen Zeit im Begriff der Geschichte fiel zu­
sammen mit der Erfahrung der „Neuzeit“ (-> Fortschritt). Seitdem sind die Histo­
riker genötigt, Zusammenhänge zu sichten, die sich nicht mehr an der natürlichen 
Generatiönsabfolge der Herrscher, an den Umläufen der Gestirne oder an der 
figuralen Zahlensymbolik der Christen orientieren. Die Geschichte stiftet sich ihre 
eigene Chronologie.
‘Systeme von Begebenheiten’, sagte Gatterer schon 1767, und damit umschrieb 
er den Befund, für den sich der neue Begriff von Geschichte noch nicht eingebürgert 
hatte: Systeme von Begebenheiten haben zwar ihren eigenen Zeitlauf, allein dieser 
richtet sich nicht nach der bürgerlichen Abteilung der Zeit299.
Mit solchen Reflexionen wie über die geschichtliche Zeit wuchs dem Begriff der 
Geschichte jener komplexe Wirklichkeitsgehalt zu, der der ‘Geschichte selbst’ einen 
eigenen Wahrheitsanspruch sicherte. Die aristotelische Deklassierung der Historie, 
die ihr eine bloße Addition chronologischer Fakten zugemutet hatte, wurde ver­
abschiedet299. So war im Medium der Begriffsbildung ein neuer Erfahrungsraum 
erschlossen worden, der die folgende Zeit prägen sollte. Drei Kriterien seien zu­
sammenfassend genannt.
Die Geschichte im kollektiven Singular setzte die Bedingung möglicher Einzel­
geschichten. Alle Einzelgeschichten standen seitdem in einem komplexen Zusam­
menhang, der eine nur ihm eigentümliche, selbständige Wirkungsweise hat. Über 
den Geschichten ist die Geschichte, faßte 1858 Droysen die neue Erfahrungswelt 
der Geschichte zusammen300.
Dfese Erfahrungswelt hatte ihren immanenten Wahrheitsanspruch. Nicht mehr der 

652



b) Kontamination von ‘Historie’ und ‘Geschichte’ Geschichte

antike, immer weitergereichte Topos zählte, daß Geschichten nur schreiben könne, 
wer sie selbst gesehen oder getätigt habe. Geschichte wurde vielmehr schlechthin 
zum Erlebnisraum, der seinerseits historische Urteile freigibt. Über Geschichte kann 
niemand urteilen, wie Goethe feststellte, als wer an sich selber Geschichte erlebt 
hat301.
Schließlich war, um den Rückbezug der Geschichte auf sich selbst als einer letzten 
Instanz zu kennzeichnen, die Wendung von der ‘Geschichte überhaupt’ geprägt 
worden, und wie die entsprechenden Formeln lauten mochten. Der intendierte Sinn 
ging bald in den schlichten Wortgebrauch von ‘Geschichte’ ein. Diese Geschichte als 
Subjekt ihrer selbst wurde zum eigentätigen Agens, so daß Hegel später von der 
Arbeit der Weltgeschichte sprechen konnte302.
In den Jahrzehnten der Vereinfachungen und der Singularisierungen, als aus den 
Freiheiten ‘die Freiheit’ wurde und aus den Revolutionen ‘die Revolution*, da ord­
nete sich ‘die Geschichte’ die einzelnen Geschichten unter. Es ist der Begriff, dem 
im historisch-politischen Sprachhaushalt der Deutschen wohl am ehesten der Platz 
zukommt, den im Französischen die ‘Revolution’ einnimmt. Die ‘Geschichte’ 
wurde schon vor der Französischen Revolution auf ihren neuen Begriff gebracht, 
die revolutionären Ereigniszusammenhänge werden dann das überraschend Ein­
malige dieser neuen Geschichte zu einem gleichsam axiomatischen Erfahrungssatz 
ausmünzen.

b) Die Kontamination von ‘Historie’ und ‘Geschichte’. Die Geschichte, deren 
Sinnzuwachs bisher geschildert wurde, war nicht nur ein neuer Wirklichkeitsbegriff, 
sie war ebenso ein neuer Reüexionsbegriff, Nach 1780 konnte Herder den neuen 
Kollektivsingular für beide Ebenen in einem Satz verwenden: Tatsache ist der Grund 
alles Göttlichen der Religion, und diese kann nur in Geschichte dargestellt, ja sie muß 
selbst fortgehend lebendige Geschichte werden. Geschichte ist also der Grund der Bibel303. 
Was schon die bisherigen Belege durchklingen ließen, soll jetzt aufgewiesen werden: 
daß der neue Erfahrungsraum der Geschichte nur erschlossen wurde, weil die Re­
flexion über sie mit in den Begriff einging. Terminologiegeschichtlich zeigt sich das 
darin, daß im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts der Bedeutungsgehalt von 
‘Historie’ — unter Zurückdrängung dieses Wortes — zur Gänze von ‘Geschichte’ 
aufgesaugt wird.
Seit der Eindeutschung der lateinischen ‘historia’ im 13. Jahrhundert304 hatten 
‘Geschieh t(e)’ und ‘Historie’ deutlich unterscheidbare Bedeutungen behalten, wie 
schon bei Konrad von Megenberg : ... sam die historien sagent, daz sind die 
geschrift von den geschichten in den landen und in den Zeiten303. 1542 reimt Burkart 
Waldis: Wan solch geschichte sein geschehen, / Wie in historien ist zusehen300. Der

801 Goethe, Maximen und Reflexionen, Nr. 217. HA Bd. 12 (1953), 395.
802 Hegel, Vernunft (s. Anm. 236), 182.
803 Herder, Briefe, das Studium der Theologie betreffend (1780/85), SW Bd. 10 (1879), 
257 f. Dazu Staats, „Tatsache“, 327.
304 Heinz Rupp / Oskar Köhler, Historia — Geschichte, Saeculum 2 (1951), 632.
305 Konrad von Megenberg, Buch der Natur (ca. 1350), hg. v. Franz Pfeiffer (Stuttgart 
1861; Ndr. Hildesheim 1971), 358.
306 Burkart Waldis, Streitgedicht (1542), hg. v. Friedrich Koldewey (Halle 1883), 33.

653



Geschichte V. 1. Herausbildung des modernen Geschichtsbegriffs

„objektive“ Ereignis- und Handlungsbereich sowie die „subjektive“ Kunde, Erzäh­
lung oder — später — die Wissenschaft davon konnten bis in das 18. Jahrhundert 
hinein mit getrennter Terminologie erfaßt werden. So heißt es 1705 in der Vorrede zu 
einem geographischen Lexikon: Historie oder Wissenschaft der Geschichten™. Frei­
lich wurde diese Gegenüberstellung selten so rigoros wie in Definitionen eingehalten. 
Die eine Bedeutung färbte die andere ein, wenn auch in ungleich starker Weise.
Die Überlappung beider Bedeutungsfelder konstatieren die Vokabularien des 
15. Jahrhunderts: ‘historia’ wird übersetzt mit: eyn geschehen, eyn ding dz gesehen 
ist, geschieht, ein gescriben red der getad as es gescach und historié (history)™. Sowohl 
geschehen ding Wie historié stehen nun für ‘historia’, die als res facta definiert wird 
und als ein geschicht-erzelung einer geschehenen sach beides in eins bedeutet309. Diese 
Ausweitung der ‘Historie’ auf die Geschehnisse selber oder deren Ablauf bleibt auf 
der Ebene der Wörterbücher durchgehend erhalten310. In der historischen Literatur

307 zit. Geiger, „Geschichte“, 15 mit typischem Plural, wenn auch mit der neuen Plural­
form ‘Geschichten’.
308 Lorenz Diefenbach, Glossarium Latino-Germanicum mediae et infimae aetatis 
(Frankfurt 1857), 279.
309 Vocabularius incipiens Teutonicum ante Latinum (Nürnberg 1482), 47r. 62r; Vocabu- 
larius gemma gemmarum (Straßburg 1508), 58v; Petrus Dasypodius, Dictionarium 
Latino-Germanicum, lat.-dt. Tl. (Straßburg 1536; Ndr. Hildesheim 1974), 93r.
310 Vocabularius incipiens Teutonicum ante Latinum, 47r: Geschehen ding, historia. unde 
historiographus. ein Schreiber der geschieht; ebd., 62r: Historie, historia. vulgare geschehen 
ding; Vocabularius gemma gemmarum, 58v: Historia est res facta: ein geschehen ding 
oder history. Historiographus est scriptor historiarum: ein historien schryber; Dasypodius, 
Dictionarium, 93r: Historia, Ein geschieht! erzelung einer geschehenen sach. Historiens, 
et Historiographus, ein geschichtschreiber; vgl. ebd., 3r: Acta, Handlungen[geschichten; 
ebd., 67r: Factum, Ein geschieht oder that; ebd., dt.-lat. Tl. 332v: Geschehen. Fieri. 
orderilich Geschicht[da alle umbstend gemeldet werden. Historia Geschichtbuch auff färliche 
leuÿjoder ein jarbuch. Annales; vgl. ebd., 437r: Thaat [geschieht. Factum; Jacob 
Schöpper, Synonyma. Das ist/Mancherley gattungen Deutscher worter/so im Grund 
einerley bedeutung haben (Dortmund 1550), Ndr. hg. v. Karl Schulte-Kemminghausen 
(Dortmund 1927), 29: Facinus: That / geschieht / handel; Maaler (1561), vgl. Anm. 
314; Johannes Frisius, Dictionarium Latinogermanicum (Ausg. Zürich 1574), 630: 
Historia. Ein history / Ein geschieht / Ein ordenliche erzellung und erklärung waarhaffter / 
gründlicher unn geschächner dingen; Georg Hentsch, Teutsche Sprach und Weißheit. 
Thesaurus linguae et sapientiae Germanicae, Bd. 1 (Augsburg 1616), 1530 f. 1534: Ge­
schehen I sich zu tragen / begeben / begegnen / fieri, evenire, cadere, incidere, accidere, contin­
gere, venire, evenire usu, gen, confore. Der.(ivativum) Geschieht / es geschieht / evenit, 
accidit. Geschieht / eventus, acta, actum, gestum, historia. Geschehen ding / gesta, res actae, 
res gestae. Geschieht / es geschieht / accidit, contingit. Siehe geschehen. Geschieht / (die) 
historia. Geschieht / eines thun und lassen / actus hujus actus. Der. (ivativum) Ge­
schieht I that I acta, gesta ' historia ... Geschichten und Handlungen / acta; Dict. 
franç.-all.-lat. (Dhuez; Leyden 1642), 149: Geschieht / That / Acte, Gesta, Facta. 
Histori I Histoire, Historia. Historie, Ein Geschieht / und Geschichtbuch / Historia, Dict. 
franç.-all.-lat. (1675), 617: histoire, narré, eine Erzehlung / Geschieht / Historia, narratio, 
enarratio. Histoire digerée, par suitte d’années. Ein Geschichtbuch nach Ordnung der Zeit 
eingerichtet / Gestarum rerum annales. historier, descrire, Beschreiben / in einer Geschieht 
verfassen / Describere; Stieler (1691), 1746: Geschieht / die / factum, historia, actum, res 

654



b) Kontamination von ‘Historie’ und ‘Geschichte’ Geschichte

dagegen setzt sich in Anlehnung an die lateinische Gelehrtensprache die von Cicero 
herrührende Definition durch: Die Historie, sagt Hederich 1711, ist eine wahrhafte 
Erzählung geschehener Dinge311. Eine auf den Sachzusammenhang selber zielende 
Wendung, wie sie bei Leibniz einmal auftaucht, ist äußerst selten geblieben: 
... daß kein Chur- und Fürst mehr bei dem publico thut, und also mehr an der Univer­
sal Histori dieser Zeit theil nimmt als Chur-Brandenburg312.
Während ‘Historie’ gegen ihre Einfärbung durch ‘Geschichte’ vergleichsweise 
immun blieb, setzte sich die Gegenübertragung der Bedeutungen von ‘Historie’ auf 
‘Geschichte’ sehr viel schneller und sehr viel gründlicher durch. Luther schon ver­
wendete ‘Geschicht(e)’ in beiderlei Sinn von „Begebenheit“ und von „Erzählung“, 
einmal sogar im selben Satz: Die geschieht aber des koniges Dauid beyde die ersten 
und letzten sihe die sind geschrieben unter den geschickten Samuel313. Josua Maaler 
verbuchte 1561 für "Geschichte": ein ordenliche Erzellung und erklärung waarhaßter, 
grundtlicher und geschächner dingen, daneben: Geschichten und handlungen. Acta314. 
In den Büchertiteln des 17. Jahrhunderts werden deshalb gerne Doppelformen be­
nutzt wie „Historie und/oder Geschichte von ... “315, womit die Unterscheidbarkeit, 
aber ebenso schon die Konvergenz von Ereigniszusammenhang und Erzählung aus­
gedrückt werden mochte. Es war schließlich nicht der Ausdruck ‘Historie’, sondern 
‘Geschichte’, der beide Bedeutungsfelder ineinander blendete. Der berühmte Buch­
titel Joh. Joachim Winckelmanns: Geschichte der Kunst des Altertums hat 1764 
beide Bedeutungen so sehr auf einen gemeinsamen Nenner gebracht316, daß aus dem 
Wort nicht mehr abgeleitet werden kann, ob die Betonung auf dem erzählten Ge­
genstandsbereich oder auf der Darstellung liegt. Seit der Jahrhundertmitte ver­
drängt die Überschrift ‘Geschichte’ zunehmend die ‘Historie’ aus den Titeln 

gestae. Geschieht erzehlen / historiam narrare, commemorare. Geschichte schreiben / scribere 
res gestas, monumenta factorum componere; Pomey, Grand Dict. Royal (1715), t. 1, 485: 
Histoire, haec historia, haec narratio, eine Geschieht / Geschichts-Erzählung; ebd., t. 2, 144: 
Historia, histoire, rapport des choses véritables, eine Historie, eine wahrhaftige Erzählung 
geschehener Dinge; ebd., t. 3, 129: Geschieht / Tat / acte, histoire, g esta, facta; Christoph 
Ernst Steinbach, Vollständiges Deutsches Wörter-Buch, Bd. 2 (Breslau 1734; Ndr. 
Hildesheim 1973), 395: Geschichte (die) factum, res gesta, historia; Frisch, Dt.-lat. Wb., 
Bd. 2 (1741), 176: Schicht, Geschichte, ist veraltet, und Geschichte von geschehen, geblieben 
(...) factum, historia, s. Historie; ebd., 168: Schehen, Geschehen, fieri, evenire, accidere; 
ebd., Bd. 1, 456: Historie, vom lat. historia, Geschicht-Beschreibung oder Erzählung dessen, 
was bei etwas nötig ist ... Eine Historie von etwas schreiben, historiae aliquid mandare eines 
Dings Historie schreiben, historiam scribere, res gestas scribere.
311 Benjamin Hederich, Anleitung zu den fümehmsten historischen Wissenschaften, 
2. Aufl. (Wittenberg 1711), 186.
312 Leibniz, Werke, hg. v. Amo Klopp, 1. R., Bd. 10 (Hannover 1877), 33.
313 Luther, 1. Chron. 30, 29 [Zerbster Handschrift 1523; moderne Zählung: 29, 29], 
WA Dt. Bibel, Bd. 1 (1906), 281 f.
314 Maaler (1561), 195 b.
315 Vgl. Geiger, „Geschichte“, 14.
316 J. J. Winckelmann, Geschichte der Kunst des Altertums, SW, hg. v. Joseph Eiselein, 
Bd. 3 (Donaueschingen 1825).

655



Geschichte V. 1. Herausbildung des modernen Geschichtsbegriffs

historischer Bücher317; die wenigen Titel mit ‘Historie’ entsprechen zahlenmäßig 
denen mit dem Plural ‘Geschichten’318.

317 Vgl. Wilhelm Heinsius, Allgemeines Bücher-Lexikon oder vollständiges Alpha­
betisches Verzeichniß der von 1700 bis zum Ende 1810 erschienenen Bücher, 2. Aufl., 
Bd. 2 (Leipzig 1812), 82 ff. 391 f.
318 Ohr. Gottlob Kayser, Index locupletissimus librorum. Vollständiges Bücher­
Lexicon, enthaltend alle von 1750 bis zu Ende des Jahres 1832 in Deutschland und in 
den angrenzenden Ländern gedruckten Bücher, Bd. 2 (Leipzig 1834), 355 ff. 368; Bd. 3 
(1835), 155.
319 Winckelmann, Geschichte der Kunst, 9, Vorrede.
320 Vgl. Koselleck, Historia Magistra Vitae (s. Anm. 224), 196 ff.
321 Melanchthon, Brief an Christoph Stalberg v. 1526, CR Bd. 1 (1834), 837.
322 Samuel Pufendorf, Einleitung zu der Historie der Vornehmsten Reiche und Staaten 
(Frankfurt 1682), lr, Vorrede.
323 Pomey, Grand Dict. Royal, t. 1 (1715), 485.
324 Charles Rollin, Historie alter Zeiten und Völcker, Bd. 12 (dt. Dresden, Leipzig 
1748), 221.

Winckelmann erläuterte den als neu empfundenen Begriff, indem er besonders auf 
die systematische Absicht verwies, die ihn leitete: Die Geschichte der Kunst des 
Altertums, welche ich zu schreiben unternommen habe, ist keine bloße Erzählung der 
Zeitfolge und der Veränderungen in derselben, sondern ich nehme das Wort Geschichte 
in der weiteren Bedeutung, welche dasselbe in der griechischen Sprache hat, und meine 
Absicht ist, einen Versuch eines Lehrgebäudes zu liefern319.
Damit hatte Winckelmann die zweite Quelle genannt, aus der sich der moderne 
Kollektivsingular speiste. Eine ‘Geschichte’ zu denken, die über die chronologische 
Erzählung von Veränderungen hinausführen sollte, war eine theoretische Leistung. 
Sie ließ die Wirklichkeit der Geschichte in ein ‘Lehrgebäude’ einmünden, ohne das 
die mehr als ereignishafte Geschichte gar nicht erkannt werden konnte. Nur in 
der Reflexion über die einzelnen Geschichten wurde ‘die Geschichte’ freigelegt.
Wortgeschichtlich leistete hier die ‘Historie’ Hilfestellung, wie sie von den zahl­
reichen Kunst- und Methodenlehren der Geschichtsschreibung seit dem Humanismus 
dauernd bedacht und definiert wurde. Die ‘Historie’ als Lehre oder als wissenschaft­
liche Disziplin konnte immer schon reflexiv und ohne Objekt verwendet werden. 
Seit Cicero war die gesammelte Kunde von den einzelnen Geschichten kollektiv 
unter dem Terminus ‘historia’ subsummiert worden: Historia magistra vita^23. 
Um nur ein wirkungsgeschichtlich wichtiges Zeugnis der zahllosen Wendungen zu 
nennen, die die Lehrfunktion dieser historia betonen: Porro, sagte Melanchthon, 
non alia pars litwarum plus aut voluptatis aut utilitatis adfert studiosis, quam histo­
ria391. Pufenborf war wohl der erste, der 1682 das kritisch gesichtete Wissen von 
den zu lehrenden Geschichten eine Wissenschaft nannte. Die Historie (sey) die 
anmutigste und nützlichste Wissenschaft322.
Diese Bedeutung ging nun scheinbar zwanglos auf ‘die Geschichte’ über. Pomey 
mußte 1715 Historia noch mit Geschichts-Beschreibung übersetzen, als er die cice­
ronischen Topoi aufführte: Die Geschichts-Beschreibung ist ein Zeuge der Zeit, ein 
Licht der Wahrheit, eine Lehrmeisterin des Lebens, und eine Erzählerin aller Dinge, 
so vor uns geschehen323. Der Übersetzer Rollins kann 1748 bereits den deutschen 
Kollektivsingular dafür einsetzen: Die Geschichte ist mit Recht die Zeugin der Zeit321.

656



b) Kontamination von ‘Historie’ und ‘Geschichte’ Geschichte

Seitdem wird es schwierig, die ‘wirkliche’ Geschichte oder die als wirksam 
reflektierte Geschichte auseinanderzuhalten. Friedrich der Grosse stutzte noch, 
als ihm der Bibliothekar Joh. Erich Biester sagte, er habe vorzüglich sich mit 
der Geschichte beschäftigt. Der König fragte ihn, ob dies soviel bedeute, als Historie, 
weil ihm das deutsche Wort nicht geläufig war, wie der Referent erläuterte. Das 
Wort wird er gekannt haben, aber nicht den reflexiven Sinn, der im neuen Kollektiv­
singulär enthalten war325. 1777 heißt es schon ganz selbstverständlich, daß Iselin 
beabsichtigt hatte, die Geschichte zu studieren und Lehrer der Geschichte zu werden326. 
Adelung schließlich registrierte 1775 den Sieg der ‘Geschichte’. Der Ausdruck hat 
drei gleichrangige Bedeutungen, die er seitdem nicht mehr verloren hat: 1. Was 
geschehen ist, eine geschehene Sache ... 2. Die Erzählung solcher Geschichte oder 
geschehenen Begebenheiten; die Historie ... 3. Die Kenntnis der geschehenen Begeben­
heiten, die Geschichtkunde; ohne Plural. Die Geschichte ist die zuverlässigste Lehr­
meisterin der Moral, wie der letzte Punkt erläutert wird. In dem knappen Artikel 
über ‘Die Historie’ tauchen dieselben Definitionen auf, und Adelung fügt hinzu: 
In allen diesen Bedeutungen ist nunmehr, wenigstens in der anständigen Schreibart, 
dafür das deutsche Geschichte gangbarer327.

325 Hofrat Böttiger, Erinnerungen an das literarische Berlin im August 1796, in: Über­
lieferungen zur Geschichte, Literatur und Kunst der Vor- und Mitwelt, hg. v. Friedr. 
Adolph Ebert, Bd. 2/1 (Dresden 1827), 42.
326 Ephemeriden der Menschheit, hg. v. Isaak Iselin, 11. Stück (1777), 122 f., Anm.
327 Adelung Bd. 2 (1775), 600 f. 1210 f.
328 Heinr. Martin Köster, Art. Geschichte, Dt. Enc., Bd. 12 (1787), 67; ders., Art. 
Historie, Philosophie der Historie, ebd., Bd. 15 (1790), 649. Vgl. ferner den wortgeschicht­
lichen Exkurs von Gustav Hertzberg, Art. Geschichte, Ersch/Gruber 1. Sect., Bd. 62 
(1856), 343, Anm. 2, der Wilhelm Wachsmuth, Entwurf einer Theorie der Geschichte 
(Halle 1820), 2 ff. referiert und dessen Unterscheidungen bei uns im Folgenden wieder 
auftauchen.

Nun könnte man diesen Befund, den Adelung sicher auch in sprachpolitischer 
Absicht registriert hat, rein onomasiologisch deuten, daß der Bedeutungsraum eines 
Wortes — ‘Historie’ — eben von einem anderen Wort — ‘Geschichte’ — über­
nommen worden sei. Die Wortgeschichte hat aber gezeigt, daß solche Konvergenzen 
seit dem späten Mittelalter möglich und auch üblich waren. Auch ist nicht ent­
scheidend, daß ‘Historie’ jetzt ganz im Sinne von ‘Geschichte’ gebraucht werden 
konnte, was uns die „Deutsche Encyclopädie“, trotz gelehrter Differenzierungen, 
bestätigt328. Entscheidend war, daß im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts eine 
Schwelle überschritten wurde. Die drei Ebenen: Sachverhalt, Darstellung und 
Wissenschaft davon wurden jetzt als ‘Geschichte’ auf einen einzigen gemeinsamen 
Begriff gebracht. Es handelte sich, wenn der gesamte damalige Wortgebrauch 
berücksichtigt wird, um die Fusion des neuen Wirkhchkeitsbegriffes von ‘Geschichte 
überhaupt’ mit den Reflexionen, die diese Wirklichkeit überhaupt erst begreifen 
lehrte. ‘Geschichte’ war, überspitzt formuliert, eine Art transzendentaler Kate­
gorie, die auf die Bedingung der Möglichkeit von Geschichten zielte.
Als Hegel ieststellte: Geschichte vereinigt in unserer Sprache d,ie objektive sowohl 
und subjektive Seite und bedeutet ebensowohl die historiam rerum gestarum als die res 
gestas selbst —, da erachtete er diesen Befund nicht als äußerliche Zufälligkeit, Die 

42—90386/1 657



Geschichte V. 2. ‘Die Geschichte* als Geschichtsphilosophie

eigentlich geschichtlichen Taten und Begebenheiten, die den vorgeschichtlichen Raum 
natürlicher Geschehnisse hinter sich ließen, seien nur zugleich mit ihrer Verarbei­
tung im Medium der Geschichtserzählung entstanden329. Das eine verweist auf das 
andere und umgekehrt. Oder wie Droysen später die Seinsweise der Geschichte 
an ihr Bewußtsein zurückband: Das Wissen von ihr ist sie selbst330.
Damit waren der neue Wirklichkeitsbegriff und der neue Reflexionsbegriff zur 
Deckung gebracht. Wissenschaftstheoretisch führte diese Konvergenz zu zahlrei­
chen Ungenauigkeiten und Unklarheiten. Niebuhr331 und nach ihm viele andere 
suchten deshalb den Wortgebrauch wieder zu differenzieren. Die Vergeblichkeit 
dieser Bemühungen verweist uns darauf, daß die ‘Geschichte’ als sozialer und als 
politischer Begriff mehr oder weniger, jedenfalls anderes leistete: er wurde zu 
einem umfassenden, überwissenschaftlichen Begriff, der die neuzeitliche Erfahrung 
einer selbsttätigen Geschichte in die Reflexion der sie vollziehenden oder erleiden­
den Menschen einzuholen nötigt.

2. ‘Die Geschichte9 als Geschichtsphilosophie

Wie sehr die neue Wirklichkeit der ‘Geschichte überhaupt’ erst durch die Reflexion 
auf ihren Begriff gebrachl worden war, zeigt die parallele Wortbildung ‘Geschichts­
philosophie’. Die Freilegung der ‘Geschichte überhaupt’ fiel zusammen mit der 
Entstehung der Geschichtsphilosophie. Wer den neuen Ausdruck: Philosophie der 
Geschichte verwende, schrieb Köster 1790 in der „Deutschen Encyclopädie“332, 
der müsse sich nur merken, daß dieses keine eigentliche und besondere Wissenschaft 
sei, wie man bei dem ersten Anblick dieses Ausdrucks leicht glauben möchte. Denn es 
ist, wofern ein ganzer Teil der Historie oder eine ganze historische Wissenschaft so 
abgehandelt wird, weiter nichts als Historie an sich selbst. Schon die pragmatische 
Geschichtsschreibung, die aus eigenen und fremden Erfahrungen Schlüsse ziehe, 
verdiene diesen Namen, ebenso die historische Critik, die Wahrheit von Wahrschein­
lichkeit unterscheiden lehre, und deshalb könne man auch die Logik der Geschichte 
oder die Theorie der Historie so nennen. Mit dem registrierten Sprachgebrauch faßte 
Köster den neuen Befund zusammen.
Es war eine Leistung der Aufklärungsphilosophie, kraft derer sich die Historie als 
Wissenschaft von der sie flankierenden Rhetorik und Moralphilosophie ablöste und 
aus der ihr übergeordneten Theologie und Jurisprudenz befreite.
Daß die Historie, die bisher vom Einzelnen und Besonderen und vom Zufälligen 
handelte, der „Philosophie“ fähig sei, verstand sich nicht von selbst. Während sich 
die historisch-philologischen Methoden und die Hilfswissenschaften schon seit dem 
Humanismus verselbständigt hatten, wurde die Historie als solche erst zu einer 
eigenen Wissenschaft, als sie — in der ‘Geschichte überhaupt’ — einen neuen 
Erfahrungsraum gewonnen hatte. Seitdem konnte sie auch ihren spezifischen 
„Gegenstandsbereich“ freilegen. Die Ausbildung der Geschichtsphilosophie indiziert

829 Hegel, Vernunft (s. Anm. 236), 164.
330 Droysen, Historik (s. Anm. 236), 331; ferner: ebd., 325. 357»
331 Vgl. Anm. 361.
332 Köster, Art. Historie, 666.

658



a) Die ästhetische Reflexion Geschichte

diesen Vorgang. Drei Schritte haben dahin geführt: die ästhetische Reflexion, die 
Moralisierung der Geschichten und die Hypothesenbildung, die eine theologische 
Geschichtsdeutung durch den Rekurs auf eine „natürliche“ Geschichte zu über­
holen suchte.

a) Die ästhetische Reflexion. Im Vorfeld der Geschichtsphilosophie wurden Histo­
rik und Poetik neu aufeinander zugeordnet, deren Verhältnisbestimmung ein antikes, 
seit dem Humanismus immer wieder aufgegriffenes Thema war. Schematisch läßt 
sich die Beziehung zwischen Historie und Dichtung durch zwei Extrempositionen 
kennzeichnen, die eine gleitende Skala von Zuordnungen ermöglichten .333

333 Klaus Heitmann, Das Verhältnis von Dichtung und Geschichtsschreibung in älterer 
Theorie, Arch. f. Kulturgesch. 52 (1970), 244 ff.
334 François de Fénelon, Lettre à M. Dacier sur les occupations de l’Académie, Oeuvres
compl., t. 6 (Paris 1850), 639.
336 Joh. Christoph Gottsched, Versuch einer Critischen Dichtkunst, 3. Aufl. (Leipzig 
1742), 354; vgl. Fritz Winterling, Das Bild der Geschichte in Drama und Dramentheorie 
Gottscheds und Bodmers (phil. Diss. Frankfurt 1955; Mschr.), 15. Zum ganzen Rolf 
Reichardt, Historik und Poetik in der deutschen und französischen Aufklärung (Staats­
arbeit Heidelberg 1966; Mschr.); zur Metapher der nackten Wahrheit in ihren geschicht­
lichen Transformationen; Hans Blumenberg, Paradigmen einer Metaphorologie, Arch, 
f. Begriffsgesch. 6 (1960), 47 ff.
3att Aristoteles, Poet. 1451 b; 1459 a.
337 Lessing, Über den Beweis des Geistes und der Kraft (1777), Sämtl. Sehr., Bd. 13 
(1897), 5. ’
338 Ders., Abhandlungen über die Fabel (1757), Sämtl. Sehr., Bd. 7 (1891), 446.
339 Ders., Briefe, die neueste Literatur betreffend, Nr. 63. Sämtl. Sehr., Bd. 8 (1892), 168.

Entweder wird der Wahrheitsgehalt der Historie höher eingestuft als in der Dich­
tung, denn wer sich mit den res factac abgebe, müsse die Wahrheit selbst zeigen, 
während die res fictae zur Lüge verleiten. Historiker dieser Position bedienten sich 
gern der seit Lukian weitergereichten Spiegelmetapher, um ihren Auftrag zu defi­
nieren, die ‘nackte Wahrheit’ zu schildern. Die Historie habe eine nudité si noble et 
si majestueuse, schrieb 1714 Fénelon, so daß sie keiner poetischen Ausschmückung 
bedürfe334. Die nackte Wahrheit zu sagen, das ist die Begebenheiten, die sich zugetragen 
haben, ohne alle Schminke zu Mzähl?,n> so bestätigt Gottsched diese Aufgabe der 
Historiker335.
Gegen die erkenntnistheoretische Unbekümmertheit, die aus solchen Sätzen sprach, 
berief sich die andere Position auf Aristoteles336. Aristoteles hatte die Historie 
gegenüber der Dichtung abgewertet, weil sie sich nur nach dem Ablauf der Zeit 
richte, in der vielerlei geschehe, wie es sich gerade trifft. Sie erzähle, was geschehen 
ist, während die Dichtung erzählt, was geschehen könnte. Die Dichtung zielt auf das 
Mögliche und das Allgemeine, weshalb sie philosophischer und bedeutender als die 
Historie sei. Wie es Lessing, der Aristoteliker im 18. Jahrhundert, formulierte: 
Zufällige Geschichtswahrheiten können der Beweis von notwendigen Vernunftswahr­
heiten nie werden331, daher habe auch die innere Wahrscheinlichkeit der Dichtung 
eine höhere Kraft als das oft fragwürdige historisch Wahre338. Im Unterschied zum 
Historiker ist der Dichter ... Herr über die Geschichte; und er kann die Begebenheiten 
so nahe zusammenrücken als er will339, wie es Lessing moderner ausdrückt. Infolge 

659



Geschichte V. 2. ‘Die Geschichte9 als Geschichtsphilosophie

seiner aristotelischen Vorbehalte gegen historische Erkenntnis verwundert es nicht, 
daß Lessing dort, wo er — 1784 — selber als Geschichtsphilosoph auftrat, in seiner 
„Erziehung des Menschengeschlechts“, auf den Ausdruck ‘Geschichte’ verzichtete. 
Das zeigt negativ, wie langsam sich der neue, philosophisch imprägnierte Terminus 
‘Geschichte’ durchgesetzt hatte.
Daß die Geschichte der Philosophie fähig wurde, war nun keineswegs auf den Sieg 
eines der beiden Lager zurückzuführen, die bisher schematisch verkürzt skizziert 
wurden. Weder die Vertreter der ‘nackten Wahrheit’, also die Wegbereiter der 
‘Geschichte selbst’, setzten sich durch, noch die Verfechter der überlegenen Dich­
tung, die ihre Darstellung den Regeln einer immanenten Möglichkeit unterwarfen. 
Vielmehr gingen beide Lager eine Fusion ein, bei der die Historie von der allgemeine­
ren Wahrheit der Dichtung, von ihrer inneren Plausibilität, profitierte — wie um­
gekehrt die Dichtung sich zunehmend dem Anspruch geschichtlicher Wirklichkeit 
stellte. Das Ergebnis wird schließlich signalisiert in der Geschichtsphilosophie.
Schon Bodin hatte — im Unterschied zu Bacon — die Historie entschieden auf­
gewertet. Ohne ihre heiligen Gesetze (sacrae historiae leges) käme niemand im Leben 
aus, selbst die Philosophie versage ohne die historischen dicta, facta, consilia: dank 
ihrer könne man sich auf die Zukunft cinrichtcn340. Es war nun gerade das Reich 
der Wahrscheinlichkeit, das die menschliche Historie — im Gegensatz zur mathe­
matischen oder zur religiösen Wahrheit — auszeichne und aus deren Ungewißheiten 
und Wirrnissen die Philosophistorici ihre Einsichten gewönnen341.

340 Bodin, Methodus ad fachem cognitionem historiarum (1572), Oeuvres philos., éd. 
Pierre Mesnard (Paris 1951), 112 a. .
341 Ebd., 114 f. 138 b. Zur Begriffsgeschichte der Wahrscheinlichkeit s. Blumenberg, 
Paradigmen, 88 ff.
342 Leibniz, Monadologie, § 33. Philos. Sehr., hg. v. C. J. Gerhardt, Bd. 6 (Berlin 1885), 
612; ders., Theodizee, §§ 36 ff., ebd., 123 ff.; ders., Discours de métaphysique, Philos. 
Sehr., Bd. 4 (1880), 427 ff.
343 Zedler Bd. 13 (1735), 283, Art. Historie.

In dieser Bescheidung lag auf die Länge der Gewinn, denn in der folgenden Ausein­
andersetzung mit der cartesischen und pyrrhonistischen Kritik an der Unsicherheit 
und Un Zuverlässigkeit historischer Aussagen wurde jener Bereich der vérités de 
faits freigelegt, deren Gegenteil mit Leibniz zwar denkmöglich war, deren Tat­
sächlichkeit aber nach Graden der Wahrscheinlichkeit wissenschaftlich eruiert wer­
den konnte342.
Ob man es nun zwar in der Historie zu einer vollkommenen Gewißheit nicht bringen 
kann, resümiert Zedler 1735 den Sieg über den Pyrrhonismus, so hat doch dabei 
die Wahrscheinlichkeit, welche gleichfalls eine Art der Wahrheit ist, statt. Wer eine 
Historie beurteilen wolle, müsse fragen nach der Geschichte selber, inwiefern dieselbe 
möglich ist, oder nicht3^3. Damit hatte die Historie im Rahmen der aristotelischen 
Abschichtung einen Rang erklommen, der sie in die Nähe der Dichtung rückte. 
Nicht nur die Wirklichkeit wurde erfragt, sondern zunächst einmal die Bedingungen 
ihrer Möglichkeit. Darauf aber war auch die Dichtung verpflichtet. Einmal unter 
einen gemeinsamen rationalen Anspruch gestellt, konnte auch ihr Nutzen gemein­
sam definiert werden : Le but principal de VHistoire, aussi bien que de la poésie, doit 

660



a) Die ästhetische Reflexion Geschichte

être d'enseigner lu prudence et lu vertu pur des exemples, et puis de montrer le vice 
d'une manière qui en donne de l'aversion, et qui porte ou serve à V éviter^.
Innerhalb der Dichtung war es die neue Gattung des bürgerlichen Romans, die nun 
ihrerseits dem Postulat einer geschichtlichen Tatsachentreue unterworfen wurde. 
Wie in zwei kommunizierenden Röhren wurden Historie und Roman einander an­
geglichen. Glaubwürdigkeit und Überzeugungskraft des Romans wuchsen im Maß, 
als er sich einer ‘wahrhaftigen Historie’ annäherte. Bezeichnend für diesen Vorgang, 
dem offensichtlich eine realitätsbezogene Lesererwartung entsprach, ist der rapide 
Titelwechsel in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts345. Um der Vermutung nach 
Wirklichkeitsgemäßheit zu genügen, wurden die französischen Romane gern 
‘Histoire’ oder ‘Mémoires’ genannt. Der Versuch von Charles Sorel, die alte 
Trennung zwischen Roman und Historie aufrechtzuerhalten, setzte sich nicht durch : 
Il ne faut pas se persuader que quelque roman que. ce soit puisse jamais valoir une 
vraie histoire, ni que Von doive approuver que l’histoire tienne en quelque sorte du 
roman^.

344 Leibniz, Theodizee, § 148. Philos. Sehr., Bd. 6, 198.
345 P. S. Jones, A List from French Prose Fiction from 1700 to 1750 (phil. Diss. Columbia 
University; New York 1939), Introd.; dazu: Livre et société dans la France du XVIIIe 
siècle, éd. François Furet (Paris, Den Haag 1970).
346 Charles Sorel, De la connaissance de bons livres ou Examen de plusieurs autheurs 
(1671), zit. Gustave Dulong, L’abbé de Saint-Réal. Etude sur les rapports de l’histoire 
et du roman au 17e siècle, t. 1 (Paris 1921), 69.
347 Denis Diderot, De la poésie dramatique (1758), Oeuvres compl., éd. J. Assézat, t. 7 
(Paris 1875), 335, vgl. 327 f.
348 Ders., Éloge de Richardson (1761), Oeuvres, t. 5 (1875), 221, vgl. 215. 218.

Durch die Verschränkung von Poetik und Historik wurde vielmehr der neue, kom­
plexe Geschichtsbegriff freigesetzt, der die höhere Wahrheit von Philosophie und 
Dichtung an die historische Tatsächlichkeit zurückband. So benutzte Diderot die 
aristotelischen Kategorien dos Wahren, Wahrscheinlichen und Möglichen, um den 
Vergleich von ‘histoire’ und ‘poésie’ durchzuführen. L'art poétique serait donc bien 
avancé, si le traité de la certitude historique était fait^1. Und seine „Éloge de Richard­
son“ zeigt 1762, wie sich unter der Hand Diderots der Begriff der Geschichte aus 
seinen aristotelischen Fesseln befreit. Die Historie sei oft voller Lügen und zeige nur 
Ausschnitte oder befristete Ereignisse, heißt es noch herkömmlich. Anders der 
Roman Richardsons, er handle von der Gesellschaft und ihren Sitten, seine Wahr­
heit umfasse alle Räume und Zeiten des Menschengeschlechts, j'oserai dire que 
souvent l'histoire est un mauvais roman; et que le roman comme tu l'as fait, est une 
bonne histoire!3^
In Deutschland vollzieht sich eine ähnliche Aufwertung. Johann Wilhelm von 
Stubenberg prägte 1664 für den Roman den Ausdruck Geschicht-Gedicht, um dessen 
Rückbindung an die Wirklichkeit zu kennzeichnen. Die Geschwister Scudéry 
behandeln in ihrer „Clélie“, wie er sagte, lauter wahre beglaubte Geschichten vor und 
an sich selbst / denen sie aber solche mögliche / wahrscheinige / vernunftmässige Zu­
fälle beydichten / die ihnen Anlaß und Fug geben / ihre Sitten- und Tugendlehren ... 
schicklich anzutragen. Birken fügte in seiner Poetik noch den Ausdruck Gedicht-

661



Geschichte V. 2. ‘Die Geschichte9 als Geschichtsphilosophie

Geschieht hinzu349, um das Epos vom Roman zu unterscheiden. Seitdem erscheinen 
„die Grenzen dichterischer und wahrscheinlicher Erfindung ... als die Grenzen der 
historisch denkbaren Welt“350. Und seit rund 1700 verdrängt der Ausdruck ‘Ge­
schichte’ den ‘Roman’ und mehr noch dié ‘Historie’ aus den Titeln der deutschen 
Romane351.

349 Madeleine u. Georges de Scudéry, Clelia: Eine Römische Geschichte, dt. v. Joh. 
Wilhelm Frh. v. Stubenberg, Bd. 1 (Nürnberg 1664), Zuschrift, zit. Wilhelm Vosskamp, 
Romantheorie in Deutschland. Von Martin Opitz bis Friedrich von Blanckenburg (Stutt­
gart 1973), 11 f., dort auch weitere eingehende Analysen.
360 Vosskamp, Romantheorie, 13.
361 Herbert Singer, Der deutsche Roman zwischen Barock und Rokoko (Köln, Graz 
1063), Bibliographie, S. 182 ff. .
352 Joh. Jacob Bodmer, Critische Betrachtungen über die Poetischen Gemählde der 
Dichter. Mit einer Vorrede von Joh. Jacob Breitinger (Zürich 1741), 548, zit. Vosskamp, 
Romantheorie, 156.
353 Fénelon, Lettre (s. Anm. 334), 639.

Also längst bevor die historischen Autoren von der Überschrift ‘Historie’ zur 
‘Geschichte’ wechselten, hatten sich die Dichter bereits des zugkräftigeren, einen 
erhöhten Realitätsgehalt versprechenden Titels bedient. 1741 forderte Bodmer, 
den erzählten Zusammenhang mit bekannten Dingen zu verknüpfen. Dadurch er­
hebet sich das Gedichte und der Roman nach und nach bis zu der Würde der Historie, 
welche in dem höchsten und äußersten Grade der Wahrscheinlichkeit bestehet; maßen 
die so gerühmte historische Wahrheit nichts anders ist, als Wahrscheinlichkeit, die durch 
zusammenstimmende und vereinigte Zeugnisse bewiesen wird352.
Während die Romankunst auf die geschichtliche Realität verpflichtet wurde, geriet 
umgekehrt die Historie unter das poetologische Vorgebot, sinnstiftende Einheiten 
zu schaffen. Es. wurde ihr eine größere Darstellungskunst abgefordert, sie sollte, 
statt chronologische Reihen zu erzählen, geheime Motive eruieren und dem zufälli­
gen Geschehen eine innere Ordnung abgewinnen. So führten beide Gattungen durch 
eine Art gegenseitiger Osmose zur Entdeckung einer nur in der Reflexion zu ge­
winnenden geschichtlichen Wirklichkeit. 1714 hatte Fénelon vor der Akademie 
das Programm formuliert : La principale perfection d’une histoire consiste dans l’ordre 
et dans l’arrangement. Pour parvenir à ce bel ordre, l’historien doit embrasser et pos­
séder toute son histoire; il doit la voir tout entière comme d’une seule vue ... Il faut en 
montrer l’unité, et tirer, pour ainsi dire, d’une seule source tous les principaux évé- 
nemens qui en dépendent. Damit gewinne der Leser Nutzen und Vergnügen zu­
gleich353.
Erst durch eine subjektive, standpunktgebundene Leistung des Historikers ent­
hüllt sich jene Einheit der Geschichte, die dann zunehmend in der geschichtlichen 
Wirklichkeit selbst gefunden werden sollte. Diesem Anspruch leistete nun die theo­
logische Perspektive einer christlich erfahrenen Universalgeschichte Vorschub. 
Bossuet insistierte darauf, daß alle Geschichten miteinander Zusammenhängen, 
so daß man comme d’un coup d’œil, tout Vordre des temps erfassen könne. La vraie 
science de l’histoire est de remarquer dans chaque temps ces secrètes dispositions qui 

662



a) Die ästhetische Reflexion Geschichte

ont préparé les grands changements, et les conjonctures importantes qui les ont fait 
arriver35'1.
Leibniz bediente sich schon der viel diskutierten Metapher des Romans, um die 
innere Einheit der bestmöglichen Menschengeschichte zu umschreiben: Ce Roman 
de la vie humaine, que fait l’histoire universelle du genre humain, s’est trouvé tout 
inventé dans l’entendement divin avec une infinité d’autres. Aber nur die tatsächliche 
Ereignisfolge (cette suite d’evenemens) habe Gott zu verwirklichen beschlossen, weil 
sie sich optimal in alles übrige füge355.

354 Bossuet, Discours sur l’histoire universelle (1681), éd. Jacques Truchet (Paris 1966), 
40. 354.
365 Leibniz, Theodizee, § 149. Philos. Sehr., Bd. 6, 198.
366 Gatterer, Vom historischen Plan (s. Anm. 223), 21. 16. 82 ff.
367 Ders., Rez. H. M. G. Köster,'Über die Philosophie der Historie (Gießen 1775), Hist. 
Journal 6 (1776), 165.

Wie sehr freilich die theologische Gewißheit der göttlichen Providenz zurücktrat, 
um die Einheit der Geschichte wissenschaftlich abzusichern, bezeugt Gatterer, 
als er 1767 vom historischen Plan handelte und der darauf sich gründenden Zusam­
menfügung der Erzählungen. Gatterer stieg bewußt in die poetologische Diskussion 
ein, um den einheitstiftenden Auftrag der Historie zu begründen, die sich vom 
Chaos eines widerspenstigen Quellenmaterials herausgefordert sah. Die Historie, 
bisher im Schatten der Dichtkunst, findet jetzt unter uns eine durch die Dichter 
geöffnete Laufbahn vor sich. — Alles komme auf den Plan an und auf die Kategorien, 
mit denen die Geschichte zu erkennen und darzustellen sei. Am natürlichsten ver­
fahre man, wenn man Begebenheiten systemweise zusammenstellet ... Begebenheiten, 
die nicht zum System gehören, ... sind, jetzt für den Geschichtschreiber, sozusagen, keine 
Begebenheiten. Nur durch seinen systematisierenden Vorgriff werden die pragmati­
schen Zusammenhänge aufgedeckt. Ist der Historiker Philosoph, und dieser muß er 
schlechterdings sein, wenn er pragmatisch werden will, so macht er sich allgemeine 
Maximen, wie die Begebenheiten zu entstehen pflegen. Er reflektiert auf die Bedin­
gungen der möglichen Geschichte, und damit wird der historische Plan an die 
Geschichte selber zurückgebunden. Der Übergang vollzieht sich gleitend : der Histo­
riker begründet, vergleicht, achtet auf Charakter und Motive und wagt es, hieraus 
ein System von Begebenheiten, das Triebwerk herzuleiten, das er entweder durch zeit­
genössische Quellen bestätigt oder durch den ganzen Zusammenhang der Geschichte 
gerechtfertigt findet. Der theoretische Vorgriff: der nexus rerum universalis wird also 
von der Geschichte selber erhärtet. Denn keine Begebenheit in der Welt ist, sozusagen, 
insularisch. Alles hängt aneinander, veranlaßt einander, zeugt einander, wird veran­
laßt, wird gezeugt und veranlaßt und zeugt wieder356.
So wurde von der Herausforderung zu einer pragmatischen Darstellung, die Wir­
kung und Nutzen der Historie zu berücksichtigen hatte, ein Zwang ausgeübt, auch 
im pragmatischen Ereigniszusammenhang ein inneres System zu erblicken. Und 
es ist bezeichnend, daß der ersten in Deutschland verfaßten Philosophie der Historie 
bescheinigt wurde — vermutlich von Gatterer selbst —, daß sie nichts Neues ent­
hält351. Köster, ihr Verfasser, begriff nämlich unter einer Philosophie der Historie 
bzw. der Geschichte die Regeln der Darstellung wie der Forschung und wendete den 
Begriff ebenso auf das System der Universal-Historie an, das man auch Ontologie 

663



Geschichte V. 2. ‘Die Geschichte9 als Geschichtsphilosophie

oder die Ghrundlehre der Geschichte nennen, und ihm den Titel der Philosophie der 
Geschichte nicht wohl versagen kann358.
Köster brachte die Intentionen der Chladenius, Iselin, Gatterer oder Schlözer nur 
auf einen gemeinsamen Begriff, den sie selber noch nicht verwendet hatten.
Der Plan des Autors und die von der Geschichte selbst her aufweisbare innere 
Einheit kamen langsam zur Deckung, indem sie sich wechselseitig zu stimulieren 
schienen. In diesem Sinne schlug 1768 Justus Möser vor, der deutschen Reichs­
geschichte seit 1495 den Gang und die Macht der Epopee zu geben. Seinem Plan, die 
Geschichte zur Einheit zu erheben, entsprach dann eine vollständige Reichshistorie, 
die einzig und allein in der Naturgeschichte einer Vereinigung des Reiches bestehn 
kann359.
Den philosophisch wegweisenden Durchbruch erzielte Kant, als er die Frage nach 
dem Verhältnis der Geschichte zu ihrer adäquaten Darstellung zurückführte auf 
die moralische Aufgabe, der Historiker und Geschichte gleicherweise verpflichtet 
seien. Er wollte mit seiner Idee einer Weltgeschichte, die gewissermaßen einen Leit­
faden a priori hat, nicht die empirische Arbeit der Historiker erübrigen. Aber Kant 
entlastete die Diskussion über eine sachgerechte Darstellung, insofern er die ge­
schichtliche Wirklichkeit an die transzendentalen Bedingungen ihrer Erkenntnis 
zu rückband. Zustimmend zitierte er Hume, daß das erste Blatt des Thukydides 
der einzige Anfang aller wahren Geschichte sei.
Andererseits wehrte sich Kant gegen die Metapher, daß man die Geschichte wie 
einen Roman teleologisch konstruieren könne. Die teleologische Einheitsstiftung ist 
weniger eine ästhetische als eine moralische Aufgabe. Man kann die Geschichte der 
Menschengattung im Großen als die Vollziehung eines verborgenen Plans der Natur 
ansehen, wenn man nur in der Praxis, durch unsere eigene vernünftige Veranstaltung, 
darauf hin wirkt, die geforderte Zukunft schneller herbeifzu) führen. Das hat dann 
auch darstellerische Folgen. Überführt man erst — wie Schlözer gefordert hatte — 
das planlose Aggregat menschlicher Handlungen in ein System der Geschichte, dann 
wachsen auch die Chancen, dieses System zu verwirklichen. Darin Hegt die ge­
schichtsphilosophische Grundierung aller Geschichte. Ein philosophischer Versuch, 
die allgemeine Weltgeschichte nach einem Plane der Natur, der auf die vollkommene 
bürgerliche Vereinigung in der Menschengattung abziele, zu bearbeiten, muß als möglich 
und selbst für diese Naturabsicht beförderlich angesehen werden. So wirkt der philo­
sophische Entwurf, die Geschichte konstituierend, auf die wirkliche Geschichte ein. 
Menschhche Planung fordert mehr als der ästhetische Plan: sie kommt in moralisch­
praktischer Absicht mit dem geheimen Plan der Natur überein360.
Wie sehr die transzendentale Wende die Aufgaben der Darstellung mit dem inneren 
Zusammenhang der Ereignisse zur Einheit der Geschichte verschränkt hatte, zeigt 
eine Reflexion Niebuhrs von 1829, mit der er seine Vorlesungsankündigung zur

368 Köster, Philosophie, 54. 50. 73 ff.
369 Justus Möser, Osnabrückische Geschichte (1768), SW Bd. 12/1 (1964), 34; ders., 
Vorschlag zu einem neuen Plan der deutschen Reichsgeschichte, Patriotische Phantasien, 
SW Bd. 7 (1954), 132 f.
360 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht (1784), 8. u. 9. 
Satz. AA Bd. 8 (1912), 30. 29, Anm. 27. 29. Zur Romanmetapher noch ders., Mutmaßlicher 
Anfang der Menschengeschichte (1786), AA Bd. 8, 109.

664



a) Die ästhetische Reflexion Geschichte

„Geschichte des Zeitalters der Revolution“ begründete. Er wollte zwar nicht von 
der Revolution allein reden, aber sie sei der Mittelpunkt in der Zeit der letzten vierzig 
Jahre; sie gibt dem Ganzen die epische Einheit, deshalb nehme er sie zum Ausgangs­
punkt. Freilich sei die Revolution selbst nur ein Produkt der Zeit, über die er 
eigentlich handeln wolle. Es fehlt uns allerdings ein Wort für die Zeit im allgemeinen, 
und bei diesem Mangel mögen wir sie das Zeitalter der Revolution nennen™1.
Die Revolution hat gleichsam von sich aus die darzustellende, die epische Einheit 
der Geschichte gestiftet, aber hinter ihr steht die Zeit im allgemeinen, das genuine 
Thema der modernen Geschichte, die in der Revolution auf ihren ersten erfahrungs­
gesättigten Begriff gebracht worden ist.
Humboldt hat schließlich — in Auseinandersetzung mit Schiller — den alten 
Disput zwischen der Historik und Poetik aufgelöst, indem er — 1821 — die Maß 
stäbe ihrer Darstellung aus der ‘Geschichte überhaupt’ abzuleiten suchte. Mit der 
nackten Absonderung des wirklich Geschehenen ist aber noch kaum das Gerippe der 
Begebenheit gewonnen. Was man durch sie erhält, ist die notwendige Grundlage der 
Geschichte, der Stoff zu derselben, aber nicht die Geschichte selbst.
Um zur Geschichte selbst vorzustoßen, bedürfe es einerseits der kritischen Ergrün­
dung des Geschehenen, also der historisch-philologischen Forschung, zum anderen 
aber der produktiven Phantasie, die den Geschichtsschreiber mit dem Dichter ver­
binde. Erst dann könne jener Begriff der Wirklichkeit entwickelt werden, die ihrer 
scheinbaren Zufälligkeit ungeachtet, dennoch durch innere Notwendigkeit gebunden ist. 
Kraft dieser Erkenntnis gewinne der Stoff des Geschehens jene durchgängige Form, 
die ihn als Geschichte strukturiert. Der Geschichtschreiber^ der dieses Namens würdig 
ist, muß jede Begebenheit als Teil eines Ganzen, oder, was dasselbe ist, an jeder die Form 
der Geschichte überhaupt darstellen. Insoweit scheint Humboldt noch den Regeln einer 
Poetik zu folgen, die die formalen Kriterien einer stofflichen Darstellung liefert. 
Aber Humboldt geht, auf Kant und Herder fußend, den entscheidenden Schritt 
weiter, wenn er den zunächst unsichtbaren Zusammenhang aller Ereignisse auf 
hintergründig wirkende und schaffende Kräfte zurückführt, die selber die Geschichte 
gestalten, ihr die Form geben, die sie habe. Worauf es ankomme, sei deshalb nicht 
nur, die Form mitzubringen, die die labyrinthisch verschlungenen Begebenheiten der 
Weltgeschichte ordne, sondern: diese Form von ihnen selbst abzuziehen. Darin liege 
kein Widerspruch, denn die Geschichte als Wirkungszusammenhang und als Er­
kenntnis haben einen gemeinsamen Grund, da alles, was in der Weltgeschichte wirk­
sam ist, sich auch in dem, Innern des Menschen bewegt™2.
Die transzendentale Bestimmung der Geschichte als einer Kategorie der Wirklich­
keit und der Reflexion zugleich erweist sich hier als Ergebnis eines langen Prozesses 
zwischen Poetik und Historik, in dem schließlich die Ästhetik von der Geschichts­
philosophie absorbiert wurde.
Jetzt war es möglich, daß Schaller 1838 in den „Hallischen Jahrbüchern“ lako­
nisch feststellen konnte: Die Geschichte als die Darstellung des Geschehenen ist in 
ihrer Vollendung notwendig zugleich Philosophie der Geschichte™0.

afil Barthold Georg Niebuhr, Geschichte des Zeitalters der Revolution, Bd. 1 (Ham­
burg 1845), 41.
862 Humboldt, Geschichtschreiber (s. Anm. 153), 36. 40 f. 47.
863 Julius Schaller, Hallische Jbb., Nr. 81 (1838), 641, Rez. von Hegels Vorlesungen 
über die Geschichte der Philosophie.

665



Geschichte V. 2. ‘Die Geschichte9 als Geschichtsphilosophie

b) Von der Moralisierung zur Prozessualisierung der Geschichte. Der poeto- 
logische Auftrag an die Historie hatte einen sinnvollen Zusammenhang darzustellen 
gefordert. Dieser Zusammenhang wurde kraft geschichtsphilosophischer Reflexionen 
der ‘Geschichte selber’ überantwortet und somit an ihr selber aufweisbar. — Die 
alte moralische Aufgabe der Historie, durch Urteile nicht nur zu belehren, sondern 
auch zu bessern, unterlag einem ähnlichen Wandel. War zunächst die Unterwerfung 
einer tatsächlichen Geschichte unter moralische Normen das Geschäft des Histori­
kers als eines philosophischen Sachwalters, so wurde gegen Ende des 18. Jahr­
hunderts die Beweislast für die Moralität der Geschichte selber übertragen.
Lebhaft debattierten die Historiker, ob sie ihr Urteil in die Erzählung einfließen 
oder ob sie nicht besser die Geschichte selber sprechen lassen sollten. So schrieb 
etwa Hausen, der Geschichtsschreiber müsse sich, nach den Regeln des Lukians 
gebildet,... hier verbergen3^. Die Geschichte hat ihre eigene Beredsamkeit, sagte schon 
1748 Mosheim; deshalb solle der Historiker malen, und soll doch ohne Farben 
malen335. Denn, wie Möser 1768 hinzufügte, in der Geschichte müßten, so wie aut 
einem Gemälde, bloß die Taten reden ... Eindruck, Betrachtung und Urteil müssen 
jedem Zuschauer eigen bleiben333. Es war also ein beliebtes rhetorisches Gebot an die 
Historiker, gerade um exemplarisch wirken zu können, die Wahrheit der Geschichte 
für sich selber sprechen zu lassen, — ein Gebot, das sich seit Lukian durchgehalten 
hatte.
Auf der anderen Seite verstärkte sich durch die Aufklärung ganz entschieden das 
Lager, das dem Historiker eine emphatische Parteinahme für die Wahrheit abfor­
derte, speziell für die moralische Lehre der Geschichten. Die antike Wendung, daß 
Furcht oder Hoffnung vor dem historischen Urteil in der Nachwelt verhaltens­
regulierend wirke, wurde, etwa von Bodin367, schon im Humanismus aufgenommen. 
Viperanos Formel, ein Historiker müsse bonus judex et incorruptus censor sein368, 
fand um so mehr Anklang, als die Nachwelt im 18. Jahrhundert — anstelle des 
Jüngsten Gerichts — zum Forum der Gerechtigkeit erhöht wurde. Der Historiker 
steht gleichsam über den Gräbern und ruft die Toten hervor; ohne auf Titel oder 
Gefolge zu achten, betrachtet er sie mit bald gleichgültigem, bald richtendem Auge333. 
So könnten sich sogar die Herrscher, denen die Wahrheit immer vorenthalten werde, 
dank der Historie im voraus selbst beurteilen lernen. Es ging eine moralisierende 
Kraft von ihr aus, die Historie bildete, in den Worten d’Alemberts, ein tribunal 
intègre et terrible373. Die regierenden Herren seien keineswegs straffrei, wie lobend 

364 Hausen, Freye Beurtheilung über die Wahl, über die Verbindung, und Einkleidung
der historischen Begebenheiten, und Vergleichung der neuen Geschichtschreiber mit den 
römischen, Vermischte Sehr. (s. Anm. 279), 10.
366 J. L. v. Mosheim, Versuch einer unpartheiischen und gründlichen Ketzergeschichte, 
2. Aufi. (Göttingen 1748), 42 f.
366 Möseb, Osnabrück. Geschichte, Vorrede. SW Bd. 12/1, 33.
367 Bodin, Methodus (s. Anm. 340), 112 b f.
308 Giovanni Antonio Viperano, De scribenda historia liber (Antwerpen 1569), Kessler, 
Theoretiker (s. Anm. 179), 65.
369 Abbt, Briefe, die neueste Litteratur betreffend 10 (1761), 211, 161. Brief.
370 d’Alembert, Discours préliminaire de l’Encyclopédie (1751), hg. v. Erich Köhler
(Hamburg 1955), 62.

666



b) Moralisiening und Prozessualisienmg der Geschichte Geschichte

der Übersetzer Bacons registriert; die Historie ist ihr Strafgesetz311. Und darin lag 
ihr „philosophisch“ verstandener Einsatz: Die Geschichte drückt wirklich schönen 
Handlungen das Siegel der Unsterblichkeit auf und bedeckt die Laster mit einem Brand­
mal, den Jahrhunderte nicht auszulöschen vermögen. Wenn man also die Geschichte auf 
eine gute Art studieret, so ist es eine Philosophie, die einen desto größeren Eindruck 
auf uns macht, je mehr sie mit uns durch lebendige Beispiele redet312. Die exemplarisch 
lehrende Historie wurde schon im 17. Jahrhundert als Philosophie definiert: Cum 
ergo Historia nihil aliud sit, quam Philosophia exemplis Utens, wie Morhof geschrie­
ben hatte373. Und die von Bolingbroke aufgenommene Wendung, die Historie sei 
die mit Exempeln lehrende Philosophie, wurde laufend zitiert; dem moralisierenden 
Historiker war darüber ein philosophisches Richteramt zugewachsen. Historische 
Gerechtigkeit ist die Fertigkeit, aus der aus Tatsachen entstehenden historischen Wahr­
heit gültige Schlüsse zu machen3™.

371 So die Formulierung des schwedischen Grafen Tessin; zit. Francis Baoon, Über 
die Würde und den Fortgang der Wissenschaften, dt. v. Joh. Hermann Pfingsten (Pest 
1783; Ndr. Darmstadt 1966), 196, Anm.
372 Halle Bd. 1 (1779), 521.
373 Daniel Georg Morhof, Polyhistor literarius, philosophions et practicus, hg. v. 
Johann Moller, 2. Aufl., t. 1 (Lübeck 1714), 218 [1. Aufl. 1688]; vgl. Henry St. John 
Viscount Bolingbroke, Letters on the Study and Use of History (1735; Ausg. London 
1870), 5.
374 [Anonym], Über historische Gerechtigkeit und Wahrheit, Eudaemonia oder deutsches 
Volksglück 1 (1795), 307.
37i> ROBESPIERRE, Rede im Jacobinerklub über die Kriegsfrage am 11.1. 1792, Oeuvres, 
éd. Marc Bouloiseau, Georges Lefebvre, Albert Soboul, t. 8 (Paris 1953), 115.
376 Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784/87), SW Bd. 14 
(1909), 244. 249.
377 Scheller, Resignation, SA Bd. 1 (o. J.), 199.

Eine für die Neuzeit wegweisende Schwelle wurde nun überschritten, als das tradi­
tionelle Richteramt der Historie mit der Konzeption des Kollektivsingulars auf die 
‘Geschichte überhaupt’ übertragen werden konnte. Eine Übergangsformel benutzte 
Robespierre, als er 1792 der Nachwelt zurief: Postérité naissante, c’est à toi de 
croître et d’amener les jours de la prospérité et du bonheur315. Aus dem historischen 
Urteil wurde eine geschichtliche Erwartung der Rechtsvollstreckung. Nicht mehr 
nur die einzelne Geschichte zählte als Exempel, sondern die ganze Geschichte wurde 
nunmehr prozessualisiert, indem ihrem Vollzug eine rechtsstiftende und rechts­
waltende Aufgabe vindiziert wurde. Als Herder seine „Ideen zur Philosophie der 
Geschichte der Menschheit“ herausgab, ging er davon aus, daß wie in der Natur 
auch in der Geschichte Naturgesetze gelten, die im Wesen der Sache liegen. Eine 
solche Pegel hieß : Der Mißbrauch wird sich selbst strafen und die Unordnung eben 
durch den unermüdeten Eifer einer immer wachsenden Vernunft mit der Zeit Ordnung 
werden313. Die Moral der Geschichte wurde verzeitlicht zur Geschichte als Prozeß. 
Schillers Halb vers aus dem Jahre 1784 machte schnell die Runde: Die Welt­
geschichte ist das Weltgericht311. Der Verzicht auf eine im Jenseits ausgleichende 
Gerechtigkeit führt zu deren Verzeitlichung. Die Geschichte hic et nunc gewinnt 
unentrinnbaren Charakter: Was man von der Minute ausgeschlagen, / Gibt keine 
Ewigkeit zurück.

667



Geschichte V. 2. Die ‘Geschichte’ als Geschichtsphilosophie

1822 konnte Humboldt feststellen, daß sich das Recht in dem unerbittlichen Gange 
der sich ewig richtenden und strafenden Begebenheiten Dasein und Geltung ver­
schaffe378. Damit formulierte er theoretisch, was zur allgemeinen geschichtsphilo­
sophischen Legitimation politischen Handelns geworden war, wenn etwa das Recht 
der Weltgeschichte beschworen wurde, das man auf seiner Seite wisse379. Oder wenn 
Ernst Moritz Arndt ausrief: Die den Staat rückwärts führen wollen, sind Narren 
oder Buben. So hat die lange Geschichte gerichtet, und dieses Gericht gibt eine von den 
wenigen Lehren der Vergangenheit, die wir gebrauchen sollten380. Und 1820 bestätigte 
Pölitz, daß die Geschichte seit 1789 den fruchtbaren Beleg für das inhaltsschwere 
Wort Schillers geliefert habe381.

378 Humboldt, Geschichtschreiber (s. Anm. 153), 55.
379 zit. Hans Rothfels, Theodor von Schön, Friedrich Wilhelm IV. und die Revolution 
von 1848 (Halle 1937), 193.
380 Ernst Moritz Arndt, Der Bauernstand — politisch betrachtet (Berlin 1810), 113.
381 Karl Heinr. Ludw. Pölitz, Die Weltgeschichte für gebildete Leser und Studierende, 
3. Aufl., Bd. 4 (Leipzig 1820), 1,
382 Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, 3. Aufl. 
(1830), hg. v. Friedhelm INicolm u. Otto Pöggeler (Hamburg 1959), 24. 426 (Vorwort u. 
§ 548).
383 W. Schulz, Art. Zeitgeist, Brockhaus, CL Gegenwart, Bd. 4/2 (1841), 462.
384 Adolf Hitler, Schlußwort vor der Urteilsverkündigung, 24. 3. 1924, in: Der Hitler­
Prozeß vor dem Volksgericht in München, Tl. 2 (München 1924), 91.

Die Geschichte, als Gericht erfahren, vermochte den Historiker von seiner subjek­
tiven Urteilsbildung zu entlasten. Deshalb verteidigte sich Hegel guten Gewissens 
gegen den Vorwurf der Anmaßung, sich als Weltrichter betragen zu haben, als er die 
Geschichte als Prozeß entwickelte. Die Begebenheiten der allgemeinen Welt­
geschichte stellten für Hegel die Dialektik der besondem Völker geister, das Welt­
gericht, dar382. Im Überschritt von der moralischen Urteilsbildung der Historiker 
zum Prozeß als Weltgeschichte hatte sich die philosophische Geschichtsbetrachtung 
der Aufklärung zur Geschichtsphilosophie der Neuzeit verfestigt.
Wenn sich später die Historische Schule gegen diese Deutung wehrte, so konnte sie 
doch nicht das einmal gefundene Erfahrungsraster sprengen. Der Topos begleitet 
seitdem die neuzeitliche Geschichte, ob kritisch oder ideologisch verwendet, weil 
er die Einmaligkeit und die Richtung der sich ständig überholenden modernen 
Erfahrungen indiziert. 1841 schrieb Wilhelm Schulz im „Brockhaus der Gegen­
wart383: Dem einseitigen Treiben folgte die Strafe der Weltgeschichte als des Welt­
gerichts auf dem Fuße nach, indem für die Restauration der ungemessene Rücksprung 
in die Vergangenheit ebensowohl zum Salto mortale wurde, als es für die Revolution 
der Sprung in die Zukunft geworden war.
Auch als Phrase und bar jeder Hegelschen Bedeutung zehrt die Gerichts­
metapher von der Voraussetzung einer durch die Geschichte sich vollziehenden 
Gerechtigkeit. Deshalb konnte sie Hitler 1924 beschwören — um nur eines der 
zahllosen Beispiele zu nennen —, als er sich gegen die Anklage des Hochverrats 
verteidigte: Mögen Sie uns tausendmal schuldig sprechen, die Göttin des ewigen 
Gerichtes der Geschichte wird lächelnd den Antrag des Staatsanwaltes und das Urteil 
des Gerichtes zerreißen; denn sie spricht uns frei38*.

668



c) Die Vernunft der Geschichte Geschichte

c) Von der rationalen Hypothesenbildung zur Vernunft der Geschichte. Die 
poetologische Herausforderung zu dem historischen Plan führte zur inneren 
Einheit, zum ‘System’ der Geschichte. Das Postulat nach der Moral einer Ge­
schichte führte zur Gerechtigkeit des geschichtlichen Prozesses. Beide Antworten 
waren für die Zeitgenossen Ergebnis philosophischer Reflexion über die Historie. 
Der Ausdruck selber: La philosophie de Vhistoire stammte von Voltaire, der 1765, 
getarnt als Abbe Bazin, unter diesem Titel eine Schrift veröffentlichte , die sofort 
mehrfach aufgelegt und nachgedruckt wurde. Drei Jahre später erschien in deut­
scher Übersetzung von Johann Jacob Harder Die Philosophie der Geschichte , 
Die Herausforderung, die in der Entfaltung des neuen Begriffs enthalten war, 
brachte der deutsche Herausgeber auf einen Satz: er entsinne sich nicht, in irgend­
einem Buche so viele Einwürfe gegen den historischen Glauben der heiligen Schrift 
beisammen gefunden zu haben als in der Philosophie der Geschichte331, Und er suchte 
in Anmerkungen, die länger waren als Voltaires Text, dessen Angriffe auf die Bibel, 
auf die Schöpfungsgeschichte und auf den historischen Glauben an die Vorsehung 
zurückzuweisen. Die ‘Philosophie der Geschichte’ war in der Tat zunächst ein pole­
mischer Begriff: er richtete sich kritisch gegen den Schriftglauben und metaphy­
sisch gegen die göttliche Providenz, die nach theologischer Deutung den inneren 
Zusammenhang der Geschichten stiftete. Voltaire stand im Gefolge der Simon, 
Spinoza oder Bayle, der Pyrrhonisten und Rationalisten, als er deren Heraus­
forderung an die Theologie aufnahm.

385

388

386 Abbe Bazin [d. i. Voltaire], La philosophie de l’histoire (Amsterdam 1765), hg. v. 
J. H. Brumfitt (Genf 1963).
386 Die Philosophie der Geschichte des verstorbenen Herrn Abtes Bazin, di. v. Joh Jacob 
Harder (Leipzig 1768).
387 Ebd., Vorbericht.
388 Jakob Wegelin, Sur la philosophie de l’histoire, Nouveaux memoirs de l’Academie 
royale, Jg. 1770 (Berlin 1772), 362.
389 Ders., Briefe (s. Anm. 288), 4; dazu Francis Bacon, The Advancement of Learning 2, 
2, 1 ff. Works, vol. 1 (Ndr. 1963), 329 ff.

Im gleichen Akt sah sich die Historie provoziert. Denn entfiel der göttliche Plan, 
so war die Historie genötigt, Zusammenhänge, wenn überhaupt, aus Faktoren zu 
entwickeln, die sich aus der Geschichte selber ergaben. La philosophie de Vhistoire 
est fondee sur les modifications et Vordre successif des faits memes, wie es Wegelin 
formulierte, als er in den Jahren von 1770 bis 1776 seine „Philosophie de l’histoire“ 
der Berliner Akademie vorlegte388. Dabei ging es darum, die Mannigfaltigkeit und 
Abfolge historischer Tatbestände philosophisch konsistent deuten zu kön­
nen, der Zufall und die Wunder wurden durch rationale Begründungen ehmi- 
niert. Um diese Aufgabe zu leisten, bediente sich die Historie zunehmend der 
Hypothesen, die geeignet waren, Lücken im Faktenwissen zu überbrücken, vom 
Bekannten auf Unbekanntes zu schließen. Es kam darauf an, wie Wegelin eine 
Metapher Bacons nutzte, ein halb verloschenes Gemälde oder eine verstümmelte Bild­
säule einigen Originxil^ügen zufolge auszubessern und zu vervollständigen. Die 
theoretische Voraussetzung geschichtlicher Untersuchungen war deshalb, zwischen 
der möglichen und wahrhaften Geschichtkunde zu unterscheiden389. Damit rückte auch 
hier, gemäß der aristotelischen Rangfolge, die Historie an die Philosophie heran.

669



Geschichte V. 2. ‘Die Geschichte9 als Geschichtsphilosophie

Rousseau hatte 1754 in seinem „Discours“ über den Ursprung menschlicher Un­
gleichheit eine solche histoire hypotétique entworfen, deren conjectures zu Vernunft­
gründen werden, quand elles sont les plus probables qu’on puisse tirer de la nature 
des choses. Es sei Aufgabe der Historie, die Tatsachen zu verbinden, c’est à la 
philosophie à son défaut, de determiner les faits semblables qui peuvent les lier390. 
Kraft dieser Verbindung von Philosophie und Geschichte wurde im 18. Jahrhundert 
die Naturrechtslehre historisiert. Man versicherte sich der Natur der Geschichte, 
um Zusammenhänge erkennen zu können, ohne auf überhistorische Gründe 
oder Zwecke rekurrieren zu müssen. In diesem Sinne handelte es sich um eine 
anthropologische Begründung der Geschichte, als Iselin — ein Jahr vor Voltaires 
Schrift — 1764 seine Philosophischen Muthmaßungen Über die Geschichte der 
Menschheit herausgab391. Und wenn Iselin versuchte, die menschliche Geschichte 
aus inneren Motivationen heraus fortschreitend auszulegen, so gab er offen zu: 
Die Revolutionen der Menschheit, welche wir in diesem Buche abgeschildert haben, 
sind indessen mehr wie philosophische Hypothesen als wie historische Wahrheiten 
anzusehen333.

390 Rousseau, Discours sur l’origine et les fondemens de l’inégalité parmi les hommes, 
Oeuvres compl., t. 3 (1964), 127. 162 f.
391 Isaak Iselin, Philosophische Muthmaßungen. Ueber die Geschichte der Menschheit 
(Frankfurt, Leipzig 1764), 2. Aufl. u. d. T.: Ueber die Geschichte der Menschheit, 2 Bde. 
(Zürich 1768).
392 Ders., Geschichte der Menschheit, Bd. 1, 201.
393 Hans Medick, Naturzustand und Naturgeschichte der bürgerlichen Gesellschaft 
(Göttingen 1973), 137. 190. 203. 306 ff.; zur Wortgcschichtc von ‘history’: cbd., 154 f., 
Anm. 55. 200, Anm. 84.
394 Dugald Stewart, Account of the Life and Writings of Adam Smith (1793), Collected 
Works, ed. William Hamilton, vol. 10 (Edinburgh 1858), 34.
395 [Anonym], Schreiben aus D ... an einen Freund in London über den gegenwärtigen 
Zustand der historischen Litteratur in Teutschland, Der Teutsche Merkur (1773), Bd. 2, 
253; dank frdl. Hinweis von Jürgen Voß.

Unbeschadet der weiterwirkenden Hintergrundsfigur göttlicher Providenz oder 
eines Naturplanes war es der Muf zur Hypothese, der die philosophischen Entwürfe 
einer neuen Geschichte ermöglichte. Die schottischen Historiker und Moralphilo­
sophen, die sozialhistorisch gesättigte und praxisbezogene Universalgeschichten 
zur Entstehung der modernen Welt verfaßt hatten, formulierten auch diese 
Prämisse393 : In examining the history of mankind, as well as in examining the pheno­
mena of the material world, when we cannot trace the process by which an event has 
been produced, it is often of importance to be able to show how it may have been 
produced by natural causes ... To this species of philosophical investigation, which 
has no appropriated name in our language, I shall take the liberty of giving the title 
of Theoretical or Conjectural History, an expression which coincides pretty nearly 
in its meaning whith that of Natural History, as employed by Mr. Hume, and with 
what some French writers have called Histoire Raisonnée33*.
Auch in Deutschland war es jenes ewige Drechseln an einer Theorie der Geschichte, 
das Gatterer einmal vorgeworfen wurde395, das die für die Erkenntnis der geschicht­
lichen Welt erforderlichen rationalen Konstruktionsprinzipien erörterte. Friedrich 
Schlegel faßte den um 1800 wissenschaftstheoretisch erreichten Reflexionsstand 

670



c) Die Vernunft der Geschichte Geschichte

zusammen: Da man immer so sehr gegen die Hypothesen redet, so sollte man doch 
einmal versuchen, die Geschichte ohne Hypothese anzufangen. Man kann nicht sagen, 
daß etwas ist, ohne zu sagen, was es ist. Indem man sie denkt, bezieht man Fakta 
schon auf Begriffe, und es ist doch nicht einerlei, auf welche. Wer auf die begriffliche 
Reflexion verzichte, überlasse sich willkürlicher Auswahl, schmeichle sich, reine 
solide Empirie ganz a posteriori zu haben, verfolge aber tatsächlich und ohne es zu 
wissen, eine höchst einseitige, höchst dogmatizistische und transzendente Ansicht 
a priori — wie Schlegel die kantische Kritik aufnahm396. In der Hypothesenbildung 
wurden fachspezifische wissenschaftstheoretische Ansprüche mit transzendental­
philosophischen Reflexionen vereinigt. So lautet die erste Frage, die der junge 
Schelling an eine Philospohie der Geschichte stellte: wie eine Geschichte überhaupt 
denkbar sei, da, wenn alles was ist, für jeden nur durch sein Bewußtsein gesetzt ist, auch die 
ganze vergangene Geschichte für jeden nur durch sein Bewußtsein gesetzt sein kann391.

396 Friedrich Schlegel, Athenäums-Fragm. Nr. 226. SW 1. Abt., Bd. 2 (1967), 201 f.
397 Schelling, System des transzendentalen Idealismus 4,3 (1800). Werke, Bd. 2 (1965), 
590; dazu Franz Joseph Molitor, Ideen zu einer künftigen Dynamik der Geschichte 
(Frankfurt 1805).
398 Schelling, System, 603.
399 Ebd., 591 f.
400 Fichte, Über den Unterschied des Geistes und des Buchstabens in der Philosophie, 
AA Bd. 2/3 (1974), 334.

Vom Boden der Bewußtseinsphilosophie aus entwickelte nun der deutsche Idealis­
mus Geschichtsphilosophien, die die bisher geschilderten Voraussetzungen der 
Aufklärungszeit in sich aufnahmen und aufeinander abstimmten. Die ästhetische 
Sinneinheit historischer Darstellung, die der Geschichte zugemutete oder abge- 
wonncnc Moral und endlich die vernunftsgemäße Konstruktion einer möglichen 
Geschichte — alle diese Faktoren wurden zusammengefügt zu einer Geschichts­
philosophie, die schließlich die ‘Geschichte selber’ als vernünftig setzte und als 
vernünftig wiedererkannte. Was Kant noch als moralisches Postulat formuliert und 
hypothetisch entworfen hatte, das wurde jetzt als Emanzipation des Rechts oder 
des Geistes oder der Vernunft und ihrer Ideen im Prozeß der Geschichte begriffen. 
Wie Schelling weiterhin sagte: Die Geschichte als Ganzes ist eine fortgehende, all­
mählich sich enthüllende Offenbarung des Absoluten398. Im Begriff der Geschichte liege 
der Begriff einer unendlichen Progressivität enthalten, die dahin wirkt, den Fort­
schritt der Menschheit zur Errichtung einer allgemeinen Bechtsauffassung zu beschleu­
nigen. Schelling begnügt sich deshalb 1800 damit, daß das einzig wahre Objekt der 
Historie nur das allmähliche Entstehen der weltbürgerlichen Verfassung sein kann, 
denn eben diese ist der einzige Grund einer Geschichte; alle andere Geschichte bleibe 
rein pragmatisch399.
Nachdem die Philosophie einmal die Geschichte systematisiert hatte, konnte diese 
Geschichte auf die Philosophie zurückwirken und sie geschichtlich begreifen. Für 
Fichte war 1794 die Philosophie ... die systematische Geschichte des menschlichen 
Geistes in seinen allgemeinen Handlungsweisen^99. Deshalb könne man allerdings aus 
Vernunftgründen, unter Voraussetzung einer Erfahrung überhaupt, vor aller bestimm­
ten Erfahrung vorher, den Gang des Menschengeschlechts berechnen. Als Philosoph 
zeige man, welche Stufen der Kultur eine Gesellschaft zurücklegen müsse, als 

671



Geschichte V. 2. ‘Die Geschichte9 als Geschichtsphilosophie

Historiker befrage man die Erfahrung, welche Stufe zu einem bestimmten Zeit­
punkt tatsächlich erreicht sei. Eine philosophische und historische Aufgabe zu­
gleich sei es, die zukünftigen Mittel der Bedürfnisbefriedigung zu erkennen401. 
Für Hegel ist die Konvergenz von Philosophie und Geschichte vollends erreicht. 
Die Selbstentfaltung des Geistes vollzieht sich sowohl in der Geschichte wie in der 
Philosophie, und das zeigte sich auch in der Historiographie. Sowohl in syste­
matischer wie in diachronischer Abfolge gliederte Hegel die Geschichtsschreibung 
in drei Arten: die ursprüngliche, die reflektierte und die philosophische402. Dabei 
unterschied er sich noch nicht von seinen Vorgängern, wenn für ihn die Philosophie 
der Geschichte nichts anderes als die denkende Betrachtung derselben war. Ent­
scheidend war der einfache Gedanke der Vernunft, daß es auch in der Weltgeschichte 
vernünftig zugegangen ist. Diese Überzeugung und Einsicht ist eine Voraussetzung 
in Ansehung der Geschichte als solcher überhaupt^3. Damit ist ‘die Geschichte’ als 
Kollektivsingular aller einzelnen Geschichten nicht nur Ergebnis vernünftiger 
Reflexion, sondern selber die Erscheinungsweise des Geistes, der sich in der Arbeit 
der Weltgeschichte entfaltet. Dieser Prozeß, dem Geiste zu seinem Selbst, zu seinem 
Begriffe zu verhelfen, ist die Geschichte^. Inhaltlich ist der Prozeß ein Fortgang 
in der Entwicklung der Freiheit, die sieh in der Menschheit verwirklicht. Freilich 
sich selbst bleibt der Geist, der sich in seine geschichtlichen Erscheinungsformen 
entäußert, letztlich gleich. Seine zunehmende Konkretion in der Zeit verliert sich 
nicht in der Unendlichkeit einer Zukunft oder Vergangenheit, sondern ist jeweils 
erfüllte Zeit.

401 Ders., Einige Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten (1794), AA Bd. 1/3 
(1966), 53.
402 Hegel, Vernunft (s. Anm. 236), 4.
403 Ebd., 25. 28.
404 Ebd., 72; vgl. ders., Einleitung in die Geschichte der Philosophie, hg. v. Johannes 
Hoffmeister, 3. gekürzte Aufl., hg. v. Friedhelm Nicolin (Hamburg 1959; Ndr. 1966), 111.
405 Ders., Einleitung, 133 f.

Deshalb begreift Hegel die Geschichte auch als eine Geschichte, die zugleich keine ist; 
denn die Gedanken, Prinzipien, Ideen, die wir vor uns haben, sind etwas Gegen­
wärtiges ... Historisches, d. h. Vergangenes als solches, ist nicht mehr, ist tot. Die 
abstrakte historische Tendenz, sich mit leblosen Gegenständen zu beschäftigen, hat 
in neueren Zeiten sehr um sich gegriffen, fügt er hinzu. Wenn aber ein Zeitalter alles 
historisch behandelt, sich also immer nur mit der Welt beschäftigt, die nicht mehr ist, 
sich also in Totenhäusern herumtreibt, dann gibt der Geist sein eigenes Leben, welches 
im Denken seiner selbst besteht, auf^. Hegel hatte, indem er die Einmaligkeit jeder 
Situation mit der Bestimmung aller Geschichte als Geschichte der Vernunft zu­
sammendachte, schon die Kritik an jenem Historismus vorweggenommen, der diese 
Spannung nicht mehr nachvollziehen konnte und in die verlorene Zeit der Ver­
gangenheit emigrierte.
Andererseits hat die Geschichtsphilosophie des deutschen Idealismus, auf bauend 
auf ihren aufklärerischen Prämissen, das dauernde Gerüst geliefert, aus dem sich 
die historische Schule — unerachtet ihrer Kritik an der Konstruktivität der 
Geschichtsphilosophie — nicht mehr hat lösen können. Kraft des Transzenden­
talismus wurde die ‘Geschichte’ Begriff einer säkularen Bewußtseinsreligion, die 

672



d) Wende zur Zeit der Revolution Geschichte

der Geschichte als Offenbarung des Geistes weiterhin die Strukturen einer Theodizee 
zumutete; denn die ganze Geschichte ist Evangelium, wie Novalis schrieb406, alles 
Göttliche hat eine Geschichte*01. Laß jene messen und wägen, versicherte Droysen, 
unseres Geschäftes ist die Theodizee*08. Diese Geschichte produzierte einen Be­
gründungsüberschuß für alle gemachte und noch zu machende Erfahrung. Auch die 
methodischen Vorbehalte der historischen Schule konnten nichts dagegen ver­
schlagen, daß jedes Handeln in der Geschichte seitdem als ein Handeln für die Ge­
schichte begriffen werden konnte, für eine Geschichte, die allem Tun ein Ziel und allem 
Leiden einen Sinn verlieh. Die Nation als Träger des Weltgeistes; die Politik als 
Vollzug von Ideen oder Tendenzen, Kräften oder Mächten; der allem Geschehen 
innewohnende Zweck der Rechtsvollstreckung; Hegels „List der Vernunft“; die 
Verwirklichung menschlicher Freiheit oder Gleichheit oder Humanität im Ablauf 
der Ereignisse — alle die Topoi der sozialen und politischen Sprache suchten gegen 
Ende des achtzehnten Jahrhunderts ‘die Geschichte überhaupt’ inhaltlich auf 
ihren Begriff zu erheben.

406 Novalis, Fragmente und Studien 1799—1800, Nr. 214. GW Bd. 3 (1968), 586.
407 Ders., Die Lehrlinge zu Sais, GW Bd. 1 (1960), 99.
408 Jon. Gustav Droysen, Brief an Wilhelm Arendt v. 30. 9. 1854, Briefwechsel, hg. v. 
Rudolf Hübner, Bd. 2 (Stuttgart, Berlin 1929), 283.
409 Karl Heinr. Hermes, Blicke aus der Zeit in die Zeit. Randbemerkungen zu der Tages­
geschichte der letzten fünfundzwanzig Jahre, Bd. 1 (Braunschweig 1845), 11. Es handelt 
sich um eine Münchner Vorlesung vom Sommer 1830 über die Französische Revolution.
410 Novalis, Die Christenheit oder Europa (1799), GW Bd. 3, 510.
411 Schelling, Aus der „Allgemeinen Übersicht der neuesten philosophischen Literatur“, 
Werke, Bd. 1 (1958), 394.

1830 stellte Karl Heinrich Hermes rückblickend fest, daß erst jetzt wie die 
wahre Naturwissenschaft auch die Wissenschaft der Geschichte ihren Anfang 
nehme. Der bisher verwendete Begriff der Geschichte sei hilflos und tautologisch: 
Die Geschichte ist die Darstellung merkwürdiger Begebenheiten, heißt offenbar nichts 
anderes, als die Geschichte ist die Geschichte ... Erst durch die neuesten Fortschritte 
in der Wissenschaft des Geistes sind wir tiefer in die Bedeutung der Geschichte einge­
drungen; erst durch Fichte, Schelling, Hegel haben wir erfahren, was früher nur die 
Ahnung der seltensten Geister war, daß Geschichte die Entwickelung des Geistes in der 
Menschheit ist, und an uns ist es jetzt, nach dieser Einsicht, aus dem rohen Materiale, 
das uns bisher unter dem Namen der Geschichte dargeboten wurde, das wissenschaft­
liche Gebäude der Geschichte aufzuführen*0®.

d) Ergebnisse der geschichtsphilosophischen Wende zur Zeit der Revolution. 
Die idealistischen Geschichtsphilosophien haben die Einheit der Geschichte in 
ihrer zeitlichen Erstreckung und in der Art ihrer Bewegung zu begründen gesucht. 
Fortschreitende, immer mehr sich vergrößernde Evolutionen sind der Stoff der Ge­
schichte (Novalis) . Was nicht progressiv ist, ist kein Objekt der Geschichte 
(Schelling) . Die Ausgangs- und Endlagen der Weltgeschichte wurden speku­
lativ einbezogen, aber stets im Hinblick auf die Diagnose der eigenen Zeit. Erst 
seitdem war der Begriff ‘Geschichte’ fähig, jenseits aller wissenschaftlichen Metho­
dik den Raum ehedem kirchlicher Religion auszufüllen, erst seitdem war der 
Begriff geeignet, die Erfahrungen der Revolution zu verarbeiten. Drei Kriterien 

410
411

43—90386/1 673



Geschichte V. 2. ‘Die Geschichte9 als Geschichtsphilosophie

seien genannt, die wegweisend blieben für die Freilegung einer neuen Zeit, die in 
der geschichtsphilosophischen Reflexion zum neuen Begriff von ‘Geschichte’ 
geführt hat.
Erstens hat die idealistische Geschichtsphilosophie das Einmaligkeitsaxiom einge­
führt, auf dem sowohl der ‘Fortschritt’ wie die historische Schule fußten. Die 
Summe der einzelnen Geschichten wurde überhöht zur Einheit der Geschichte 
selbst, die schlechthin einmalig ist. Dieses Konzept, das die Erfahrung der Franzö­
sischen Revolution zu bewältigen suchte, führte zunächst dazu, die pragmatische 
Kausalanalyse der Aufklärung zu relativieren. Schlözer hatte noch additiv und 
eher quantifizierend betont, daß der Begriff der Geschichte in seiner edleren Bedeu­
tung ... den Nebenbegriff von Vollständigkeit und ununterbrochnen Zusammenhang in 
sich schließe. Diese Geschichte werde Philosophie, indem sie immer Wirkungen an 
Ursachen kettet112. Wenn aber die Geschichte immer einmalig ist, d. h. wenn in der 
Geschichte immer mehr oder weniger geschieht, als in den Vorgegebenheiten ent­
halten ist, dann kann keine Kausalanalyse der Einzigartigkeit einer Lage gerecht 
werden. In einer Wendung Creuzers: Der Geist sucht eine Einheit, die höher liegt 
als der Kausalnexus selbst ... Diese Einheit allein kann eine historische heißen ... 
oder die Einheit einer Idee11*.
Herder, Hegel und Humboldt haben auf je eigene Weise den pragmatischen Ansatz, 
nach Ursachen und Wirkungen zu forschen, als vordergründig abgetan; die Freiheit 
verliere sich in der Notwendigkeit. Dabei führte die Abkehr von einem mechanistisch 
verstandenen Kausalnexus, der auf von Natur her gleichen Faktoren gründet, zur 
Freilegung einer geschichtlichen Zeit, die allen Faktoren selber innewohnt und sie 
damit als geschichtlich verschieden qualifiziert. Es ist nie gleichgültig, wann etwas 
geschehe oder geschehen sei oder geschehen werde, sagte Herder. Eigentlich hat jedes 
veränderliche Ding das Maß seiner Zeit in sich; dies besteht, wenn auch kein anderes 
da wäre; keine zwei Dinge haben dasselbe Maß der Zeit ... Es gibt also (man kann es 
eigentlich und kühn sagen) im Universum zu einer Zeit unzählbar viele Zeiten. Damit 
hatte Herder die Grunderfahrung der Moderne, in der sowohl ‘Fortschritt’ wie 
‘Geschichte’ enthalten sind414, auf eine Formel gebracht, die ihn fast erschreckte: 
die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen bzw. die Ungleichzeitigkeit des Gleich­
zeitigen. Deshalb sei die Zeit, wie Herder gegen Kants Bestimmung der Zeit als 
reiner Form innerer Anschauung einwenden konnte, allerdings ein Erfahrungs­
begriff115. Oder wie Novalis aphoristisch folgerte: die Zeit ist der sicherste Histo­
riker11*.

412 August Ludw. Schlözer, Fortsetzung der allgemeinen Welthistorie, Bd. 31 (Halle 
1771), 256; ders., WeltGeschichte nach ihren IlauptTheilen im Auszug und Zusammen­
hänge, 3. Aufl., Bd. 1 (Göttingen 1785), 8.
413 Georg Friedrich Creuzer, Die historische Kunst der Griechen in ihrer Entstehung 
und Fortbildung (Leipzig 1803), 230 u. Anm. 37.
414 -> Fortschritt.
416 Herder, Verstand und Erfahrung. Eine Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft, 
1. Tl. (1799), SW Bd. 21 (1881), 59.
416 Novalis, Das Allgemeine Brouillon (1798/99), Nr. 256. GW Bd. 3, 286.

Herder führte auch den Begriff der Kraft in die Geschichtsbetrachtung ein, der 
in seiner temporalen Gerichtetheit ebenfalls die Fähigkeit zur Individuation, 
zur geschichtlichen Einmaligkeit in sich barg. Aus den mechanistischen

674



d) Wende zur Zeit der Revolution Geschichte

Triebfedern etwa psychologisch, konstanter Ursachen wurden dynamische 
Kräfte417. Diesen Ansatz nutzte Humboldt, um auch ein anderes Erbe der 
Aufklärung zu kritisieren, die finalen Bestimmungen der Geschichte. Die 
sogenannte 'philosophische Geschichte — etwa Schillers418 — stelle der Ge­
schichte wie eine fremde Zugabe ein Ziel voran. Nicht den Endursachen, sondern 
den bewegenden soll nachgespürt; es sollen nicht vorangehende Begebenheiten, aus 
welchen nachfolgende entstanden sind, aufgezählt; die Kräfte selbst sollen nachge­
wiesen werden, welchen beide ihren Ursprung verdanken. Wo es darum gehe, zu den 
wirkenden und schaffenden Kräften vorzustoßen, komme man mit der — in sich 
zulässigen und erforderlichen — Kausalanalyse nicht mehr aus. Letztlich gründen 
die Kräfte in den Ideen, die richtungweisend und als Krafterzeugung die Welt­
geschichte ... durchwalten. Sie aber aus begleitenden Umständen herzuleiten sei 
nicht möglich419.

417 Vgl. Hans-Georg Gad amers Nachwort zu Herder, Auch eine Philosophie der Ge­
schichte zur Bildung der Menschheit (Frankfurt 1967), 146 ff., bes. 163 ff.
418 Vgl. Schiller, Was heißt und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte ?, 
SA Bd. 13 (o. J.), 20 f.: Der philosophische Geist ... bringt einen vernünftigen Zweck in den 
Gang der Welt und ein teleologisches Prinzip in die Weltgeschichte: ob sich der Ansatz bestä­
tige oder widerlegt werde, bleibe offen, auch wenn der Wille, die Zukunft zu beschleunigen, 
den Menschen an ihrer Herbeiführung hindere.
419 Humboldt, Betrachtungen über die bewegenden Ursachen in der Weltgeschichte 
(1818), AA Bd. 3 (1904), 360; dors., Geschichtschreiber (s. Anm. 153), 46 f. 51 f.
420 Novalis, Fragmente und Studien 1799—1800, Nr. 541. GW Bd. 3, 648.
421 Schlözer, WeltGeschichte, 3. Aufl., Bd. 1, 9.
422 Vgl. Koselleck, Historia Magistra Vitae (s. Anm. 224) mit weiteren Belegen.
423 Kant, Idee (s. Anm. 360), AA Bd. 8, 25.

So wurde aus der Geschichte als einem transzendentalen Reflexionsbegriff ein in 
sich reflexiver Begriff der Geschichte. In Novalis Diktion: Die Geschichte erzeugt 
sich selbst^. Die Unvergleichbarkeit, die Einmaligkeit konkreter geschichtlicher 
Situationen —• auch ein Effekt der Französischen Revolution — führte zur schöpfe­
risch produktiven Geschichte.
Damit veränderte sich — zweitens — das prognostische Potential der alten 
Historien. Deren überkommene Aufgabe, Lehrerin für das Leben zu sein, entfiel, 
sobald keine analogen Lagen mehr aufweisbar waren, aus denen Schlüsse für das 
eigene Verhalten zu ziehen seien. Schlözer, dessen Kansal an alysen alle Begeben­
heiten vom Zufälligen entkleidet hatten, ging noch konsequent davon aus, daß nichts 
Neues mehr unter der Sonne geschehe^21. In diesem Befund sich gleich bleibender 
Faktoren gründete die historische Lehrbarkeit und Berechenbarkeit politischen 
Handelns422.
Kant zog nun aus der gleichen Prämisse, der Konstanz der Wirkungen und Gegen­
wirkungen, den entgegengesetzten Schluß: daß es bleiben werde, wie es von jeher 
gewesen ist, und man daher nichts voraussagen könne423. Ein solches Verhalten 
führe zur Tatlosigkeit, und Kants ganze geschichtsphilosophische Anstrengung 
zielte darauf, eine Vorhersage zu begründen, die zeigt, daß die Menschengeschichte 
in Zukunft anders, und zwar besser werde. Ist die ganze Geschichte einmalig, muß 
es auch die Zukunft sein.
So führte die Geschichtsphilosophie zu einer Umbesetzung der Zukunft. Aus der 

675



Geschichte V. 2. ‘Die Geschichte’ als Geschichtsphilosophie

pragmatischen Prognose möglicher Zukunft wurde eine langfristige Erwartung 
neuer Zukunft, die das Verhalten prägen sollte. Diese zeitliche Neubestimmung 
wirkte auf den Begriff der Geschichte zurück: er wurde auch zu einem Handlungs­
begriff. Freilich hatte die oft zitierte Wendung Kants, daß der Mensch die Begeben­
heiten, die er selber macht, auch voraussagen könne, noch einen ironischen Unter­
ton. Er richtete sich gegen das Ancien régime, das mit seiner menschenfeindlichen 
Politik die Folgen selbst produziere, die es befürchte. Kant war in seiner Aus­
messung der Geschichte als einem moralisch determinierbaren Handlungsraum 
vorsichtiger. Er beantwortete seine Frage: Wie ist aber eine Geschichte a priori 
möglich? nur indirekt, denn was die Menschen tun sollen, tun sie noch lange nicht. 
Gleichwohl erblickte er in dem moralischen Echo auf die Ereignisse der Französi­
schen "Revolution ein GeschicMswwh^ (signum, re/mwmmativurn, denumstrativum, 
prognostikon), das auf die Gesamttendenz zum Fortschreiten hinweise. Seitdem 
schien ihm sicher, daß die Belehrung durch öftere Erfahrung die Menschen dahin 
führe, dem Naturplan gemäß eine Verfassung in Freiheit und Recht zu stiften424. 
Während Kant den Theologen im Hinblick auf die Vergangenheit zurief: Daß aber 
ein Geschichtsglaube Pflicht sei und zur Seligkeit gehöre, ist Aberglaube —, hat er die 
Zukunft der Geschichte in praktischer Absicht als planungsfähig erschlossen426. 
Man sieht: die Philosophie könne auch ihren Chiliasmus haben*™.

424 Ders., Streit der Fakultäten (s. Anm. 297), 2. Abschn. AA Bd. 7, 81 f. 79 f. 84. 88.
425 Ebd., 1. Abschn. AA Bd. 7, 65.
42fi Ders., Ideej 8. Satz. AA Bd. 8, 27 ; vgl. ders., Streit der Fakultäten, 2. Abschn. AA 
Bd. 7, 81.
427 Geschichte und Politik. Eine Zeitschrift, hg. v. Karl Ludwig Woltmann, 1 (Berlin 
1800), 3.
428 Creuzer, Historische Kunst (s. Anm. 413), 232 f.

So führte die geschichtsphilosophische Verarbeitung der Französischen Revolution 
zu einer neuen Zuordnung von Erfahrung und Erwartung. Die Differenz zwischen 
allen bisherigen Geschichten und der Geschichte der Zukunft wurde zu einem 
Prozeß verzeitlicht, in den handelnd einzugreifen menschliche Pflicht sei. Damit 
hat die Geschichtsphilosophie den Stellenwert der alten Historie gründlich ver­
schoben. Seit die Zeit eine geschichthch-dynamische Qualität gewonnen hatte, 
ließen sich nicht mehr, gleichsam in natürlicher Wiederkehr, von früher auf heute 
dieselben Regeln anwenden, die bis in das 18. Jahrhundert exemplarisch auf bereitet 
worden waren. Die französische Devolution war für die Welt eine Erscheinung, welche 
aller historischen Weisheit Hohn zu sprechen schien, und täglich entwickelten sich aus 
ihr neue Phänomene, über welche man die Geschichte immer weniger zu befragen 
verstand, schrieb Woltmann 1799, um dem entgegenzusteuern427.
Konsequenterweise hat sich — drittens — auch der Stellenwert der Vergangenheit 
im Begriff der Geschichte verändert. Die zur steten Einmaligkeit verzeitlichte und 
prozessualisierte Geschichte konnte nicht mehr exemplarisch gelernt werden: 
folglich ist der didaktische Zweck mit der Historie unverträglich. Die Geschichte solle 
vielmehr, wie Creuzer fortfuhr, von federn neuen Geschlechte der fortschreitenden 
Menschheit neu angeschaut, neu erklärt werden*™. Die Aufarbeitung der Vergangen­
heit wurde zu einem mit der Geschichte fortschreitenden Prozeß der Bildung, die 
in das Leben zurückwirkt. Dabei trat zunächst die Revolution in ihrer geschichts­

G7G



d) Wende zur Zeit der Revolution Geschichte

philosophischen Einurdnung an die Stelle der bisherigen Geschichten. In Görres' 
Worten: Jede Gegenwart muß auf sich selber setzen, weil sie am besten weiß, was ihr 
frommt und dient ... Die Geschichte kann euch wenig lehren. Wollt ihr aber bei ihr 
zur Schule gehen, dann nehmt die Devolution zur Lehrerin; vieler trägen Jahrhunderte 
Gang hat in ihr zum Kreislauf von Jahren sich beschleunigt^29.
Die damals immer wieder apostrophierte Beschleunigung ist ein untrügliches Indiz 
für geschichtsimmanent gesetzte Kräfte, die eine eigene geschichtliche Zeit hervor­
rufen, kraft derer sich die Neuzeit von der Vergangenheit unterscheide. Um der 
Einmaligkeit der ganzen Geschichte und der Unterscheidbarkeit von Vergangen­
heit und Zukunft in gleicher Weise gerecht zu werden, kam es also darauf an. die 
Geschichte insgesamt zu erkennen, die Wirklichkeit, ihren Verlauf und ihre Rich­
tung, die aus der Vergangenheit in die Zukunft führt. Diese Aufgabe zu lösen, war 
die Anstrengung der Geschichtsphilosophen geworden.
Über diese Aufgabe ging der alten Historie ihr pragmatischer Nutzen verloren, 
Befunde der Vergangenheit für die eigene Lage aufzubereiten. Wie Hegel sagte: 
Das Bildende der Geschichte ist etwas anderes als die daraus hergenommenen Reflexio­
nen. Kein Fall ist dem andern ganz ähnlich ... Was die Erfahrung aber und die 
Geschichte lehren, ist dies, daß Volker und Regierungen niemals etwas aus der Ge­
schichte gelernt und nach Lehren, die aus derselben zu ziehen gewesen wären, gehandelt 
haben139. Aus Hegels Diagnose ließ sich theoretisch der Ort der neuen Geschichts­
wissenschaften ableiten. Als eine Wissenschaft von der Vergangenheit konnte sie 
nur mehr um ihrer selbst willen betrieben werden — es sei denn, sie greift auf dem 
Weg geschichtlicher Bildung mittelbar in das Leben ein.
Genau dieses folgerte Humboldt aus der gleichen Diagnose. Auch die neuzeitlich 
begriffene Geschichte sei dem handelnden Leben verwandt: sie diene nicht mehr 
durch einzelne Beispiel# des zu Befolgenden oder Verhütenden, die oft irreführen und 
selten belehren. Ihr wahrer und unermeßlicher Nutzen ist es, mehr durch die Form, 
die an den Begebenheiten hängt, als durch sie selbst den Sinn für die Behandlung der 
Wirklichkeit zu beleben und zu läutern131. Modern gesprochen: es gibt formale 
Strukturen, die sich durch die Ereignisse hindurchhalten, Bedingungen möglicher 
Geschichten, deren Erkenntnis eher auf die Praxis zu beziehen ist als die Kenntnis 
der Begebenheiten selber.
So hat die Geschichtsphilosophie durch die neue Zuordnung von Vergangenheit 
und Zukunft, durch die geschichtliche Qualität, die die Zeit in ihr gewonnen hatte, 
einen modernen Erfahrungsraum erschlossen, von dem die ganze historische Schule 
seither zehrte. Die Einmaligkeit der sich aus sich selbst hervorbringenden Kräfte 
und Ideen, der Tendenzen und Epochen, aber auch der Völker und Staaten konnte 
durch keine Quellenkritik verzehrt werden. Je erfolgreicher freilich die historisch­
kritische Methode aus dem Quellenmaterial harte Tatsachen abzuleiten vermeinte, 
desto größer wurde die Kritik an der geschichtsphilosophischen Spekulation, von 
deren theoretischen Prämissen die historische Schule gleichwohl weiter lebte. 
Deshalb konnte Ferdinand Christian Baur 1845 zu Recht sagen: Mit dieser 
sogenannten Quellenkritik ist noch sehr wenig ausgerichtet, solange man nicht zu der

429 Joseph Görres, Teutschland und die Revolution (1819), Ges. Schr.j Bd. 13 (1929), 81. 
430 Hegel, Vernunft (s. Anm. 236), 19.
431 Humboldt, Geschichtschreiber, 40.

677



Geschichte V. 3« Ausprägung der ‘Geschichte’ zum Grundbegriff

Einsicht gekommen ist, daß die Geschichte überhaupt Kritik ist. In der Geschichte 
würden Vergangenheit und Gegenwart vermittelt, aber nur, sofern das Subjekt sich 
dieser Vermittlung kritisch bewußt werde. Dann erweist sich der äußere geschicht­
liche Proceß als ein geistiger Proceß, in dem der Mensch zur Erkenntnis seines 
Wesens gelange. Denn um zu wissen, was er sei, muß er wissen, wie er es geworden 
ist. Die Objektivität der Geschichte und ihre subjektive Verarbeitung aufeinander 
zu beziehen, leistet die Kritik. In der Kritik wird die Geschichte von selbst zur Philo­
sophie der Geschichte^2.

3. Die Ausprägung der ‘Geschichte’ zum Grundbegriff

Die narrative Geschichte, die Erzählung, gehört zu den ältesten Weisen mensch­
lichen Umgangs, und das ist sie bis heute geblieben. Insofern könnte man die 
‘Geschichte’ dauernd als einen Grundbegriff der Gesellschaft, besonders der Ge­
selligkeit, bezeichnen. Wenn im 18. Jahrhundert ‘die Geschichte’, deren termino­
logische und deren theoretische Fundierung wir bisher kennengelernt haben, zu 
einem Grundbegriff der sozialen und der politischen Sprache ausgeprägt wurde, 
so deshalb, weil der Begriff zu einem regulativen Prinzip aller Erfahrung und mög­
licher Erwartung aufriickte. Damit veränderte sich der Stellenwert der ‘Historie’ 
als propädeutischer Wissenschaft, wie im Folgenden skizziert werden soll: ‘die 
Geschichte’ erfaßte zunehmend alle Lebensgebiete, indem sie — gleichzeitig — zu 
einer zentralen Wissenschaft aufrückte.
Die gelehrten Stammbäume, die seit dem Humanismus alle Wissensbereiche der 
historia gliedern und im Spielraum gewisser Variationen aufeinander zuordnen, 
bedienten sich durchgängig derselben Klassifikationsschcmata: erstens wurde die 
historia zeitlich gestaffelt, etwa nach den vier Reichen oder — seit Cellarius einge­
bürgert — nach der alten, mittleren und neuen Geschichte433; zweitens wurde die 
historia nach Sachgebieten eingeteilt, wobei die Dreiteilung in die historia divina, 
civilis, naturalis am geläufigsten war, wenn auch seit Bacon zunehmend in Frage 
gestellt; drittens wurde die historia nach formalen Kriterien bestimmt, als historia 
universalis oder specialis; viertens nach Darstellungsarten, etwa als erzählende 
oder beschreibende Kunst definiert. Es liegt auf der Hand, daß jede Neubestim­
mung eines dieser Schemata Rückwirkungen auf die anderen haben mußte, solange 
alle Affiliationen der historia systematisch aufeinander bezogen waren.

432 Ferdinand Chr. Baur, Kritische Beiträge zur Kirchengeschichte der ersten Jahr­
hunderte, mit besonderer Rücksicht auf die Werke von Neander und Gieseler, Theol. Jbb. 4 
(1845), 207 f.
433 —► Zeit, Zeitalter.

Die Ausprägung der Geschichte zum alles begründenden Begriff läßt sich nun an 
drei Vorgängen aufweisen: an der Ausfällung der historia naturalis aus dem 
historischen Kosmos, was aber die Historisierung der ‘Naturgeschichte’ nach sich 
zog; zweitens an der Einschmelzung der historia sacra in die allgemeine Geschichte; 
und drittens an der Konzeptualisierung der Weltgeschichte als Leitwissenschaft, 
die die alte Universalhistorie transformiert.

a) Von der ‘historia naturalis’ zur ‘Naturgeschichte’. Historische Kenntnisse 
galten bis in das 18. Jahrhundert hinein als die empirische Voraussetzung aller 

678



a) Von der ‘historia naturalis’ zur ‘Naturgeschichte9 Geschichte

Wissenschaften, so daß Keckermann sagen konnte, es müsse soviel Historien 
geben, wie es Wissenschaften gibt434. Als allgemeine Erfahrungskunde handelte die 
Historie vom Einzelnen, vom Besonderen, während Wissenschaften und Philo­
sophie auf das Allgemeine zielten. Es sei bekannt, schrieb Jonsius, daß funda­
mentum omnis scientiae esse historiam, observationes, exempla, experientiam, e 
quibus tanquam singularibus, scientia universales suas propositiones format^33 oder, 
wie schon emphatischer Johann Matthias Gesner 1774 schrieb: Ita Historia est 
quasi civitas magna, ex qua progrediuntur omnes aliae disciplinai^*.

434 Emil Menke-Glüçkert, Die Geschichtsschreibung der Reformation und Gegen­
reformation (Osterwiek/Harz 1912), 131.
436 Johannes Jonsius, De scriptoribus historiae philosophicae, 2. Aufl., hg. v. Joh. 
Christoph Dorn (Jena 1716; Ndr. Düsseldorf 1968), 2.
438 Joh. Matthias Gesner, Isagoge in eruditionem universalem, t. 1 (Leipzig 1774), 331.
437 Joh. Georg Büsch, Encyclopädie der historischen, philosophischen und mathemati­
schen Wissenschaften (Hamburg 1775), 12.
438 Zit. Menke-Glückert, Geschichtsschreibung, 34. Herr Galli hat mich darauf aufmerk­
sam gemacht, daß es vor allem katholische Gelehrte waren — Beurer und Glaser —, die 
entlang der theologischen Gegenüberstellung von Schöpfer und Schöpfung auch die 
Historie zweiteilten in historia naturalis, die Natur- und Menschengeschichte zugleich 
umfaßt, und historia divina.
439 Zedler Bd. 23 (1740), 1063.

In diesem Erfahrungsraum war es noch selbstverständlich, daß die Kunde von der 
Natur so sehr zur Historie gehöre wie die von den Menschen und ihren Handlungen. 
So begann Johann Georg Büsch — nacli den Vorlagen des Reimarus — 1775 
seine „Encyclopädie der Wissenschaften“ mit dem ersten Buch: Van der Historie 
überhaupt und besonders von der Naturgeschichte ... Historie oder Geschichte nennen 
wir alle Nachrichten, von dem, was entweder wirklich ist, oder wirklich gewesen ist^di. 
Diese Historie als Wirklichkeitswissen war eine Erfahrungswissenschaft, die sich — 
für die Gegenwart — auf eigene und — für die Vergangenheit — auf fremde Er­
fahrung stützte. Aus dem temporalen Doppelaspekt, der gleichwohl die Einheit 
von Natur und Mensuheuwelt voraussetzt, folgte ebenso die alte Zweiheit der 
Darstellung, daß die Historie sowohl beschreibt wie erzählt. Justus Lipsius war 
sogar soweit gegangen, die beschreibende historia naturalis der historia narrativa 
gegenüberzustellen, die sich ihrerseits auf die historia divina und humana er­
streckt438.
Nun blieb es vor allem die historia naturalis, die Naturkunde, die bis zu Linné 
Zustände beschrieben hat, die das Erd-, Pflanzen-, Tierreich und den Raum der 
Gestirne beobachtete und klassifizierte. Auch als der Ausdruck ‘Natur-Geschichte’ 
die ‘historia naturalis’ verdrängte, etwa bei Zedler 1740439, zielte er weiterhin auf 
Gegebenheiten der Natur, ohne sie „geschichtlich“ zu deuten. Die langfristig sich 
anbahnende Historisierung — modern gesprochen —der Natur, also ihre temporale 
Einstufung, so daß sie selber eine ‘Geschichte’ bekommt, vollzog sich nun nicht 
unter dem Titel der ‘historia naturalis’ : der Ausdruck war für die Beschreibung des 
dauernd Vorgegebenen reserviert.
Bacon, der die historia nur in naturalis und civilis gliederte, hatte die Natur noch 
als ungeschichtlich begriffen. Aber er entwarf sie als durch menschliche Kunst 
veränderbar, weshalb er die historia artium ebenfalls unter die historia naturalis 

679



Geschichte V. 3. Ausprägung der ‘Geschichte9 zum Grundbegriff

zählte440, was er durch den Ausdruck experimentalis erläuterte441. Die Erforschung 
der Ursachen aber, Voraussetzung der Veränderbarkeit der Natur, zählte er nicht 
mehr zur historia naturalis, sondern zu den theoretischen Wissenschaften, zur 
Physik: Etenim in hisce omnibus Historia Naturalis factum ipsum perscrutatur et 
refert, at Physica itidem causas^2.

440 Baoon, Dc dignitato ct augmentis scientiarum 2,2. Works, vol. 1 (1864), 495; Pfing­
sten sagt dafür Mechanik, allerdings in dem weitesten Sinne, den das Wort KunstGeschichte 
oder ... besser Technologie hat; Würde und Fortgang der Wissenschaften (s. Anm. 371), 
178 m. Anm.
441 Bacon, Novum Organum 1, 111. Works, vol. 1, 209.
442 Ders., De augmentis 3, 4 (p. 551).
443 Adalbert Klempt, Die Säkularisierung der universalhistorischen Auffassung. Zum 
Wandel des Geschichtsdenkens im 16. und 17. Jahrhundert (Göttingen 1960), 81 ff.
444 Letrntz, Geschichtliche Aufsätze, hg. v. G. H. Pertz, Bd. 4 (Hannover 1847), 240.
446 Ders., Protogaea, dt. v. Wolf v. Engelhardt, Werke, hg. v. Will Erich Peuckert, 
Bd. 1 (Stuttgart 1949), 19; vgl. ebd., 171.
446 Kant, Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels (1755), AA Bd. 1 (1902), 
312.
447 Voltaire, Art. Histoire, Encyclopédie, t. 8 (Genf 1765), 220 f.
448 Adelung Bd. 2 (1775), 601.

Mit der Öffnung der Zukunft durch die fortschreitenden Naturerkenntnisse und 
mit der Landnahme in Übersee, mit der Entdeckung neuer Erdteile und Völker, 
korrespondierte die zeitliche Ausdehnung auch der Vergangenheit. Sie überschritt 
schon im 17. Jahrhundert die Schöpfungschronologie der Bibel443. Leibniz stieß 
z. B. mit seiner „Protogaea“, die als Einleitung zu seiner Welfengeschichte gedacht 
war, in diese Vorvergangenheit der Natur. Er nannte seinen diachronen Entwurf 
aber nicht historia naturalis. Ich fange an von den höchsten Antiquitäten dieser Lande, 
ehe sie vielleicht von Menschen bewohnt worden, und so alle Historien übersteigen, 
aber aus den Merkmalen genommen werden, so uns die Natur hinterlassen^. 
Eigentlich handele es sich um eine Theorie über das Kindesalter unserer Erde, die 
vielleicht eine neue Wissenschaft, die Natur-Geographie, stifte. Es war keine Histo­
rie, denn der Begründungszusammenhang blieb hypothetisch445. Aus dem gleichen 
Grund bediente sich Kant 1755 des Doppeltitels „Allgemeine Naturgeschichte und 
Theorie ries Himmele“, weil er nur mit diesem Ausdruck den hypothesendurchsetz­
ten Entwurf kennzeichnen konnte, der die Natur zur sukzessiven Vollendung der 
Schöpfung verzeitlicht hatte446.
Die Verzeitlichung der Natur, die ihre endliche Vergangenheit auf eine unendliche 
Zukunft hin öffnet und die ihre geschichtliche Auslegung vorbereitete, vollzog sich 
— und das entspricht unserer Begriffsgeschichte im 18. Jahrhundert — im Bahmen 
der Theorie und nicht der historia naturalis. Deshalb verwundert es nicht, daß 
diese traditionelle Naturkunde langsam aus dem Kosmos der historischen Wissen­
schaften ausgefällt wird. Natur und Geschichte wurden getrennt. Voltaire sprach 
in der „Encyclopédie“ von Vhistoire naturelle, improprement dite histoire, ... qui 
est une parte essentielle de la physique^1. Adelung nahm 1775 die Distanzierung 
auf: In sehr uneigentlichem Verstände wird es in dem Worte Naturgeschichte gebraucht, 
das Verzeichnis und die Beschreibung der zu dem Naturreiche gehörigen Körper zu 
bezeichnen^8.

680



a) Von der ‘historia naturalis’ zur ‘Naturgeschichte9 Geschichte

Küster regiatrier b zwar uuuh neben der Erzählung ven Ereignissen auch die 
Beschreibung von fortdauernden Dingen als zur Historie gehörig, aber die schlechtweg 
sogenannte Historie handele nur von den Menschen und ihren Begebenheiten449. 
Bei Campe schließlich ist die Trennung vollzogen : Die Naturbeschreibung ..., d.h. 
der Dinge in der Natur besonders auf Erden, ihrer Gestalt und ihren Eigenschaften 
nach. Wird ihre Entstehung, die Ärt und Weise ihrer Fortdauer, die Veränderungen 
derselben während ihrer Dauer, die Zeit ihrer Dauer ... etc. erzählt, so ist dies Natur­
geschichte, welche von jener bloßen Beschreibung zu unterscheiden ist^.

449 Dt. Enc., Bd. 15 (1787), 649 f.
450 Campe Bd. 3 (1809), 461. .
451 Buffon, Histoire naturelle, Oeuvres philos., éd. Jean Piveteau (Paris 1954), 31.
452 Herder, Ideen (s. Anm. 376), 145.
463 Kant, Von den verschiedenen Rassen der Menschen (1775), AA Bd. 2 (1905), 443.
Die Mitbegründer der Geologie in Deutschland verwendeten bereits den neuen Geschichts­
begriff: Joh. Gottlob Lehmann, Versuch einer Geschichte von Flötz-Gebürgen (Berlin
1756); Georg Chr. Füchsel, Entwurf zu der ältesten Erd- und Menschengeschichte,
nebst einem Versuch, den Ursprung der Sprache zu finden (Frankfurt, Leipzig 1773).

Mit der Abspaltung der alten deskriptiven historia naturalis wird also auch schon 
der korrespondierende Vorgang greifbar: die neue Bedeutung der Naturgeschichte, 
die sich im vorausgegangenen halben Jahrhundert durchgesetzt hatte. Die Natur 
selber wurde dynamisiert und damit einer Geschichte im modernen Sinne fähig. 
Wie Buffon 1764 in seiner „Histoire naturelle“ schrieb: Die Natur sei keine 
Sache und kein Sein, sie ist eine lebendige Kraft, une puissance vive ... c'est en 
même temps la cause et Veßet, le mode et la substance, le dessein et l'ouvrage. Sie ist 
un ouvrage perpétuellement vivant und un ouvrier sans cesse actif zugleich451. Mit 
diesem Vorgriff, der ihm die Natur in historische Epochen zu gliedern erlaubte, 
war eine Definition gefunden, die sich stark dem Geschichtsbegriff nähert, der 
dann in Deutschland seit Herder entwickelt wurde: Die ganze Menschengeschichte 
ist eine reine Naturgeschichte menschlicher Kräfte, Handlungen und Triebe nach Ort 
und Zeit^52. Herder hat die Wende bereits vollzogen. Die einmal historisierte Natur 
konnte jetzt auch als Strukturmerkmal menschlicher Geschichte dienen.
Auch hier war es Kant, der den Wechsel von der historia naturalis alten Stils zur 
temporalisierten Naturgeschichte als erster offen gefordert hatte. Man muß, so sehr 
man auch und zwar mit Recht der Frechheit der Meinungen feind ist, eine Geschichte 
der Natur wagen, welche eine abgesonderte Wissenschaft ist, die wohl nach und nach 
von Meinungen zu Einsichten fortrücken könnte^3. 1788 suchte Kant ‘Naturge­
schichte’ für den wissenschaftlichen Untersuchungsgang zu sichern, der den 
Zusammenhang gegenwärtiger Beschaffenheiten der Naturdinge mit ihren Ursachen 
in der ältern Zeit nach Wirkungsgesetzen ... aus den Kräften der Natur ableite. 
Diese Wissenschaft müsse sich der Schranken ihrer Vernunftprinzipien vergewissern 
und deshalb ihre Theorie mit Hypothesen durchsetzen, — im Gegensatz zur Natur­
beschreibung, die ein vollständiges System erarbeiten könne. Dabei war sich Kant 
über die terminologischen Schwierigkeiten im klaren, die mit seiner Historisierung 
der ‘Naturgeschichte’ auftauchten, da ‘Geschichte’ wie ‘Historie’ gleicherweise im 
Sinne von Erzählung und von Beschreibung verwendet würden. Um den entschei­
denden zeitlichen Aspekt der neuen Wissenschaft zu betonen, schlug er Ausweich-

681



Geschichte V. 3. Ausprägung der ‘Geschichte9 zum Grundbegriff

Bezeichnungen vor wie Physiogonie oder — in der „Kritik der Urteilskraft“ — 
Archäologie der Natur454. Doch die Sprachschwierigkeit im Unterscheiden kann 
den Unterschied der Sachen nicht aufheben455. Der Weg war frei für die Entwicklungs­
theorien des kommenden Jahrhunderts456, in denen sich die Geschichte als Leit­
sektor der Naturforschung erweisen sollte. In den Worten Biedermanns (1862): 
Die Naturgeschichte beginne im Unterschied zur Naturkunde erst da, wo Zusammen­
hang, Stetigkeit, Verbindung des einzelnen zu einem Ganzen sich zeigt. Sie ist ein 
Proceß des Werdens in der Zeit ..., wobei das gesamte Reich der sichtbaren Wesen, 
vom Stein bis zum Menschen, als ein zusammenhängendes, stufenweise entwickeltes 
Ganzes, als das Resultat eines allmählichen Processes des Werdens und Geschehens 
erscheint457.

464 Kant, Über den Gebrauch teleologischer Prinzipien in der Philosophie (1788), AA
Bd. 8,161 f. 163, Anm. 1; ders., Kritik der Urteilskraft (1790), 2. TL, Anh., § 82. AA Bd. 5 
(1908), 428, Anm.
466 Ders., Teleolog. Prinzipien, 163.
466 —► Entwicklung.
467 Friedr. Karl Biedermann, Art. Geschichte, Rotteck/Welcker 3. Aufl., Bd. 6 
(1862), 428. *
468 Bodin, Methodus (s. Anm. 340), 114b.
469 Klempt, Säkularisierung, 42 ff.
460 Ebd., 44.
461 Bacon, De augmentis 2, 4 (p. 502).

b) Von der ‘historia sacra’ zur ‘Heilsgeschichte’ Historiae, id est, verae 
narrationis tria sunt genera: humanum, naturale, divinum. Die menschliche Historie 
handele vom Wahrscheinlichen, die Naturgeschichte von der Notwendigkeit, die 
göttliche von der Wahrheit der Religion458. Bodin, der diese Abfolge an den drei 
Rechtslehren orientierte, sah in ihr eine Skala sich steigernder Gewißheit. Aber er 
behandelte in seinem „Methodua“ nur die historia humunu, und damit stand er 
in der Tradition der weltbezogenen Geschichtsschreibung, wie sie im Spätmittelalter 
und vom Humanismus entwickelt worden war. Die heilige Geschichte wurde in der 
Folgezeit entweder von der politischen Historie getrennt behandelt, — oder sie 
wurde zunehmend als Geschichte der Kirchen und religiöser Lehrmeinungen wie 
eine weltliche Geschichte traktiert oder vollends in diese einbezogen459. Darüber 
verlor auch die theologische Deutung allen weltlichen Geschehens zusehends an 
Kraft.
Ein Gradmesser dieses Wandels ist zunächst die Ausfällung der historia divina aus 
dem Kosmos historischen Wissens. Freigius scheint mit seiner Historiae synopsis 
1580 darin vorangegangen zu sein. Er kannte nur die Historia mundi majoris der 
Natur im ganzen und die Historia mundi minoris aller menschlichen Taten sowie 
der opiniones circa religionem aut philosophiam im einzelnen460. Bacon reduzierte 
die Historie ebenfalls auf nur mehr zwei Gebiete, die Historia naturalis und civilis, 
und letztere teilte er in drei Gattungen: primo, Sacram, sive Ecclesiasticam; deinde 
eam quae generis nomen retinet, Civilem; postremo, Literarum et Artium4^1. So wurde 
die bürgerliche Historie erstmals zum Oberbegriff für die heilige oder Kirchen­
geschichte.
Leibniz, der die Zweiteilung aufnahm, reihte unter die Histoire humaine bereits 

682



b) Von der ‘historia sacra9 zur ‘Heilsgeschichte9 Geschichte

eine Fülle verschiedener Wissenschaftsgebiete : die Universalhis Iurie und Geo­
graphie, die Antiquitäten, die Philologie und Literarhistorie, Gewohnheiten und 
Gesetze, schließlich auch Histoire des Religions, et surtout celle de la véritable 
Religion révélée, avec VHistoire Ecclesiastique*32. So wurde entsprechend der welt­
weit gesammelten Erfahrung einer Vielzahl von Religionen und christlicher Kirchen 
bei Leibniz aus der historia sacra eine historia religionum innerhalb der mensch­
lichen Geschichten. '
Als Voltaire in der „Encyclopédie“ — wie noch manche Zeitgenossen — die 
histoire sacrée traditionellerweise erwähnte, fügte er ironisch hinzu: Je ne toucherai 
point à cette matière respectable*33. Und als Krug schließlich 1796 noch einmal 
ein System aller Wissenschaften entwarf, erschien innerhalb der Geschichte der 
Menschenwelt oder des menschlichen Geschlechts — vorzugsweise Geschichte genannt, 
an untergeordneter Stelle auch die Religion des Jesus von Nazareth — im Rahmen 
der Kulturgeschichte, nach Gewerben, Künsten, Sitten, Gelehrsamkeit und 
Literatur und innerhalb der Geschichte der religiösen Kultur nach der natürlichen 
Religion und der Geschichte des Fanatizismus als eine von mehreren offenbarten 
Religionen464.

462 Leibniz, Mémoire pour des personnes éclairées et de bonne intention (1694 ?), Werke, 
hg. v. Onno Klopp, 1. R., Bd. 10 (Hannover 1877), 13; vgl. Werner Conze, Leibniz als 
Historiker (Berlin 1951), 36 ff. mit weiteren Belegen.
463 Voltaire, Art. Histoire (s. Anm. 447), 221.
464 Krug, Enz., Bd. 1 (1796), 49 ff. 79.
466 Gottlieb Jakob Planck, Einleitung in die theologischen Wissenschaften, Bd. 2 
(Leipzig 1795), 223; vgl. Karl Völker, Die Kirchengeschichtsschreibung der Auf­
klärung (Tübingen 1921), 22 ; dort weitere Belege.
466 Joh. Salomo Semler, Versuch eines fruchtbaren Auszugs aus der Kirchengeschichte, 
Bd. 2 (Halle 1774), Vorrede; zit. Peter Meinhold, Geschichte der kirchlichen Historio­
graphie, Bd. 2 (Freiburg, München 1967), 46.

Die Einschmelzung der heiligen Geschichte in die Weltgeschichte war nun innerhalb 
der protestantischen Kirchenhistoriographie vorbereitel worden, sofern diese, vor 
allem die Göttinger Schule im 18. Jahrhundert, aus der Historia ecclesiastica eine 
Geschichte der kirchlichen Gesellschaften und ihrer Lehrmeinungen gemacht hatte. 
In der Geschichte der Kirche ist es gewiß das konvenienteste, davon auszugehen, sich in 
jeder ihrer verschiedenen Perioden das Eigentümliche und Charakteristische der gesell­
schaftlichen Verbindungsform ... zum ersten Augenmerk zu machen, und den Gang 
aller Ereignisse ... nur in ihrer Beziehung auf diese zu verfolgen*33. Übersinnliche 
Erfahrungen wurden ausgefällt zugunsten solcher historischer Tatsachen, die in 
das Licht zunehmender fortschreitender Moral getaucht oder psychologisch ge­
deutet werden konnten. Die erste immanent geschichtliche Zeiterfahrung, die des 
Fortschritts, historisierte folgerichtig auch die bisher als unveränderlich erachteten 
Lehrsätze. Semler hoffte seine Leser davon zu überzeugen, daß es nie eine ein für 
allemal abgemessene unveränderliche Vorstellung des Inhalts der christlichen Lehre 
und Religion gegeben habe*33. Der Einbruch der neuen ‘Geschichte’ in die bisher als 
ewig erachteten Wahrheiten wurde begründet und aufgewogen durch die neue, 
auch die Religion umgreifende, Gewißheit, daß die Entwicklung der moralischen Welt, 
nach Gottes Ordnung, ebenso ihre Perioden und Stufen habe als die Kenntnis und

683



Geschichte V. 3. Ausprägung der ‘Geschichte’ zum Grundbegriff

Entdeckung der physischen**1. Seitdem die Geschichte eine mit der Zeit fortschrei­
tend sich wandelnde Qualität gewonnen hatte, ließ sich auch die histona sacra in 
diesem Sinne — wie die historia naturalis — ‘geschichtlich’ auslegen.
Freilich war an der Heraufkunft des alles durchgreifenden Geschichtsbegriffs, so 
neu er war, theologische Schubkraft nicht unbeteiligt. Gerade die historia sacra als 
eine über die biblische Offenbarung hinauswirkende Geschichte, wie sie etwa im 
föderaltheologischen Lager gelehrt wurde, brachte christliche Momente in den 
modernen Geschichtsbegriff ein. Das im eschatologischen Erwartungshorizont immer 
wieder reproduzierte und reproduzierbare Schema der Verheißung und Erfüllung 
war seit je geeignet, dem zeitlichen Verlauf eine geschichtliche Qualität im Sinne 
der Einmaligkeit und sogar der Steigerung zu verleihen. Auch die Umsetzung der 
eschatologischen Zukunft in einen mit der Zeit fortschreitenden Prozeß bezog aus 
der religiösen Erwartung ihre Impulse. Die Erfüllung muß weder meistens in den 
ersten Jahrhunderten, noch gar in den noch künftigen Zeiten gesetzet, sondern mit einer 
nicht gar ungleichen Teilung auf die ganze Reihe der Zeiten des neuen Testaments 
dergestalt gelegt werden, daß das ganze wahre System aller Historie bei Juden und 
Heiden, Christen und Türken durch und durch in die Erklärung einfließt**8. Für 
Bengel wurde die ganze Geschichte eine Geschichte der sich zunehmend enthüllen­
den Offenbarung, wobei die Beweislast für die Deutung aus dem Testament in die 
nachbiblische Geschichte über wechselte. Niemand könne die Offenbarung erklären, 
wenn er die Kirchen- und Weltgeschichten nicht dazu nimmt**9. An ihnen zeigt sich 
die systematische Einheit der Historie. Der Interpret muß nur die wirkliche Summe 
der Welt- und Kirchengeschichte erschöpfen und in sich fassen, dabei aber nicht sowohl 
auf die Teile, als auf das Ganze, in Hauptsachen, Hauptzeiten und Hauptorten, zum 
Exempel, Rom und Jerusalem, sehen*19.
Die stufenweise Aufdeckung der Johannesapokalypse durch die Geschichte erwies 
sich dann als eine Art Phänomenologie des Geistes, die alle vergangenen Fehl­
deutungen der Auslegung sukzessiv korrigiert und damit ihren künftigen, den 
wahren Sinn erschließt, der mit dem Ende der bisherigen Geschichte identisch 
sein wird. Wie es Oetinger, Bengels Schüler, formulierte: Es hat ein jedes Jahr­
hundert nach Christo sein eigenes Maß der wahren, obwohl nicht völligen Erkenntnis. 
Aber Gott sende von Zeit zu Zeit solche Werkzeuge, die nach dem Maß der wachsenden 
Erhenntmis in jedem Jahrhundert eine mehrere Eröffnung tun*11.
Die Reihe der pietistisch inspirierten Theologen, der Arnold, Bengel — auch 
Hamann —, der Oetinger, Wizcnmann oder Heß kann für die deutsche Begriffsbil­
dung der Geschichte als einer im ganzen sinnhaften und fortschreitenden Offenba­
rung kaum unterschätzt werden. Das Reich Gottes wurde selber zum geschichtlichen

467 J. S. Semler, Lebensbeschreibung von ihm selbst verfaßt, Bd. 2 (Halle 1782), 157; zit. 
Meinhold, Geschichte, Bd. 2, 64.
468 Johann Bengel, Erklärte Offenbarung Johannis oder vielmehr Josu Christi, 2. Aufl. 
(1747), hg. v. Wilhelm Hoffmann (Stuttgart 1834), 75.
460 Ebd., 137.
470 Ebd., 654.
471 Friedr. Christoph Oetinger, Predigten über die Sonn-, Fest- und Feiertäglichen 
Episteln, hg. v. Karl Chr. Eberh. Ehmann (Reutlingen 1852), 11; ders., Evangelien - 
predigten, Bd. 2 (Reutlingen 1853), 110.

684



b) Von der ^historia sacra9 zur ’’Heilsgeschichte’ Geschichte

Prozeß. Die Konvergenz mit einem „weltlichen“ Fortschrittsbegriff der Geschieh le 
vollzog sich dabei in der Weise gegenseitiger Inspiration. Wie etwa Thomas 
Wizenmann schrieb, der den Plan Gottes aus der historischen Entwicklung ab­
leitete: Der Mensch ist in ewiger Bewegung, und jeder Rückfall ist ein Schritt weiter 
zur Vollkommenheit des Ganzen ... Mit seiner Geschichte rückt seine Erkenntnis fort, 
und es ist politisch wie theologisch wahr, daß die wahre eigentliche Erkenntnis nur in 
dem Grade transzendenter werden kann, in welchem es die Geschichte wird*72.
Das Zeugnis für die göttliche Wahrheit hat sich mit Wizenmann vollends von den 
Lehren auf die Tatsachen verlagert, von der Bibel auf die Geschichte: Das, worauf 
ich in unsern heiligen Schriften ein besonderes Augenmerk richten zu müssen glaube, 
ist die Geschichte. Sie ist es, die diese Schriften vor allen Religionsbüchern auszeichnet, 
und sie zur göttlichen Offenbarung macht*73. Damit war der Weg frei, im Gefolge der 
idealistischen Geschichtsphilosophen auch die christliche Eschatologie prozessual 
aufzulösen. So beschreibt Richard Rothe den Verlauf des geschichtlichen Processes 
so, daß sich die christliche Kirche immer mehr aufhebe und einschmelze in den 
christlichen Staat der Zukunft. Das Jüngste Gericht — die Krisis — wird quasi auf 
die geschichtliche Entwickelungsreihe ausgedehnt, daß die ganze christliche Geschichte 
überhaupt eine große kontinuierlicbe Krisis unsers Geschlechts ist, die im Ablauf der 
Zeit die Kirche versittliche und damit erübrige474.

472 Thomas Wizenmann, der Freund Friedrich Heinrich Jacobis, hg. v. Alexander Frh. 
v. der Goltz, Bd. 1 (Gotha 1859), 147. Zu Plan und Entwicklung s. [Thomas Wizenmann], 
Göttliche Entwickelung des Satans durch das Menschengeschlecht (Dessau 1792), 2.18. 
28. 57 u. ö.; ders., Geschichte Jesu (s. Anm. 294), 8. 46 ff. Vgl. Ernst Benz, Verheißung 
und Erfüllung. Über die theologischen Grundlagen des deutschen Geschichtsbewußtseins, 
Zs. f. Kirchengesch. 54 (1935), 484 ff.
473 Wizenmann, Entwickelung des Satans, 1 f.
474 Richard Rothe, Die Anfänge der Christlichen Kirche und ihrer Verfassung, Bd. 1 
(Wittenberg 1837), 59.
475 Joh. Chr. Konrad v. Hofmann, Weissagung und Erfüllung im alten und neuen 
Testamente, 2 Bde. (Nördlingen 1841/44); vgl. Gustav Weth, Die Heilsgeschichte (Mün­
chen 1931), 81 ff.
476 Bibliothek der Deutschen Aufklärer, hg. v. Martin v. Geismar [d. i. Edgar Bauer], 
Bd. 2, H. 5 (Leipzig 1847; Ndr. Darmstadt 1963), 127.

Von Ranke und Schelling beeinflußt, war es Johann Christian von Hofmann, 
der 1841 den vorher selten gebrauchten Ausdruck ‘Heilsgeschichte’ übernahm. 
Dabei handelte es sich nicht um eine Übersetzung der verblaßten ‘historia sacra’, 
sondern um einen Begriff, der sich als christlicher Begriff dem umgreifenden An­
spruch der geschichtsphilosophisch begründeten Geschichte gewachsen zeigen 
sollte475.
Edgar Bauer formulierte damals in dem kritischen Jahrzehnt des Vormärz 
polemisch: Durch die Religion wird die Geschichte eine Fabel, durch die Geschichte 
wird die Religion ein Mythus, in der Geschichte widerlegt die Wahrheit von heute 
diejenige von gestern, um von der morgigen von neuem über den Haufen geworfen 
zu werden, in der Religion soll es nur eine einzige Wahrheit geben*™. Der alternative 
Zwang forcierte die Historisierung. Unter seiner Herausforderung war der Terminus 
‘Heilsgeschichte’ geprägt worden. Rückblickend läßt sich das Ergebnis der schlei­
chenden Wende seit dem achtzehnten Jahrhundert so formulieren: Während in 

G85



Geschichte V.3. Ausprägung der ‘Geschichte9 zum Grundbegriff

der ‘historia sacra’ der Verweis auf das ewige Heil den Begriff ausgezeichnet hatte, 
übernahm in dem zusammengesetzten Begriff der Heilsgeschichte den leitenden 
Part die Geschichte. Aus ihr wurde der Weg zum Heil abgeleitet.
In jedem Fall blieb das jüdisch-christliche Erbe erhalten, und es zeugte von der 
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen in dem neuen Geschichtsbegriff, daß die 
ehedem eschatologische Erwartung jetzt auch auf ihn einwirkte und vor allem mit 
ihm kombinierbar blieb. So verwundert es nicht, daß Moses Hess, ebenfalls im 
Gefolge des deutschen Idealismus, 1837 „Die Heilige Geschichte der Menschheit“ 
hat schreiben können, in der nach dem joachitischen Schema die dritte und letzte 
Periode, die letzte Entpuppung der Menschheit, deren Process noch nicht vorüber ist*11, 
mit der Französischen Revolution begonnen habe. Die Heilserwartung blieb 
streifenweise dem Geschichtsbegriff inhärent und reichte durch die verschiedensten 
Lager, vom staatstreuen Protestantismus bis zum Sozialismus.
Nachdem die alte historia sacra zur Heilsgeschichte überholt worden war, geriet 
das christliche Selbstverständnis in den Sog seiner Vergeschichtlichung — auch 
der historisch-kritischen Methode —, so daß es seitdem zwischen zwei extremen 
Antworten pendelt. Entweder wird das Christentum als mit der Geschichte schlecht­
hin unvereinbar erklärt. So registriert Overbeck das moderne Bestreben, das 
Christentum der Geschichte untertan zu machen, und folgert daraus; Auf den Boden 
der geschichtlichen Betrachtung versetzt, ist das Christentum rettungslos dem Begriff der 
Endlichkeit oder ... der Dekadenz verfallen*13. Oder die Geschichte muß insgesamt 
auf Gott bezogen bleiben, so daß der Unterschied zwischen einer christlichen und 
einer nicht christlichen Geschichte entfällt. In Karl Barths Worten: Alle Bedi- 
gions- und Kirchengeschichte spielt sich ganz und gar in der Welt ab. Die sog. ‘Heils­
geschichte’ ist aber nur die fortlaufende Krisis aller Geschichte, nicht eine Geschichte 
in oder neben der Geschichte*19. Die fortschrittliche Komponente des Begriffs ist 
verblaßt, aber das prozessuale Moment, das von der existentiellen Präsenz des 
ewigen Gerichts herrührt, hat sich, mit föderaltheologischem Erbe, durchgehalten.

c) Von der ‘historia universalis’ zur ‘Weltgeschichte’. Die Ein Verwandlung der 
Natur und der historia sacra in den allgemeinen geschichtlichen Prozeß hat den 
Begriff der Geschichte zu einem Grundbegriff menschlicher Erfahrung und Er­
wartung aufrücken lassen. Der Ausdruck ‘Weltgeschichte’ war nun besonders 
geeignet, das Ergebnis dieses Vorgangs zu präzisieren.
Rein wortgeschichtlich ist der Übergang von der ‘Universalhistorie’ zur ‘Welt­
geschichte’ gleitend und ohne allzu großen Nachdruck vollzogen worden. Beide 
Termini konnten im 18. Jahrhundert sehr wohl alternativ verwendet werden.
Den Ausdruck uuerltgeskihten hatte — atif die göttliche Vorsehung bezogen — 
schon Notker (f 1022) geprägt, aber das Wort hatte sich nicht durchgesetzt480.

477 Moses Hess, Die Heilige Geschichte der Menschheit. Von einem Jünger Spinozas, 
Philos, u. sozialistische Schriften 1837—1850, hg. v. Auguste Cornu u. Wolfgang Mönke 
(Berlin 1961), 33.
478 Franz Overbeck, Christentum und Kultur. Gedanken und Anmerkungen zur mo­
dernen Theologie, hg. v. Carl Albrecht Bernoulli (Basel 1919; Ndr. Darmstadt 1963), 7 f.
479 Karl Barth, Der Römerbrief, 10. Aufl. der Neubearbeitung (1922; Zürich 1967), 32.
480 Notkers des Deutschen Werke, hg. v. Edward H. Sehrt u. Taylor Starck (Halle 
1952), 33.

686



c) Vuu der ‘hisluria lûiiversalis’ zur ‘Weltgeschichte’ Geschichte

Der erste Beleg für eine Historia univer salis findet sich erst viel später ; 1304 er 
schien ein solches Werk, das bald darauf den treffenderen Titel Compendium 
historiarum erhielt481. Historien dieser Welt, die eine Summe von Einzelgeschichten 
mit universalem Anspruch zu bündeln suchten, entstanden erst, als — mit Borst 
zu reden — das Weltbild des christlichen Gottesvolkes zerbrach. Sobald die Land­
nahme in Übersee voranschritt und die kirchliche Einheit zerfiel, häufen sich 
universalhistorische Titel, die die neuen, heterogenen, Erfahrungen registrieren 
und vereinen sollten. Dabei taucht im 17. Jahrhundert auch das verlorene Wort 
‘Weltgeschichte’ wieder auf, das in Sir Waltr Raleighs „History of the 
World“ ein Vorbild haben mochte482. Stieler verzeichnet W eltgeschichtef historia 
mundi sive universalisé und seit’dem 18. Jahrhundert folgen ebenso gerne Misch­
formen wie ‘Universalgeschichte’ oder ‘Welthistorie’.

481 Dazu Borst, Weltgeschichten (s. Anm. 150), 452 ff. ,
482 Snt Walter Raleigh, The History of the World (London 1614).
483 Stieler (1691; Ndr. 1968), 1747.
484 Voltaire, Essai sur l’histoire générale et sur les moeurs et l’esprit des nations depuis 
Charlemagne jusqu’à nos jours, 7 vol. (Genf 1756), dt. u. d. T. : Allgemeine Weltgeschichte, 
worinnen zugleich die Sitten und das Eigene derer Völkerschaften von Carl dem Großen 
bis auf die Zeiten Ludwigs XIV. beschrieben werden, 4 Bdc. (Dresden 1760/62).
485 Joh. Christoph Gatterer, Handbuch der Universalhistorie nach ihrem gesamten 
Umfange, Bd. 1: Nebst einer vorläufigen Einleitung von der Historie überhaupt und 
der Universalhistorie insonderheit, 2. Aufl. (Göttingen 1765), 127 f.
486 Chladenius, Geschichtswissenschaft (s. Anm. 277), Vorrede, o. S.
487 Schreiben aus D... (s. Anm. 395), 262.
488 A. L. Schlözer, Vorstellung seiner Universal-Historie, Bd. 2 (Göttingen, Gotha 1773), 
Vorbericht, o. S.

Trotz der terminologischen Varianten läßt sich nun am Vordringen des Ausdrucks 
‘Weltgeschichte’ ein. tiefgreifender begrifflicher Wandel aufzeigen. Ein Signal war 
bereits die Übersetzung von Voltaires „Essai sur l’histoire générale“ mit „Ver­
such einer allgemeinen Weltgeschichte“ im Jahre 1762, wobei es darum ging, die 
Vorsehung zu diskreditieren484.
Die Pluralform, etwa der merkwürdigsten Weltgeschichten war längst, soit dem Ende 
des 17. Jahrhunderts, im Sinne weltlicher Geschichten eingebürgert485, und deshalb 
konnte Chladenius noch 1752 feststellen: Die gemeinen Weltgeschichte gehen doch 
nur mit Taten der Menschen um, die Offenbarung aber mit den großen Taten Gottes^, 
Es war genau diese antithetisch ausgegrenzte Bedeutungszone der Menschenwélt, 
die dem neuen Ausdruck eine stärkere Durchschlagskraft verlieh, als sie die über­
kommene ‘Universalhistorie’ hatte. «
Die weltbezogene Thematik griff um sich und suchte nach einem adäquaten Begriff. 
1773 registrierte der „Teutsche Merkur“ als sonderbar, daß in den letzten zivei bis 
drei Jahren so viele Universalhistorien erschienen seien487, und Schlözer, einer 
ihrer Verfasser, stellte im gleichen Jahr fest, daß der Begriff der Weltgeschichte 
noch Undefiniert und vage sei. Es müsse ein Plan, eine Theorie, ein Ideal dieser 
Wissenschaft entwickelt werden, um ihr den fundamentalen Rang zukommen zu 
lassen, der ihr gebühre488.
Ein gutes Jahrzehnt später — 1785 — urteilte Schlözer bereits rückblickend: 
Universalhistorie war weiland nichts als ein „Gemengsel von einigen historischen 

687



Geschichte V. 3. Ausprägung der ‘Geschichte’ zum Grundbegriff

Datis“, die den Theologen und Philologen als Hilfs-Wissenschaft gedient habe. 
Anders die Weltgeschichte, die jetzt in den Titel seines Werkes aufgerückt war: 
W eltGeschichte — diese Schreibweise bevorzugte Schlözer noch, um den zusammen­
gesetzten Begriff zu kennzeichnen, W eltGeschichte studieren, heißt, die HauptV er- 
ändrungen der Erde und des MenschenGeschlechts im Zusammenhang denken, um den 
heutigen Zustand von beiden aus Gründen zu erkennen*39.
Damit hatte Schlözer schon die beiden Kriterien genannt, welche die neue Welt­
geschichte auszeichneten: sie bezog sich räumlich auf den ganzen Globus und 
zeitlich auf das gesamte Menschengeschlecht, deren Beziehungen untereinander zu 
erkennen und im Hinblick auf die Gegenwart zu erklären seien. Und er ging, 
Anregungen von Gatterer und Herder aufgreifend und Kant vorarbeitend490, auch 
den Schritt weiter, die alte universalhistorische Summe aller SpecialGeschdcEten als 
ein bloßes Aggregat zu kritisieren, um dem neuen System der WeltGeschichte Raum 
zu schaffen. Das System erreichte auf einer höheren Ebene der Abstraktion einen 
erhöhten Wirklichkeitsanspruch. Es vermittelt kleine und große Ursachen, wodurch 
die Weltgeschichte selber zur Philosophie werde. Vor allem achtet es darauf, daß 
der RealZusammenhang der Begebenheiten von ihrem ZeitZusammenhang wohl zu 
unterscheiden, daß der eine nicht auf den anderen Zusammenhang zu reduzieren 
sei, obwohl beide einander bedingen. Daraus ergäben sich Schwierigkeiten der 
Darstellung, auf die schon Gatterer hingewiesen hatte, die zu bewältigen aber die 
globale Interdependenz der neuzeitlichen Geschichten erkennen heiße. Chrono­
logische und synchronistische Gesichtspunkte oder, modern gesprochen, Diachronie 
und Synchronie müssen einander ergänzen, um die Weltgeschichte nach immanenten 
Kriterien zu gliedern. Dann erübrigen sich die Vier Monarchien göttlicher Weis­
sagung, und die neuen Epochen ergeben sich aus der Bedeutung, die die Haupt­
oder Nebenvölker für die Weltgeschichte gehabt haben. Nur die Revolutionen, nicht 
die besondere Geschichte der Könige und Regenten, ja nicht einmal alle Namen derselben 
zählten dann, wie es Gatterer pointiert hatte491. Eigentlich ist sie die Historie der 
größeren Begebenheiten, der Revolutionen: sie mögen nun die Menschen und Völker selbst 
oder ihr Verhältnis gegen die Religion, den Staat, die Wissenschaften, die Künste und 
Gewerbe betreffen: sie mögen sich in älteren oder neuern Zeiten zugetragen haben*92.

489 Ders., WeltGeschichte (s. Anm. 412), Bd. 1, 1. 71.
400 Gatterer, Vom historischen Plan (s. Anm. 223), 25. 28 f. u. ö.; Herder, A. L. 
Schlözers Vorstellung seiner Universal-Historie (1772), SW Bd. 5 (1891), 436 ff.; Kant, 
Idee (s. Anm. 360), 9. Satz. AA Bd. 8, 29.
491 Gatterer, Vom historischen Plan, 66 f.
492 J. Chr. Gatterer, Einleitung in die synchronistische Universalhistorie (Göttingen 
1771), 1 f.
493 [Joh. Georg Sulzer], Kurzer Begriff aller Wissenschaften und andern Theile der Ge­
lehrsamkeit, 2. Aufl. (Frankfurt, Leipzig 1759), 35.

Damit war das neue Bedeutungsfeld abgesteckt worden. Es hat unter Verzicht auf 
Transzendenz erstmals das Menschengeschlecht als das präsumtive Subjekt seiner 
eigenen Geschichte in dieser Welt angesprochen. Wie hilflos hatte noch 1759 
Sulzer definiert: Die allgemeine Historie, Historia Universalis, aller Zeiten und 
Völker kann nicht anders als sehr kurz über einzelne Begebenheiten sein. Sie kann 
also den ganzen Nutzen einer ausführlichen Historie nicht haben*93. Drei Jahrzehnte 

688



c) Von der ‘historia universalis9 zur ‘Weltgeschichte9 Geschichte

später, 1790, resümiert Köster in der „Deutschen Encyclopädie“ die dazwischen 
entfachte Debatte und ihr Ergebnis494. Das Verhältnis allgemeiner und spezieller 
Historien sei je nach der Definition der Gegenstandsbereiche relativ und daher 
zweideutig ... Es gibt aber noch eine andere Universalhistorie, schlechtweg so genannt, 
welche man auch die allgemeine Weltgeschichte nennt. Sie handele vom ganzen 
menschlichen Geschlecht und vom Erdboden als seinem Aktionsfeld. Sie zeige, 
warum das menschliche Geschlecht das geworden ist, was es wirklich ist, oder in einem 
jeden Zeitraum war. —

494 Köster, Art. Historie (s. Anm. 328), 651. 654.
495 Kant, Idee, AA Bd. 8, 18.
496 Gatterer, Vom historischen Plan, 16 ff.
497 Büsch, Encyclopädie (s. Anm. 437), 123; vgl. ebd., 133. 165. Ferner Halle Bd. 1 
(1779), 537.
490 Georg Forster, Die Nordwestküste von Amerika und der dortige Pelzhandel (1791), 
Werke, Bd. 2 (o. J.), 258.
499 Vogt, Anzeige (s. Anm. 287), 3 ff.
500 Vgl. Friedr. August Carus, Ideen zur Geschichte der Menschheit, Nachgel. Werke, 
Bd. 6 (Leipzig 1809) mit seinem großen Literaturüberblick S. 10 ff.

Im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts stellte sich eine gewisse Einhelligkeit her­
aus, diese Weltgeschichte sei eine Leitwissenschaft, daß sie aber bisher noch nicht 
geschrieben worden, in Kants Worten, daß sie ihren Kepler oder Newton noch 
nicht gefunden habe495.
Aber gleichzeitig stellen dieselben Autoren fest, und das indiziert jene neuzeitliche 
Erfahrung, die erst über die ‘Weltgeschichte’ erschlossen wurde, daß eine solche 
Weltgeschichte zu schreiben erst jetzt möglich geworden sei. Darin beruhe die 
eigentliche Überlegenheit, der Erfahrungsvorsprung vor den Alten496. Der Ver­
fassungswandel und die Ausbreitung Europas über den Globus habe die Welthandel 
immer verwickelter gemacht, so daß es gar nicht mehr möglich sei, einzelne Staaten­
geschichten zu schreiben, da der wirkliche Zusammenhang überall hindurchgreife497. 
Streckenweise schien es speziell der europäische Handel, in welchen sich allmählich 
die ganze Weltgeschichte aufzulösen scheint498. 1783 konnte eine Mainzer Dissertation 
emphatisch und asyntaktisch beginnen: Das Menschengeschlecht ist auf einen Punkt 
gekommen, wo durch bekannte Revolutionen die Mauern, die sonst Weltteil von Weltteil, 
Volk von Volk trennten, niedergerissen wurden, und die einzelnen Menschenabteilungen 
in ein großes Ganze ausgeflossen sind, das durch einen Geist belebet wird — so auch die 
Geschichte — die Welt ist ein Volk, so auch eine allgemeine Weltgeschichte—und so muß 
sie auch auf die Welt nützlich und einfließend behandelt werden. Die Geschichte bilde 
die Völker stufenweise zur allgemeinen Weltbürgerschaft heran, sie weite sich aus zur 
Weltgeschichte. Dies ist eine Wahrheit, die selbst in der Geschichte ihren Grund hat498.
Der auf sich selbst zurückverweisende Begriff der neuzeitlichen Geschichte suchte 
in der ‘Weltgeschichte’ seinen empirischen Halt zu finden. Hier lag das Aktionsfeld 
jenes hypothetischen Subjekts des Menschengeschlechts, das nur in seiner offenen 
zeitlichen Erstreckung als Einheit gedacht werden konnte. Parallel zu den welt­
geschichtlichen Entwürfen erschienen daher zahlreiche anthropologisch motivierte 
Leitfäden zur Geschichte der Menschheit500. Was ihr an heutiger Erfüllung man­
gelte, wurde kompensatorisch für die Zukunft erwartet. Das wahre Ideal einer 
solchen Geschichte aber, die nichts weniger als ein Aggregat aller Partikular- und 

44—90386/1 689



Geschichte V. 3. Ausprägung der ‘Geschichte’ zum Grundbegriff

Spezialgeschichten ist, ist erst in neuern Zeiten entworfen worden, wie Krug auf 
Kant verwies, als er die Geschichte der Menschheit eigentlich als eine Geschichte 
der menschlichen Kultur definierte501.

501 Krug, Enz., Bd. 1, 66 f.
502 Heinrich Luden, Ueber den Vortrag der Universalgeschichte, Kl. Aufsätze, Bd. 1 
(Göttingen 1807), 281; zu Scheller s. Anm. 418. Vgl. Eberhard Kessel, Rankes Idee 
der Universalhistorie, Hist. Zs. 178 (1954), 269 ff.
503 Novalis, Fragmente und Studien, Nr. 77. GW Bd. 3, 566.
604 Schlegel, Vorlesungen über Universalgeschichte (1805/06), SW 2. Abt., Bd. 14 
(1960), 3.
606 Marx/Engels, Die deutsche Ideologie, MEW Bd. 3 (1962), 18, Anm.
506 Vgl. Ernst Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme (Tübingen 1922; Ndr. 
Aalen 1961), 652. 706 u. Wilhelm Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften 
(1922), Ges. Sehr., Bd. 1 (Leipzig, Berlin 1922), 93 ff.
507 Hans Freyer, Weltgeschichte Europas, 2 Bde. (Wiesbaden 1948).

Schillers berühmte Frage seiner Jenenser Antrittsvorlesung 1789 — „Was heißt 
und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte?“ — faßte knapp und 
großartig alle Argumente zusammen, die die Weltgeschichte zur Leitwissenschaft 
aller Erfahrung und aller Erwartung gemacht hatte. Wie im ‘Fortschritt’ die Neu­
zeit sich als eine neue Zeit begreifen lernte, so hat sie sich in der ‘Weltgeschichte’ 
ihrer raum-zeitlichen Totalität versichert. Deshalb wurde der Ausdruck als Voraus­
setzung und Grenzbestimmung möglicher Erfahrung auch zu einem Strukturmerk­
mal möglicher Geschichten: Alle Geschichten sind nur verständlich durch die Welt­
geschichte und in der Weltgeschichte502, oder, wie es Novalis noch konsequenter 
formulierte: Jede Geschichte muß Weltgeschichte sein, und nur in Beziehung auf die 
ganze Geschichte ist historische Behandlung eines einzelnen Stoffs möglich^.
Der neue Begriff hatte einen in sich geschlossenen Totalitätsanspruch gewonnen, 
der konkurrierende Erklärungsmodelle ausschloß. 1805 konnte deshalb Friedrich 
Schlegel seine „Vorlesungen über Universalgeschichte“ mit dem Satz eröffnen: 
Da überhaupt alle Wissenschaft genetisch ist, so folgt, daß die Geschichte die uni­
versellste, allgemeinste und höchste aller Wissenschaften sein müsse. Soweit nur von 
der Geschichte der Menschen die Rede sei, heiße sie schlechtweg Geschichte50^. Es 
war die ‘Weltgeschichte’, die im Zeitalter der Französischen Revolution dem Be­
griff der Geschichte seine Leitfunktion zugewiesen hatte, die er seitdem nicht mehr 
verloren hat. 1845 notierten Marx und Engels zur deutschen Ideologie: Wir 
kennen nur eine einzige Wissenschaft, die Wissenschaft der Geschichte. Sie umfasse die 
der Natur und die der Menschen. Beide Seiten sind indes nicht zu trennen; solange 
Menschen existieren, bedingen sich Geschichte der Natur und Geschichte der Menschen ge­
genseitig505. ‘Geschichte’ war nur noch als natürliche und als menschliche, d. h. als 
Weltgeschichte denkbar, so daß diese Bedeutung in jenem Begriff aufgehoben 
blieb.
Die umfassenden welthistorischen Darstellungen verloren — nach Rankes großer 
Gesamtkonzeption — an Kraft, teils weil die historisch-kritische Methode die 
Ansprüche steigerte und damit die Spezialisierung förderte, teils weil die Unab­
schließbarkei t aller Geschichte die Einwände gegen universale Entwürfe wachsen 
ließ506. In jedem Fall blieben sie unreflektiert zumeist das, als was sic Hans Freyer 
1948 auf den Begriff gebracht hat: Weltgeschichte Europas501, die erst im 20. Jahr­

690



VI. 1. Soziale und politische Funktionen des Geschichtsbegriffs Geschichte

hundert anfängt, in eine ‘Weltgeschichte selber’ überzugehen. Damit ist der 
Erwartungshorizont, den das 18. Jahrhundert mit dem Begriff ausgezogen hatte, 
verändert, aber noch nicht überschritten worden.
Der einzige wirkungsgeschichtlich folgenreiche Versuch, die Weltgeschichte aus 
ihrer prozessualen, stets sich erneuernden Einmaligkeit herauszudrehen, stammte 
von Oswald Spengler, als er den kommenden Untergang des Abendlandes aus 
einer kreisläufig — naturhaften Morphologie der Weltgeschichte, der Welt als Ge­
schichte ableitete608. Inwieweit seine pluralistischen Kulturkreise in ihrer struk­
turalen Analogie die künftige Weltgeschichte beeinflussen, bleibt vorerst offen.

VI. ‘Geschichte’ als moderner Leitbegriff

Wenn Friedrich Schlegel 1795 formulierte: Den Gang und die Richtung der moder­
nen Bildung bestimmen herrschende Begriffe, da setzte diese Erkenntnis bereits den 
modernen Begriff der Geschichte voraus509. Schlegel bediente sich einer Reihe von 
aktuellen Bewegungsbestimmungen, die alle vom Geschichtsbegriff umfaßt wurden. 
Insofern galt von der ‘Geschichte’ besonders, was Schlegel für die herrschenden 
Begriffe beanspruchte: Ihr Einfluß ist also unendlich wichtig, ja entscheidend. 
Geschichte konnte nur zum modernen Leitbegriff werden, weil im Zeitalter der 
Aufklärung und durch die Wirkungen der Revolution alle bisher geschilderten 
Vorleistungen erbracht wurden, die den Begriff geprägt hatten.

508 Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der 
Weltgeschichte, 52. Aufl. (München 1923), 6.
509 Schlegel, Über das Studium der griechischen Poesie (1797), Kritische Schriften, hg. 
v. Wolfdietrich Rasch (München 1964), 156.

1. Soziale und politische Funktionen des Geschichtsbegriffs

Die Ausprägung des modernen, reflexiven, Geschichtsbegriffs vollzog sich sowohl 
in wissenschaftlichen Diskussionen wie im politisch-sozialen Sprachraum des All­
tags. Was beide Sprachebenen zusammenhielt, waren die Kreise des Bildungs­
bürgertums, seiner Bücher und seiner Zeitschriften, die sich im letzten Drittel des 
18. Jahrhunderts schubweise vermehrten und denen, besonders im 19. Jahrhundert, 
zahlreiche Vereine und Institutionen folgten. Die Entstehung einer eigenständigen 
Geschichtswissenschaft läßt sich auf jenes Bildungsbürgertum zurückführen, das 
sich zugleich mit der Ausprägung eines geschichtlichen Selbstbewußtseins seine 
Identität zueignete. Insofern fällt die Genese des modernen Geschichtsbegriffs mit 
seiner sozialen und politischen Funktion zusammen — ohne freilich darin aufzu­
gehen. Gatterer war stolz darauf, Professor der Geschichte zu sein, ohne als Hof­
historiograph Diener eines Fürsten sein zu müssen. Aber die wissenschaftstheo­
retischen Fragen, die er sich stellte, behalten unbeschadet seiner Selbsteinschätzung 
ein dauerhaftes Interesse. Es war gerade der wissenschaftliche Anspruch des Ge­
schichtsbegriffs, der seine sozial und politisch integrative Kraft verstärkte.
Die Geschichtswissenschaft, die in Deutschland im 19. Jahrhundert ihren Höhe­
punkt erreichte, vereinigte in sich zwei vorangegangene Etappen. Erstens die 
emsige Sammlertätigkeit und Ausbildung der Hilfswissenschaften, die seit dem 

691



Geschichte VI. 1. Soziale und politische Funktionen des Geschichtsbegriffs

Humanismus auf den Weg gebracht worden waren. Zweitens die theoretische und 
kritische Reflexion, mit der die Aufklärung auf ihre Vorgänger reagiert hatte. 
Beide Etappen fanden in der deutschen Historiographie seit Niebuhr ihre frucht­
bare Synthese.
Dabei gewann die Historie ihren wissenschaftlichen Freiraum im Maß, als sie sich 
aus der dienenden Funktion gegenüber der theologischen und der juristischen 
Fakultät löste. Das Ergebnis dieses Zugewinns an Autonomie zeichnet sich ab 
im letzten Drittel des achtzehnten Jahrhunderts, als auch der neue Geschichts- 
begrilT geprägt worden war510. Er indiziert einerseits die gewonnene Eigenständig­
keit der historischen Wissenschaft. Parallel dazu änderte ‘Geschichte’ — anderer­
seits — ihren Stellenwert im politischen Sprachgefüge. Indem der Ausdruck zum 
Zentralbegriff der Weltdeutung aufrückt, stilisiert er auch das Selbstbewußtsein 
jenes Bürgertums, das sich in diesen Dezennien vom gelehrten zum Bildungs­
bürgertum ausweitet. Der pragmatische Nutzen der Geschichtsschreibung müsse 
allen Ständen zugute kommen, hatte schon Abbt gefordert, und 1765 stellte 
Christian Kestner in Göttingen die suggestive Frage: Ob sich der Nutzen der 
neueren Geschichte auch auf Privatpersonen erstrecke? Selbstverständlich, der Ge­
schichtsschreiber soll uns den ganzen Menschen schildern, nicht nur in der seltenen 
und besonderen Stellung, da er Völker beherrscht oder da er Länder erobert5™.
Die große Bestimmung, die Schlözer der Geschichte zuwies, diente zur Aufklärung 
und zum Glücke der bürgerlichen Gesellschaft512. Daraus ergaben sich Weiterungen 
in der Organisation und in den Gegenstandsbereichen, Die ganze Geschichtschreiherei 
müsse als eine große unendlich zusammengesetzte Babrike betrachtet werden, in der 
Sammeln, Forschen und Darstellen verschiedenartige Aufgaben seien513. Inhaltlich 
traten neben die herkömmlichen Kirchen- und Staatengeschichten im 18. Jahr­
hundert die seit Bacon geforderte Literargeschichte, die Kunst- und Technik­
geschichten, die Geschichte des Handels, die Wissenschaftsgeschichten und die 
Kulturgeschichte, schließlich, alles umfassend, in Gatterers Worten: die Geschichte 
der Völker. Es gibt also, eigentlich zu reden, nur eine Historie, die Völkergeschichte51*. 
Die neue bürgerliche Gesellschaft entwirft sich als Volk, als Nation, und deshalb 
pflichtet Krug dem bei, als er den Kosmos aller historischen Teilwissenschaften 
zusammenfügte: es sei schädlich, die Geschichten von Staat und Volk zu trennen, 
weil wegen des innigen Zusammenhangs zwischen beiden die Geschichte des einen 
ohne die Geschichte des andern gar nicht verstanden werden kann515.

610 Vgl. Hundert Jahre Historische Zeitschrift 1859—1959. Beiträge zur Geschichte der 
Historiographie in den deutschsprachigen Ländern, hg. v. Theodor Schieder, Hist. Zs. 
189 (1959); Wilhelm Vosskamp, Untersuchungen zur Zeit- und Geschichtsauffassung im 
17. Jahrhundert bei Gryphius und Lohenstein (Bonn 1967); Notker Hammerstein, Jus 
und Historie. Ein Beitrag zur Geschichte des historischen Denkens an deutschen Univer­
sitäten im späten 17. und im 18. Jahrhundert (Göttingen 1972).
611 Chr. Kestner, Untersuchung der Frage: Ob sich der Nutzen der neuem Geschichte 
auch auf Privatpersonen erstrecke?, Gatterer, Hist. Bibl. 4 (1767), 214 ff.
512 Vorrede Schlözers zu: Abb^ Mably, Von der Art die Geschichte zu schreiben, dt. v. 
F. R. Salzmann (Straßburg 1784), 7.
613 Ebd., 13.
514 Gatterer, Vom historischen Plan (s. Anm. 223), 25.
615 Krug, Enz., Bd. 1, 81.

692



VI. 1. Soziale und politische Funktionen des Geschichtsbegriffs Geschichte

Nachdem die ‘Geschichte’ einmal zum Reflexionsbegriff geworden war, der die 
Zukunft mit der Vergangenheit erklärend, begründend oder legitimierend ver­
mittelt, konnte diese seine Aufgabe auf verschiedene Weise wahrgenommen werden. 
Nationen, Klassen, Parteien, Sekten oder weitere Interessengruppen konnten, ja 
mußten sich auf die Geschichte berufen, solange die genetische Ableitung der je 
eigenen Position Rechtstitel im politischen oder sozialen Handlungsgefüge verlieh. 
Der große Streit zwischen Thibaut und Savigny 1814 über die Möglichkeit einer 
generellen Gesetzgebung oder die heftige Auseinandersetzung 1861 zwischen Sybel 
und Ficker über den außenpolitischen Sinn früherer, und darin enthalten heutiger, 
Italienpolitik bezeugen die allgemeine Evidenz, die geschichtlichen Begründungen 
innewohnte, unbeschadet, ob der Zweck mehr auf eine Neuerung oder Stabilisierung 
zielte516. .
Im Sinne der historischen Rechtsschule betonte Savigny die Überlegenheit der 
Herkunft: Die Herrschaft der Vergangenheit über die Gegenwart wird sich auch da 
äußern können, wo sich die Gegenwart absichtlich der Vergangenheit entgegensetzt517. 
Ficker verwies stärker auf die Fungibilität geschichtlicher Urteile und damit auf 
die Gefahr parteilicher Einseitigkeit: Am schwersten werde sich eine Überein­
stimmung der Forscher immer da her stellen, wo sie am wichtigsten wäre, nämlich da, 
wo es sich um geschichtliche Auffassungen handelt, welche zu praktischen Fragen der 
Gegenwart in näherer Beziehung stehen51*. Beide Überlegungen — hier aus konserva­
tivem Lager — erhärten ein geflügeltes Wort des 19. Jahrhunderts, daß man aus 
der Geschichte alles beweisen könne519. Entscheidend war deshalb, daß man sich 
überhaupt auf die gemeinsame Plattform geschichtlicher, d. h. strittiger Beweise 
begab, um sich rechtlich oder poli tisch oder sozial auszu weisen. Luden wünschte 
1810, daß wir als Deutsche die Geschichte der Deutschen hier hörten, und er ver­
sicherte sich und seine Hörer dessen, um uns auf den Standpunkt zu stellen, von 
welchem aus wir diese Geschichte zu betrachten haben, und in die Gemütsverfassung zu 
setzen, mit welcher wir sie nur würdig betrachten können5^, ‘Geschichte’ war also 
keineswegs nur die auf die Vergangenheit und deren Erinnerung beschränkte 
Spezialkunde, sie behielt ihre politische Aktuosität und soziale Herausforderung 
an die Zeitgenossen, die sie gegen Ende der Aufklärungszeit gewonnen hatte. 
Deshalb begründete Jacob Burckhardt 1846 seine berühmte Flucht in den 
schönen faulen Süden damit, daß dieser Süden der Geschichte abgestorben ist521. 
Die Italienreise war also keine Flucht in die Geschichte, sondern, indem sich 
Burckhardt der akuten politischen Krise entzog, aus der Geschichte heraus. Um-

616 Vgl. Thibaut und Savigny. Ein programmatischer Rechtsstreit auf Grund ihrer 
Schriften, hg. v. Jacques Stern (1914; Ndr. Darmstadt 1959); Universalstaat oder 
Nationalstaat, Macht und Ende des ersten deutschen Reiches. Die Streitschriften von 
Heinrich von Sybel und Julius Ficker zur deutschen Kaiserpolitik des Mittelalters, hg. von 
Friedrich Schneider, 2. Aufl. (Innsbruck 1943).
617 Stern, Thibaut und Savigny, 137.
518 Schneider, Universalstaat, 31.
619 Wander Bd. 1 (1867), 1593.
520 Heinrich Luden, Einige Worte über das Studium der vaterländischen Geschichte 
(Jena 1810; Ndr. Darmstadt o. J.), 11.
521 Jacob Burckhardt, Brief an Hermann Schauenburg v. 28. 2. 1846, Briefe, hg. v. 
Max Burckhardt, Bd. 2 (Basel 1952), 208.

693



Geschichte VI. 1. Soziale und politische Funktionen des Geschichtsbegriffs

gekehrt berief sich Sybel 1889 im gleichen Argumentationshaushalt offen auf seine 
preußischen und nationalliberalen Überzeugungen. Er hoffe, daß seine Reichs­
gründungsgeschichte als nähere Veranschaulichung der Krankheit und der Krisis 
nur zur Kräftigung der gewonnenen Gesundheit und Eintracht dienen könne522. 
Drastischer und ungeniert formulierte Treitschke seine analoge Absicht: Mein 
Bestreben war, aus dem Gewirr der Ereignisse die wesentlichen Gesichtspunkte heraus­
zuheben, die Männer und die Institutionen, die Ideen und die Schicksalswechsel, 
welche unser neues Volkstum geschaffen haben, kräftig hervortreten zu lassen523. 
Noch deutlicher als sein Vorgänger zeigt der vorliegende Band, daß die politische 
Geschichte des Deutschen Bundes nur vom preußischen Standpunkt aus betrachtet 
werden kann; denn nur wer selber fest steht, vermag den Wandel der Dinge zu beur­
teilen52^. Nach der Reichsgründung bezeugt der Streit zwischen Treitschke und 
Schmöller, wie sehr wissenschaftstheoretische — und methodische — Vorent­
scheidungen in eine politische oder soziale Funktion einrücken und sie wahrnehmen 
konnten. Treitschke argumentierte, im Gefolge aristotelischer Ansätze, herrschafts­
stabilisierend, um eine Sozialdemokratie zu bekämpfen, die Schmöller mit sozial­
evolutionären und reformträchtigen Geschichtstheoremen zu gewinnen suchte.
Die direkte politische Verwendung der ‘Geschichte’ mit Ansprache an ein breites 
Hörer- und Lesepublikum war nur möglich, weil die Geschichte nicht nur als 
Wissenschaft von der Vergangenheit begriffen wurde, sondern zunächst als Er­
fahrungsraum und Reflexionsmedium der jeweils erstreb Uri sozialen oder politi­
schen Handlungseinheit. Mitnichten habe es die Geschichtswissenschaft nur mit 
der Totenmaske der Vergangenheiten zu tun ... Verstehend und verstanden ist ihnen 
ihre Geschichte ein Bewußtsein über sich, ein Verständnis ihrer selbst. So fordert sich 
unsere Wissenschaft ihre Stelle und ihre Pflicht in dem je Werdenden; was um uns her 
und mit uns geschieht, was ist es anders als die Gegenwart der Geschichte, die Geschichte 
der Gegenwart525. Oder, wie es Schopenhauer schlicht formulierte: Erst durch die 
Geschichte wird ein Volk sich seiner selbst vollständig bewußt525.
Was für das bürgerliche Nationalbewußtsein gilt, suchten Marx und Engels auch 
für das zu entfaltende Klassenbewußtsein der Arbeiter im Medium historischer 
Reflexion zu gewinnen. So schrieb Engels 1850 über den deutschen Bauernkrieg: 
Die Klassen und Klassenfraktionen, die 1848 und 49 überall verraten haben, werden wir 
schon 1525, wenn auch auf einer niedrigeren Entwicklungsstufe, als Verräter vor- 
finden521. Marx verspottete jene weltgeschichtlichen Totenbeschwörungen, die der 
politischen Selbststilisierung dienten. Die soziale Revolution des neunzehnten Jahr­
hunderts kann ihre Poesie nicht aus der Vergangenheit schöpfen, sondern nur aus der 
Zukunft ... Die früheren Revolutionen bedurften der weltgeschichtlichen Rücker-

622 Heinrich v. Sybel, Die Begründung des deutschen Reiches durch Wilhelm I., Bd. 1 
(München, Leipzig 1889), XIII f.
523 Heinrich v. Treitschke, Deutsche Geschichte im 19. Jahrhundert, Bd. 1 (1879; 
Ausg. Leipzig 1927), VIII.
524 Ebd., Bd. 3 (1885; Ausg. 1927), VIII.
526 Joh. Gustav Droysen, Geschichte der preußischen Politik, Bd. 1 (Berlin 1855), III. 
526 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung (1819), SW Bd. 2 
(München 1911), 507.
527 Friedrich Engels, Der deutsche Bauernkrieg, MEW Bd. 7 (1960), 329.

694



VI. 2. Geschichtliche Relativität und Zeitlichkeit Geschichte

innerungen, um sich über ihren eigenen Inhalt zu betäuben, Die Revolution des neun­
zehnten Jahrhunderts muß die Toten ihre Toten begraben lassen, um bei ihrem eigenen 
Inhalt anzukommen™3, Aber er verfaßte selber scharfe zeitgeschichtliche Analysen, 
wie den „18. Brumaire des Louis Bonaparte“, um das Proletariat aus dem Scheitern 
bisheriger Revolutionen zu belehren und in den Geist der neuen Sprache einzuüben. 
Je nach Standort dienten — und dienen — verschiedene Vergangenheiten der 
politischen und sozialen Selbstbestimmung und ihren prognostischen Folgerungen. 
Nur ist dieser vielfältig gebrochene Aspekt der einen Geschichte keineswegs Aus­
druck eines hemmungslosen Subjektivismus oder eines Historismus, wie ihn 1921 
Theodor Lessing charakterisierte: er berge in sich die tollhäuslerische Annahme 
..., daß das Denken eines Prozesses der Prozeß selber sei529, Vielmehr gehört die 
Relativität historischer Urteile in Wissenschaft und Politik zu den Erkenntnissen, 
die den Begriff der Geschichte mit konstituiert haben. Unbeschadet des Wahr­
heitsanspruches der Geschichte als Wissenschaft ist die Rückbindung an die 
Situation der Erkenntnis ein Erfahrungssatz, der im 18. Jahrhundert die Welt der 
Geschichte entdecken half.

2 . Geschichtliche Relativität und Zeitlichkeit

1623 verglich Comenius die Tätigkeit der Historiker mit dem Blick durch Fern­
rohre, die posaunengleich über die Schulter nach rückwärts weisen. So suche man 
für die Gegenwart und Zukunft Lehren aus der Vergangenheit zu ziehen. Aber was 
dabei überrasche, seien die gebogenen Perspektiven, die alles in verschiedenem 
Licht zeigen. Daher könne man sich durchaus nicht darauf verlassen, ... daß eine 
Sache sich auch wirklich so verhalte, wie sie dem Beobachter erscheine, Jeder traue nur 
seiner eigenen Brille, und daraus folge Streit und Zank530.
Die Übertragung der naturwissenschaftlichen Perspektivenlehre auf die Historie 
gewann im Jahrhundert der Glaubenskämpfe und seiner konfessionellen Streit­
schriften an Evidenz, — sobald die Autoren dogmatische Standpunkte als relativ 
anzuerkennen bereit waren. Aber daraus folgte noch nicht, daß auch der neue, der 
vernunftgemäße und überkonfessionelle Standpunkt relativierbar sei. Der antike 
Topos, daß der Historiker apolis, vaterlandslos sein müsse, um der Wahrheit zu 
dienen, um nur zu berichten, was sich zugetragen hat™1, zieht sich vielmehr als wis­
senschaftsethisches Postulat durch alle Jahrhunderte. Bayle und Voltaire haben 
sich darauf so sehr verpflichtet wie Wieland oder Ranke: Alles hängt zusammen: 
kritisches Studium der echten Quellen, unparteiische Auffassung, objektive Darstel­
lung; — das Ziel ist die Vergegenwärtigung der vollen Wahrheit, auch wenn sie nicht 
ganz erreicht werde532.

628 Karl Marx, Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte (1852), MEW Bd. 8 
(1960), 115. 117.
029 Theodor Lessing, Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen (München 1921), 21. 
630 Joh. Amos Comenius, Das Labyrinth der Welt und das Paradies des Herzens 11, 15 
(1623), dt. v. Zdenko Baudnik, hg. v. Pavel Kohout (Luzern, Frankfurt 1970), 105 f.
631 Lukian, Wie man Geschichte schreiben soll 41,148, dt. v. H. Homeyer (München 1965). 
532 Ranke, Einleitung zu den Analekten der englischen Geschichte, SW Bd. 21, 3. Aufl. 
(1879), 114.

695



Geschichte VI. 2. Geschichtliche Relativität und Zeitlichkeit

Die Selbstenthebung vom Parteistandpunkt richtete sich geschichtlich immer 
gegen konkrete, je verschiedene Parteien. Erkenntnistheoretisch steht hinter dem 
Postulat der Überparteilichkeit, um die vergangene Wirklichkeit annäherungs­
weise in voller Wahrheit wiederzugeben, eine Art naiver Realismus. Es war nicht 
diese methodisch alte und unerläßliche Schaltstelle im Forschungsgang, Überpar­
teilichkeit zu intendieren, die die geschichtliche Welt konstituiert hat. Vielmehr ist 
es die Rückbezogenheit der Geschichte auf ihre eigenen Erkenntnisvoraussetzun­
gen, die die moderne Geschichte sowohl im wissenschaftlichen wie im vorwissen­
schaftlichen, im politischen und sozialen Feld zusammenfaßt.
Noch orientiert am realistischen Erkenntnisideal schrieb Zedler resignativ, es 
wäre sehr schwer, ja fast unmöglich, ein vollkommener Geschichtschreiber zu sein. Wer 
ein solcher sein wollte, müßte, wenn es angehen könnte, weder einen Orden, noch eine 
Partei, noch eine Landsmannschaft noch eine Religion haben533. Nach gewiesen zu 
haben, daß genau dies unmöglich sei, war das Verdienst von Chladenius.

533 Fajoanus Strada (1572—1649), zit. Zedler Bd. 13 (1735), 286, Art. Historie.
534 Chladenius, Einleitung (s. Anm. 262), 195.
535 Ebd., 185 u. ders., Geschichtswissenschaft (s. Anm. 277), 151.
536 Ders., Einleitung, 188 f.
537 Ebd., 221; Geschichte ist hier noch Plural!

Chladenius ging davon aus, daß die Geschichte und die Vorstellung von ihr übli­
cherweise zusammenfielen. Um aber eine Geschichte auslegen und beurteilen zu 
können, bedürfe es der strikten Trennung: Die Geschichte ist einerlei, die Vorstellung 
aber davon ist verschieden und mannigfaltig53^. Eine Geschichte an sich sei nur wider­
spruchsfrei zu denken, aber jeder Bericht darüber sei perspektivisch gebrochen. 
Das, was in der Welt geschieht, wird von verschiedenen Leuten auch auf verschiedene 
Art angesehen535. Es sei schlechthin entscheidend, ob ein Ereigniszusammenhang 
von einem Interessenten oder Fremden, einem Freund oder Feind, einem Gelehrten 
oder Ungelehrten, von einem Hofmann, Bürger oder Dauern, von einem Aufrührer 
oder einem treuen Untertan beurteilt werde. Aus diesem lebensweltlichen Befund 
folgerte nun Chladenius zweierlei: erstens die unüberholbare Relativität aller An­
schauung surteile, aller Erfahrung. Es kann zwei einander widersprechende Berichte 
geben, die beide die Wahrheit für sich verbuchen. Denn es gibt einen Grund, warum 
wir die Sache so, und nicht anders erkennen: und dieses ist der Sehe-Punckt von der­
selben Sache ... Aus dem Begriff des Sehe-Puncts folget, daß Personen, die eine Sache 
aus verschiedenen Sehe-Puncten ansehen, auch verschiedene Vorstellungen von der 
Sache haben müssen ...; quot capita, tot sensus53*.
Zweitens folgerte Chladenius aus seiner Analyse der Augenzeugenschaft und der 
Verhaltenseinstellungen die Perspektivik auch späterer Forschung und Darstellung. 
Freilich müsse man durch gerechte Befragung entgegengesetzter Zeugen und durch 
Spurensicherung die Geschichte selbst zu erkennen trachten — insofern huldigt 
auch Chladenius einem gemäßigten realistischen Erkenntnisideal —, aber die ver­
gangenen Ereigniszusammenhänge ließen sich durch keine Darstellung mehr in toto 
wiedergeben. Besonders der Historiker, der sinnreiche Geschichte berichten will, 
kann gar nicht umhin, als sie in verjüngten Bildern wiederzugeben537. Er muß aus­
wählen, er muß verkürzen und er muß sich allgemeiner Begriffe bedienen, — damit 
aber liefert er sich unentrinnbar neuen Zweideutigkeiten aus, die erneut der Ausle­

696



VI. 2. Geschichtliche Relativität und Zeitlichkeit Geschichte

gung bedürfen. Denn ein Geschicht-Schreiber, wenn er verjüngte Bilder schreibt, (hat) 
allemal sein Absehen auf etwas, — was der Leser durchschauen muß, wenn er die 
Geschichte beurteilen will, um die es geht538.
Von der erlebten bis zur wissenschaftlich erarbeiteten Geschichte wird ‘Geschichte’ 
immer in sinnhaltigen und sinnstiftenden Perspektiven vollzogen, die ihrerseits auf­
einander verweisen. Seit Chladenius waren die Historiker besser abgesichert als zu­
vor, in der Wahrscheinlichkeit eine eigene, eben eine historische Form der Wahrheit 
erblicken zu dürfen. Und sie gewannen den Mut, wenn sie schon ihren Sehepunkt 
haben müssen, auch offen und bewußt einen Standort zu beziehen. Für Abbt war 
es dann klar, daß die Geschichte von einerlei Volk in Asien anders lautet als in Euro­
pa^, Gatterer verfaßte eine vergleichende Abhandlung vom Standort und Ge- 
sicMspunH d,es Geschichtschreibers, in der Livius an einem möglichen teutsohcn Li­
vius gemessen wird540. Auch Schlözer, Wegelin, Semler oder Köster bedienten sich 
der Wendung vom ‘Sehepunkt’ oder ‘Standpunkt’. So auch Hess, der 1774 einen 
solchen wählte, der ihm eine Vorstellungsart erlaubte, die ich für die schicklichste 
sowohl in Rücksicht aufs Vergangne als mit Hinsicht aufs Künftige hielt5^1. So wurde 
die Sichtweise des Chaldenius zum Gemeinplatz.
Die irren sehr, die verlangt haben, daß ein Geschieht,schr^^ sich wie ein Mensch ohne 
Religion, ohne Vaterland, ohne Familie anstellen soll; und haben nicht bedacht, daß sie 
unmögliche Dinge fordern. Der Historiker komme wie der Beteiligte nicht umhin, 
nach Herkunft, Stand, Interesse und Stellung seine Gesichtspunkte einzubringen, 
so daß sich eine Geschichte post eventum immer verwandelt542. Und Chladenius 
ging noch einen Schritt weiter, indem er die geschichtsbezogene Perspektivik ab­
setzte von der parteiischen Erzählwng, die wider Wissen und Gewissen die Begeben­
heiten vorsetzlich verdrehet oder verdunkelt ... Eine unparteiische Erzählung kann also 
auch nicht so viel heißen, als eine Sache ohne alle Sehepunkte erzählen, denn das ist 
einmal nicht möglich: und parteiisch erzählen, kann also auch nicht so viel heißen, als 
eine Sache und Geschichte nach seinem Sehepunkte erzählen, denn sonst würden alle 
Erzählungen parteiisch sein.
Mit dieser Feststellung, daß perspektivische Urteilsbildung und Parteilichkeit nicht 
identisch seien, hat Chladenius einen theoretischen Rahmen gespannt, der bis heute 
nicht überschritten worden ist. Denn der Anspruch des Verstehens, das Postulat, 
auch den anderen und den Gegner zu berücksichtigen, die Lehre, die seit Herder 
jedem Zeitalter, jedem Volk und jedem Individium ihr eigenes Recht zuweist, kön­
nen nur eingelöst werden, wenn die Kriterien der Urteilsbildung und Darstellung 
nicht auf eine bloße Parteinahme reduzierbar sind.
In anderer Hinsicht verblieb Chladenius noch im Vorfeld der geschichtlichen Welt, 
deren Hermeneutik er erstmals umrissen hatte: seine Erkenntniskritik und -meta-

638 Ebd., 237.
639 Thomas Abbt, Geschichte des menschlichen Geschlechts, soweit selbige in Europa be­
kannt worden, vom Anfänge der Welt bis auf unsere Zeiten. Aus dem großen Werke der 
allgemeinen Welthistorie ausgezogen, Alte Historie, Bd. 1 (Halle 1766), 219.
540 J. C. Gatterer, Abhandlung vom Standort und Gesichtspunkt des Geschicht­
schreibers oder der teutsche Livius, Gatterer, Hist. Bibl. 5 (1768), 3 ff.
641 Joh. Jakob Hess, Von dem Reiche Gottes. Ein Versuch über den Plan der göttlichen 
Anstalten und Offenbarungen, Bd. 1 (Zürich 1774), XXIV.
642 Chladenius, Geschichtswissenschaft, 166. 151.

697



Geschichte VI. 2. Geschichtliche Relativität und Zeitlichkeit

phorik waren in erster Linie raumbezogen. Die einmal abgelaufene Geschichte war 
ihm als solche ein unverrückbarer Gegenstandsbereich, auf den die Menschen nur 
ihre verschieden gerichteten Blicke werfen. Daß auch der zeitliche Ablauf die Quali­
tät einer Geschichte ex post verändern könne, hat Chladenius noch nicht weiter 
bedacht.
Die zeitliche Komponente der Perspektivik drängt sich aber — angeregt durch 
Chladenius — schnell hoch. Gatterer bekam schon Zweifel: Die Wahrheit der 
Geschichte bleibt im wesentlichen dieselbe: wenigstens setze ich dieses hier ... voraus, 
ob ich wohl weiß, daß man auch dieses nicht allemal voraussetzen darf^ Büsch stellte 
1775 fest: Indessen können neu entstehende Vorfälle uns eine Geschichte wichtig ma­
chen, welche uns vorhin wenig oder gar nicht interessierte, und er berief sich dabei auf 
die Geschichte Hindostans, die erst seit zwanzig Jahren durch die Engländer in den 
allgemeinen Wirkungszusammenhang eingeholt worden sei544.

543 Gatterer, Abhandlung vom Standort, 7.
544 Büsch, Encyclopädie (s. Anm. 437), 118.
545 Schlözer, Vorrede zu Mably (s. Anm. 512) 15, Anm.
546 Planck, Geschichte der Entstehung (s. Anm. 281), Bd. 1, VII; ders., Einleitung 
(s. Anm. 465), Bd. 2 (1795), 243.
547 Joh. Salomo Semler, Neue Versuche die Kirchenhistorie der ersten Jahrhunderte 
mehr aufzuklären (Leipzig 1787), 1 ff.

Daß die Geschichte selbst erst durch ihren Wirkungszusammenhang konstituiert 
werde, ist die nächste Folgerung, die Schlözer — noch beiläufig — 1784 zog: Ein 
Faktum kann, für jetzo, äußerst unbedeutend scheinen, und über lang oder über kurz, 
für die Geschichte selbst, oder doch für die Kritik, entscheidend wichtig werden5^5, Im 
Horizont der einheitlich konzipierten Weltgeschichte konnten sich also rückwirkend 
die Vorgegebenheiten in ihrem Stellenwert verändern.
Schließlich wurde der wachsende Zeitenabstand zur Vergangenheit nicht nur als 
konstitutiv für deren Veränderung an gesehen. Es wurde noch die weitere Konse­
quenz gezogen, daß sich mit der wachsenden zeitlichen Distanz auch die Erkennt­
nischancen steigern. Damit wurde auch der Augenzeuge aus seiner bisher privile­
gierten — von Chladenius bereits relativierten — Stellung als wichtigster Quelle 
verdrängt: die Vergangenheit wird nicht mehr durch mündliche oder schriftliche 
Tradierung in Erinnerung gehalten, sie wird vielmehr im kritischen Verfahren re­
konstruiert. Jede große Begebenheit ist immer für die Zeitgenossen, auf welche sie 
unmittelbar wirkt, in einen Nebel verhüllt, der sich nur nach und nach, oft kaum nach 
einigen Menschenaltern wegzieht. Ist erst einmal genügend Zeit verstrichen, dann 
erscheint die Vergangenheit dank der historischen Kritik, die auch den wahrheits­
fördernden Anspruch des Parteigeistes einzukalkulieren weiß, in einer ganz andern 
Gestalt^.
Mit der Verzeitlichung der Geschichte gewann die temporale Perspektive an metho­
dischem Bang. Auch hier war es die Heilsökonomie, die jetzt — wie bei Lessing — 
als Zcitökonomic die geschichtlichen Veränderungen progressiv auszulegen ermög­
lichte. Es gibt niemals eine unveränderliche Historie, sagt Semler 1788. Die Quer­
summe der Daten, Inhalt und Bearbeitung zeitigen von Mal zu Mal einen Unter­
schied. Dieser Unterschied ist geradehin unvermeidlich ... Er ist eine Folge der erha­
bensten Haushaltung Gottes in der Menschenwelt^1.

698



VI. 2. Geschichtliche Relativität und Zeitlichkeit Geschichte

Ungleichheit, Veränderung und Abwechslung aller Umstände dauern immer wieder 
fort, zur fernem moralischen immer andern Erziehung der Menschen, Auf diese vor­
aus liegende Geschichte aller ... Historiker habe man viel zu wenig geachtet, bevor 
man ihre Texte las. Hieraus ließen sich die Stufen wachsender Erkenntnis ableiten, 
die die später Geborenen befähigt, die parteilichen Interessen der früheren Genera­
tionen und ihrer Historiker zu entlarven. Genau das beabsichtigt Semler mit den 
drei frühchristlichen Jahrhunderten zu tun. Wer die Unveränderlichkeit des Kirchen­
systems in seiner Geschichte behaupte, der fröne Vorurteilen und diene hierarchi­
schen Herrschaftsinteressen. Er verhindere die moralische Entfaltung der christ­
lichen Religion, und es kann keine größere Sünde wider alle historische Wahrheit ... 
gebend,
Seitdem sie in die zeitliche Perspektive ihrer geschichtlichen Entwicklung getaucht 
wird, ist aus der historisch-relativen Wahrheit eine überlegene Wahrheit geworden. 
Voraussetzung dieser überlegenen Position war die perspektivische und — daraus 
folgend wie bei Semler — die tatsächliche Andersartigkeit der Vergangenheit 
gemessen an Gegenwart und Zukunft. Daß die Weltgeschichte von Zeit zu Zeit umge­
schrieben werden müsse, darüber ist in unseren Tagen wohl kein Zweifel übrig geblieben, 
schrieb bald darauf Goethe. Eine solche Notwendigkeit entsteht aber nicht etwa daher, 
weil viel Geschehenes nachentdeckt worden, sondern weil neue Ansichten gegeben werden, 
weil der Genosse einer fortschreitenden Zeit auf Standpunkte geführt wird, von welchen 
sich das Vergangene auf eine neue Weise übersctuiuen und beurteilen läßt5*9. Seitdem 
gewann auch die Geschichte überhaupt eine genuin zeitliche Qualität. Goethe hatte 
eine langsam an gewachsene geschichtliche Erfahrung ausgesprochen, die seit Chla- 
denius gesammelt worden war: daß die Standpunktbezogenheit konstitutiv für 
geschichtliche Erfahrung und für historische Erkenntnis ist. Mit der Verzeitlichung 
dieser perspektivisch gebrochenen Geschichte wurde es erforderlich, auch den eige­
nen Standort zu reflektieren, da er sich in und mit der geschichtlichen Bewegung 
verändert. Diese Erfahrung wurde nun durch die abrollenden Ereignisse der Fran­
zösischen Revolution bestätigt: sie besonders übten konkreten Zwang aus, Partei 
ergreifen zu müssen.
Deshalb forderte Friedrich Schlegel die offene Reflexion des eigenen Standortes. 
Er verlangte vom Historiker, seine Ansichten und Urteile, ohne welche keine Ge-, 
schichte, wenigstens keine darstellende zu schreiben möglich, ist, sowie seine rechtlichen 
und glaubensmiäßigen Grundsätze offenherzig darzulegen. Der Parteilichkeit sollte 
man ihn nicht beschuldigen, wenn wir auch andrer Meinung sind als er, fügte er 
ganz im Sinne von Chladenius hinzu550. Solange die Parteien der Vergangenheit in 
der Gegenwart fortdauern, sei sogar eine doppelte Behandlung der Geschichte unver­
meidlich und notwendig. Eine Täuschung sei es freilich, wenn man die historische 
Wahrheit einzig und allein bei den sogenannten unparteiischen oder neutralen Schrift­
stellern zu finden hoffe551. Die offene Frage war daher, welches die rechte Partei sei, 
deren Standpunkt man beziehen müsse. Der politische Entscheidungszwang ging in 

548 Ebd., 101 f.
549 Goethe, Materialien zur Geschichte der Farbenlehre, HA Bd. 14 (1960), 93.
550 F. Schlegel, Über die neuere Geschichte, Vorlesungen 1810/11, SW 1. Abt., Bd. 7 
(1966), 129.
55i Bers., Über Fox und dessen historischen Nachlaß (1810), ebd., 115 f.

699



Geschichte VI. 2. Geschichtliche Relativität und Zeitlichkeit

die Urteilsfindung ein. Schlegel suchte die Antwort geschichtsphilosophisch, indem 
er sich zu dem großen Standpunkt der Geschichte zu erheben trachtete, der die lang­
fristige Richtung der dauernden Neuerungen anzeigt. Oder, wie er es später — in 
der „Signatur des Zeitalters“ — gedämpfter sagte: man dürfe nur ... nicht die 
Partei als Partei gelten lassen ... Wir sollen zwar Partei nehmen für das Gute und 
Göttliche, ... niemals aber sollen wir Partei sein oder gar machen^2.
Im Hinblick auf die Aporie, die zwischen Wahrheitsanspruch und ihrer geschicht­
lichen Bedingtheit aufreißt, hat Schlegel fast die Position Hegels umspielt. Hegel 
wollte auf der einen Seite die Totalität aller Gesichtspunkte berücksichtigen, als er 
seine philosophische Weltgeschichte vortrug553. Andererseits forderte er rückhaltlos 
die Parteinahme für die Vernunft, für das Recht. Sie allein dürfe beanspruchen, die 
wahre Geschichte zu erkennen, sie ergreift Partei für das Wesentliche^. ... Es wird 
altklug gesagt, daß man historisch verfahren müsse. Die Forderung nach Unpartei­
lichkeit habe nur Sinn, solange man damit das Vorgefundene gegen einseitige Ur­
teile schütze. Aber sie soweit auszudehnen, daß sie den Historiker in die Rolle des 
Zuschauers dränge, der zweckfrei alles und jedes erzähle, heiße die Unparteilichkeit 
selber zwecklos machen: Ohne Urteil verliert die Geschichte an Interesse.

552 Ders., Neuere Geschichte, 129; ders., Die Signatur des Zeitalters (1820/23), ebd., 
519 f.
653 Hegel, Vernunft (s. Anm. 236), 32.
664 Ders., Einleitung (s. Anm. 404), 283; vgl. ebd., 134 f.; ders., Enzyklopädie (s. Anm. 
382), 427 ff., § 549.
655 Georg Gotter. Gervinus, Grundzüge der Historik (Leipzig 1837), 92 ff.
656 Ranke, Georg Gottfried Gervinus, Gedächtnisrede v. 27. 9. 1871, Hist. Zs. 27 (1872), 
142 f.

Mit der Parteinahme für die Vernunft, die per definitionern eigentlich keine andere 
Partei zuläßt, hat Hegel immer noch den Sprachduktus der französischen Revolu­
tionäre auf die Geschichte angewendet. Es bleibt seitdem das Dilemma aller histori­
schen Darstellungen, Parteinahmen entrinnen zu sollen, die beziehen zu müssen 
gleichwohl ein Vorgebot geschichtlicher Erkenntnis ist. So plädierte Gervinus, als 
Propagator liberaler Politik, für das überkommene Postulat, unbefangen und unpar­
teilich zu sein. Widersprüche zu versöhnen scheint das Los des Historikers zu sein. 
Glaube, Obrigkeit oder Vaterland dürften seinen Sinn nicht verwirren : und doch 
muß er ein Parteimann des Schicksals, ein natürlicher Verfechter des Fortschritts sein. 
Die Sache der Freiheit zu vertreten, sei unverzichtbar555.
Gegen diese Identifizierung der Standpunktnötigung mit einer politischen Partei­
nahme berief sich denn Ranke auf die extreme Gegenposition, die — scheinbare — 
Zeitenthobenheit der historischen Wissenschaft: Gervinus, so sagte er in seinem 
Nachruf556, wiederholt häufig die Ansicht, daß die Wissenschaft in das Leben eingreifen 
müsse. Sehr wahr, aber um zu wirken, muß sie vor allen Dingen Wissenschaft sein; 
denn unmöglich kann man seinen Standpunkt in dem Leben nehmen und diesen auf die 
Wissenschaft übertragen: dann wirkt das Leben auf die Wissenschaft, nicht die Wis­
senschaft auf das Leben ... Wir können nur dann eine wahre Wirkung auf die Gegen­
wart ausüben, wenn wir von derselben zunächst absehen, und uns zu der freien objekti­
ven Wissenschaft erheben. Ranke suchte letztlich der geschichtlichen Bedingtheit 
seiner historischen Urteile zu entrinnen, wenn er jede Ansicht strikt ablehnt, die 

700



VI. 2. Geschichtliche Relativität und Zeitlichkeit Geschichte

alles Gewesene unter dem Standpunkt des heutigen Tages ansieht, zumal, da sich dieser 
unaufhörlich verändert. Für Ranke blieb ihre geschichtliche Bedingtheit ein Ein­
wand gegen historische Erkenntnis.
Es kennzeichnet nicht nur die damaligen Parteinahmen,' die in dieser Kontroverse 
bezogen wurden, sondern ebenso und vielleicht noch mehr die Ambivalenz der 
‘Geschichte seiber’, daß sie alle Einwände, die gegen sie erhoben werden können, 
gleich mitliefert. Das gehört zur Begrifflichkeit eines Leitbegriffes, der je nach Stand­
ort und Partei verschieden besetzbar blieb.
Daß sich die zeitliche Perspektive auf eine dauernd sich verändernde und schließlich 
beschleunigende Bewegung bezog und gerade von dieser hervorgetrieben wurde, 
hatte Lorenz Stein 1843 klar formuliert: Seit fünfzig Jahren beschleunige sich das 
Leben. Es ist, als ob die Geschichtsschreibung der Geschichte kaum mehr zu folgen im 
Stande sei. Und dennoch zeigt sich der näheren Betrachtung gerade das Entgegenge­
setzte. Wie alle jene verschiedenartigen Bildungen mit einem Schlage entstanden sind, 
so lassen sie sich wiederum mit einem Blick erfassen. Das ist der wesentliche Unter­
schied dieser Zeit von der vorherigen, daß in ihr das richtige Urteil mehr von dem Stand­
punkte, in jener mehr von der geschichtlichen Kenntnis bedingt wird557.
Stein hatte die geschichtliche Bedingtheit des jeweiligen Standpunktes als Voraus­
setzung geschichtlicher Erkenntnis akzeptiert. Denn wenn sich die Zoitrhythmcn 
der Geschichte selber verändern, bedarf es ihnen angemessener Perspektiven. Des­
halb suchte Stein die Bewegungsgesetze der Geschichte, d. h. der Neuzeit zu erken­
nen, um eine Zukunft daraus abzuleiten, die er durch die Klarstellung seines Stand­
punktes zugleich beeinflussen wollte. Die Diagnose kann um so eher eine Prognose 
riskieren, wenn sie sich ihrer geschichtlichen Bedingtheit und Grenzen vergewissert. 
Während die frühere Geschichte auf alle Überraschungen gefaßt blieb, weil sich 
ihre Geschichten nicht grundsätzlich veränderten, scheint die Neuzeit unvorbereitet 
für Überraschungen, weil sich die Zukunft nicht mehr unvermittelt aus der Erfah­
rung der Vergangenheit ableiten läßt. Geschichte hat, in den Worten Feuerbachs 
1830, nur das, was selbst das Prinzip seiner Veränderungen ist558. Damit ist der ge­
schichtliche Perspektivismus vollends aus einer Erkenntniskategorie zu einer aus 
der Geschichte selbst herrührenden Grundbestimmung aller Erfahrung und Erwar­
tung geworden. Die zeitliche Differenz zwischen Vergangenheit und Zukunft hat 
ihre eigene, eine geschichtliche Qualität/ gewonnen, die sich nur durch Einsichten 
beurteilen läßt, die sich ihrer Relativität, ihrer ‘Zeitlichkeit’ bewußt bleiben. Des­
halb suchte ein damaliger Zeitgenosse sein Heil ... allein ... im Verstehen und Be­
nutzen unserer eigenen Zeit, die schon deshalb lehrreich ist, weil sie nicht mehr wie die 
frühere eine schon gemachte Geschichte empfängt, um sie ungeändert den Nachkommen 
zu überliefern558.
Eine Zeit, die immer als neue Zeit erwartet wird, kann gar nicht anders als eine Ge­
schichte aus sich hervortreiben, die nur perspektivisch erfahren wird. Mit jeder

667 Lorenz Stein, Die Municipalverfassung Frankreichs (Leipzig 1843), 68.
568 Ludwig Feuerbach, Todesgedanken (1830), SW, hg. v. Wilhelm Bolin u. Friedrich 
Jodl, 2. Aufl., Bd. 1 (1960), 48; vgl. Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit 
(Frankfurt 1966), 74.
669 Clemens Theodor Perthes, Friedrich Perthes’ Leben, 6. Aufl., Bd. 3 (Gotha 1872), 
360 (Brief eines Freundes an Perthes).

701



Geschichte VI. 3. Die Kluft zwischen Erfahrung und Erwartung

neuen Zukunft entstehen neue Vergangenheiten. Es ist gar nicht abzusehen, was alles 
noch einmal Geschichte sein wird. Die Vergangenheit ist vielleicht immer noch we­
sentlich unentdeckt! Es bedarf noch so vieler rückwirkender Kräfte! (Nietzsche)660.

3. Die aufreißende Kluft zwischen Erfahrung und Erwartung

Die Geschichte, schrieb Novalis 1799, setzt sich aus Ehemaligem und Künftigem 
zusammen, aus Hoffnung und Erinnerung561. Diese klare Gleichung wurde zum 
Problem. Der zeitliche Perspektivismus ergab sich aus einer Geschichte, die sich mit 
wachsender Geschwindigkeit aus ihren Vorgegebenheiten zu entfernen schien. Die 
Erfahrung eines Bruchs, der die Dimensionen der Vergangenheit und der Zukunft 
auseinanderreiße, das Bewußtsein einer Übergangszeit ist seit der großen Revolu­
tion allgemein bezeugt. Seitdem treten auch die Blickrichtungen in eine zu schaf­
fende Zukunft und in eine zunehmend verloren gehende und nur historisch wieder­
zugewinnende Vergangenheit auseinander, obwohl sie zunächst noch beide vom 
Begriff der Geschichte abgedeckt werden. Es bildet sich im Laufe des 19. Jahrhun­
derts eine gewisse Unterscheidung heraus, die die Ziikimftsdimensinn mehr dem 
‘Fortschritt’, die der Vergangenheit mehr der ‘Geschichte’ zuweist, obwohl sich dieses 
Begriffspaar keineswegs nur antithetisch verwenden ließ. In der als ‘Entwicklung’ 
gedachten Geschichte fanden sie zusammen.

560 Nietzsche, Die Fröhliche Wissenschaft (1882/86), Nr. 34. Werke, Bd. 2 (1955), 62.
561 Novalis, Heinrich von Ofterdingen 1, 5. GW Bd. 1 (1960), 258.
562 Perthes, Leben, Bd. 2, 240 f.
563 Ebd., 146 f.

Das Wissen, um 1800 herum an einer epochalen Wende zu stehen, war allgemein 
verbreitet. Alle Vergleiche unserer Zeit mit den Wendepunkten in der Geschichte ein­
zelner Völker und einzelner Jahrhunderte sind viel zu kleinlich, schrieb Perthes nach 
dem Sturz Napoleons; nur dann wird man die unermeßliche Bedeutung dieser Jahre 
ahnen können, wenn man erkennt, daß unser ganzer Weltteil sich in einer Übergangs­
zeit befindet, in welcher die Gegensätze eines vergehenden und eines kommenden halben 
Jahrtausends Zusammenstößen™2. Perthes’ Schriftwechsel stellt einen Resonanz­
boden der damaligen Öffentlichkeit dar, und so verweisen denn auch zahlreiche 
Briefstellen auf jene Erfahrung der Beschleunigung, die als spezifisch für die an­
hebende neue Zeit bezeichnet worden war. Je unmittelbarer die Geschichte das Auf­
einanderfolgende zusamtnendrängt, um so heftiger und allgemeiner wird der Streit sein. 
Frühere Epochen kannten Richtungswechsel nur über Jahrhunderte hinweg: 
unsere Zeit aber hat das völlig Unvereinbare in den drei jetzt gleichzeitig lebenden Ge­
nerationen vereinigt. Die ungeheuren Gegensätze der Jahre 1750, 1789 und 1815 ent­
behren aller Übergänge und erscheinen nicht als ein Nacheinander, sondern als ein 
Nebeneinander in den jetzt lebenden Menschen, je nachdem dieselben Großväter, Väter 
oder Enkel sind. Mit dieser Diagnose der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen hatte 
Perthes einen Maßstab für die unglaubliche Schnelligkeit des Wandels gewonnen663.
Die existentielle Erfahrung einer immer schneller dahinschwindenden Vergangen­
heit entfachte gegenläufig — gleichsam kompensatorisch — überall die Lust und 
Neigung zur Geschichte. An allen Orten und Enden, schrieb Perthes anläßlich seiner 
Förderung der „Monumenta Germaniae historica“, wenden sich jetzt die Gelegen­

702



VI. 3. Die Kluft zwischen Erfahrung und Erwartung Geschichte

heitsschriften, die Pr^vinzialblätler, die Schulprogramme, welche außerhalb des Marktes 
der großen Literatur erscheinen, der Geschichte, meistens der Lokalgeschichte zu und 
geben Zeugnis von der ernsten Liebe, mit welcher unsere Vorzeit betrachtet wird56^. 
In solch offenbar günstiger Marktlage suchte Perthes seine „Europäische Staatenge­
schichte“ zu lancieren. Aber er hatte Schwierigkeiten, die sich aus der neuen ge­
schichtlichen Erfahrung der Beschleunigung ergaben. Sie ließ die professionellen 
Historiker zögern, moderne Geschichten zu verfassen, besonders solche, die wie 
früher üblich bis zur ‘Zeitgeschichte’ heranführen sollten. •
Die drei Dimensionen der Zeit schienen auseinanderzubrechen. Die Gegenwart sei 
zu schnell und zu provisorisch. Uns aber fehlt es durchaus an einem gewonnenen 
festen Standpunkt, von dem aus sich die Erscheinungen betrachten, beurteilen und 
hinab bis zu uns führen lassen, schrieb ihm Rist. Man lebe in Zeiten des Untergangs, 
der erst begonnen hat. Und Poel bestätigte das: Ist nicht überall im bürgerlichen, 
politischen, religiösen und finanziellen Leben der Zustand ein provisorischer? Aber 
nicht das Werden, sondern das Gewordene ist das Ziel der Geschichte. Das zu erkennen 
falle immer schwerer, weil sich die Zukunft immer rascher verändere. Wo ist der 
Mann, der die ungeheuren Umwälzungen einer nahen Zukunft auch nur im Dämmer­
lichte sieht? Der Verwandlungsprozeß greife zu tief, als daß man schon eine Geschich­
te der Vergangenheit schreiben könne. Selbst die Legitimisten, die sich dem Gange 
der Zeit entgegenstemmten, stützten sich nicht auf die Vergangenheit. Und eine Ge­
schichte der Gegenwart zu verfassen, verbiete sich dem distanzierten Historiker, 
denn sie helfe höchstens den Parteienstreit entfachen. Das Fazit all dieser Überle­
gungen war: Von einer Geschichte, die jetzt geschrieben wird, läßt sich nichts Bleiben­
des, nicht wirkliche Geschichte erwarten. Die ‘Geschichte’ der Historiker wurde also 
— im Unterschied zum Sprachgebrauch unseres Verlegers — mit Dauer assoziiert. 
Mit anderen Worten, die Beschleunigung der Geschichte hinderte die Historiker an 
ihrem Beruf. Tatsächlich aber änderten sie die Stoßrichtung ihrer Arbeit; sie warfen 
sich auf die Forschung, die eine verlorengehende Vergangenheit rekonstruieren 
sollte. Das gaben auch unsere Zeugen 1822 zu: daß die Begebenheiten unserer Zeit in 
einzelnen Menschen das Bedürfnis einer gründlichen geschichtlichen Forschung er­
weckt haben565. Die Stiftung der ‘Geschichte’ als methodisch-strenger Vergangen­
heitsforschung, wie sie Hegel schon ironisiert hatte, fällt genau in diese Jahre, als 
sich der überkommene Erfahrungsraum immer weniger mit den auftauchenden und 
hochschnellenden Zukunftserwartungen zur Deckung bringen Heß. Bald entstand 
das bittere Wort Dahlmanns von einer Historie, viel zu vornehm, um bis auf den 
heutigen Tag zu gehn566.

564 Ebd., Bd. 3, 22.
566 Ebd., 24 ff.
666 Friedr. Christoph Dahlmann, Die Politik, 3. Aufl. (Leipzig 1847), 291.
667 Schulz, Art. Zeitgeist (s. Anm. 383), 464.

Die Französische Revolution hatte, in den Worten des „Brockhaus der Gegenwart“ 
eine blutige Grenze zwischen Vergangenheit und Zukunft gezogen567, die auch den 
Geschichtsbegriff selber perspektivisch brach und janusgesichtig machte, je nach­
dem, in welcher Richtung er verwendet wurde. Immermann, in die aktuelle Diskus­
sion über historische Dichtungen eingespannt, unterschied damals drei Stadien eines 
geschichtlichen Ereignisses: die erste mythische Phase seiner Entstehung, die zweite 

703



Geschichte VI. 3. Die Kluft zwischen Erfahrung und Erwartung

des Geschehens selbst nannte er historisch und die dritte schließlich historiogra- 
phisch. Da ist es mit der eigentlichen Geschichte vorbei, und das Stadium der Ge­
schichtsforschung ward betreten563.
Die Diskontinuität wird zum ersten und entscheidenden Kriterium der neuzeitlichen 
Geschichtserfahrung, soweit sie von der großen Revolution geprägt worden war. 
Macaulay hat das in einem Vergleich zwischen England und Frankreich apostro­
phiert. In England sei die Historie immer noch vom Parteigeist vergiftet, denn wo 
die Geschichte als ein Repositorium von Urkunden betrachtet werde, seien die Vor­
gänge des Mittelalters noch immer gültig. Die Vergangenheit blieb gegenwärtig im 
Maß, als sie rechtlich wirksam war. Anders in Frankreich, wo man die Geschichte 
distanziert behandeln könne: Der Abgrund einer großen Revolution trennt das neue 
System vollkommen von dem Alten569.

568 Karl Immermann, Memorabilien (1839), Werke, hg. v. Harry Mayne, Bd. 5 (Leipzig, 
Wien [1906]), 230 f.
569 Thomas Babington Macaulay, Die Geschichte Englands seit dem Regierungsantritte 
Jacobs II., dt. v. Friedrich Bülau, Bd. 1 (Leipzig 1849), 22 f.
570 Karl Rosenkranz, Aus einem Tagebuch. Königsberg Herbst 1833 bis Frühjahr 1846 
(Leipzig 1854), 199; die Notiz stammt von 1834.
571 Rudolf Sohm, Fränkisches und römisches Recht, Zs. f. Rechtsgesch., germanist. Abt. 1 
(1880), 80; vgl. Ernst-Wolfgang Böckewörde, Die Historische Rechtsschule und das 
Problem der Geschichtlichkeit des Rechts, in: Collegium Philosophicum, Fschr. Joachim 
Ritter (Basel, Stuttgart 1965), 24.
572 Schlegel, Athenäums-Fragm. Nr. 222. SW Bd. 2, 201.
573 Bruno Bauer, Die Juden-Frage, Dt. Jbb., Nr. 274 (1842), 1094.
574 Briefe von und an Hegel, hg. v. Johannes Hoffmeister, Bd. 3 (Hamburg 1954), 246 f.
575 August Graf Cieszkowski, Prolegomena zur Historiosophie (Berlin 1838), 9.

Durch die Revolution befreiten sich die Franzosen von ihrer Geschichte, wie es Rosen­
kranz mit dem Blick auf die Vcrgangcnhcitsgcschichtc ausdrückte5™. Umgekehrt 
konnte Sohm 1880 der deutschen historischen Schule in Hinsicht auf die aktuelle 
‘Geschichte’ vorwerfen, sie habe den Bruch mit der Geschichte fördern helfen511.
So schillert der Begriff der Geschichte, entsprechend der gebrochenen Erfahrung, 
die ihn prägt. Einmal nur die entschwindende Dauer der Vergangenheit meinend, 
konnte er ebenso die anhaltende Wendung zur ZiikiHifL ßinlern, die Richtung 
anzeigen, die einzuschlagen sei. Der revolutionäre Wunsch, das Reich Gottes zu reali­
sieren, ist der elastische Punkt der progressiven Bildung und der Anfang der modernen 
Geschichte, wie Schlegel 1799 notierte572. Dies charakterisiert den Erwartungs­
horizont, wenn nicht gar den Sprachgebrauch der Revolutionäre, in Deutschland 
später der Hegelianer, besonders der Linken unter ihnen. Die Geschichte will Ent­
wicklung, neue Gestaltungen, Fortschritt und Umändrungen, wie Bruno Bauer 
betont573. Die Hinwendung zur Zukunft konnte, in Absetzung von einem quieti­
stisch verstandenen Hegel, soweit vorangetrieben werden, daß die Geschichte über­
haupt nur noch als eine Geschichte der Zukunft begriffen wurde. Feuerbach er­
wartete in einem Schreiben an Hegel — 1828 — eine neue Geschichte, eine zweite 
Schöpfung, den Untergang der bisherigen Geschichte51*. — Darum ist die Feststellung 
der Erkennbarkeit der Zukunft eine unentbehrliche Vorfrage für den Organismus der 
Geschichte — wie Cieszkowski 1838 folgerte575. Die Rückständigkeit bisheriger

704



VI. 3. Die Kluft zwischen Erfahrung und Erwartung Geschichte

Erfahrung gemessen an der zu erwartenden Zukunft kennzeichnete den neuer­
schlossenen, utopischen Erwartungshorizont. So ging es Bruno Bauer darum, der 
Geschichte ein für allemal ihren neuen Weg zu bereiten516. — Wir können unsere Ver­
gangenheit nicht anders fortführen, als durch den entschiedensten Bruch mit ihr, schrieb 
Ruge 1843 an Marx, der sich aber — hegelnäher — auf die innere Bewegung der 
Geschichte berief: Bs wird sich zeigen, daß es sich nicht um einen großen Gedanken­
strich zwischen Vergangenheit und Zukunft handelt, sondern um die Vollziehung der 
Gedanken der Vergangenheit511.
Marx, der Deutschland unter dem Niveau der Geschichte stehen sah578, der dessen 
Rückstand beschleunigt aufzuholen strebte, indem es seine Philosophie zu ver­
wirklichen habe, Marx verlegte den Bruch zwischen Vergangenheit und Zukunft 
selber in die Zukunft: Ist erst einmal der horrsohaftofroio Zuotand doo Kommunis­
mus erreicht, dann verwandelt sich alle bisherige Geschichte in Vorgeschichte. Mit 
dieser Gesellschaftsformation schließt daher die Vorgeschichte der menschlichen Gesell­
schaft ab519. Die tatsächliche Geschichte wird zur Vorbereitung einer Zukunft degra­
diert, deren Erwartung permanent reproduziert wird und reproduzierbar bleibt. 
Marx und Engels glaubten es empirisch begründet — in der „Deutschen Ideologie44 
- , daß durch die kommunistische Revolution ... die Befreiung jedes einzelnen 
Individuums in demselben Maße durchgesM wird, in dem die Geschichte sich voll­
ständig in Weltgeschichte verwandelt586. Der Kommunismus ist das aufgelöste Rätsel 
der Geschichte und weiß sich als diese Lösung581 — die Erwartung hat die Erfahrung 
vollends verschluckt.
So mußte der Begriff der Geschichte dazu dienen, alle temporalen Erstreckungen 
abzudecken, von der erfahrungsarmen Zukunftshoffnung bis zur erwartungs­
losen Vergangenheitsforschung. Die dritte, hier nicht weiter zu verfolgende Kom­
ponente, beides über den Begriff der ‘Entwicklung’582 zu vermitteln, war in der 
Alltagssprache des 19. Jahrhunderts wohl am meisten verwendet worden. Der Appell 
an die einmal entdeckte ‘eine Geschichte’ rief ein so vielfältiges Echo hervor, wie 
es ‘Standpunkte’ gab. Jedenfalls induzierte die Differenz zwischen Erfahrung und 
Erwartung eine zeitliche Dauerspannung, aus der ‘Geschichte’ in ihrer jeweiligen 
Einmaligkeit hervorzugehen schien.
Dafür ist nun kennzeichnend der ebenso ambivalente Gebrauch des Ausdrucks 
‘Historismus’, als er aufkam. Das Wort Historism, erstmals bei Novalis belegt und 
dort undeutlich mit ConfusionsSystem und Mystizism assoziiert583, wird erst im 
Vormärz definitorisch in die Wissenschaftssprache eingebracht.

676 Bruno Bauer, Die gute Sache der Freiheit und meine eigene Angelegenheit (Zürich, 
Winterthur 1842), 209. Zum Ganzen Horst Stuke, Philosophie der Tat (Stuttgart 1963). 
677 Arnold Ruge, Brief an Marx v. August 1843, Dt.-Franz. Jbb. (Paris 1844; Ndr. 
Amsterdam 1965), 36; Marx, Brief an Ruge v. September 1843, ebd., 39 u. MEW Bd. 1 
(1957), 346. *
678 Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, MEW Bd. 1, 380.
579 Ders., Zur Kritik der politischen Ökonomie, Vorwort 1859, MEW Bd. 13 (1961), 9.
580 Marx/Engels, Dt. Ideologie, MEW Bd. 3, 37.
681 Marx, ökonomisch-philosophische Manuskripte (1844), MEW Erg. Bd. 1 (1968), 536. 
682 —> Entwicklung.
583 Novalis, Allg. Brouillon, Nr. 927. GW Bd. 3, 446.

45—90386/1 705



VI. 4. ‘Geschichte’ zwischen Ideologie und Ideologiekritik Geschichte

Feuerbach bezeichnete in den vierziger Jahren mit ‘Historismus’ „ein durch ein 
falsches Geschichtsverhältnis deformiertes Bewußtsein“584 und konnte den Histori­
ker Heinrich Leo die personifizierte Mißgunst des Historismus gegen die gesunden 
Blutstropfen der Gegenwart heißen585. Während Feuerbach kraft des negativen Aus­
drucks ‘Historismus’ die Geschichte bereits von ihrem Bezug zum Leben und zur 
Wahrheit abtrennt, konnte gleichzeitig Braniss mit demselben Wort noch eine 
zukunftsgerichtete Geschichtsphilosophie bezeichnen. Diese umfassende Wissen­
schaft begründe — im Gegensatz zum Naturismus — die große Zeit der sich selbst­
bewußt vollbringenden Weltgeschichte, die schon begonnen habe586.

584 Gunter Scholtz, „Historismus“ als spekulative Geschichtsphilosophie: Christlieb 
Julius Braniß 1792—1873 (Frankfurt 1973), 130; dort die bisher vollständigste Begriffs­
geschichte zu ‘Historismus’, die auch im Folgenden verwendet wird.
686 Feuerbach, Über das Wunder (1839), SW 2. Aufl. (s. Anm. 558), Bd. 7 (1960), 44.
586 Christlieb Julius Braniss, Die wissenschaftliche Aufgabe der Gegenwart als leitende 
Idee im akademischen Studium (Breslau 1848), 106 ff. Dazu Scholtz, „Historismus“, 
125 ff.; ders., Art. Historismus, Hist. Wb. d. Philos., Bd. 3 (1974), 1141 ff.
687 Felix Dahn, Für freie Forschung gegen Dogmenzwang in den Wissenschaften, Philos. 
Studien (Berlin 1883), 95 ff.; zit. Scholtz, „Historismus“, 132 ff.
588 Zit. Perthes, Leben (s. Anm. 559), Bd. 2, 192.

Auch die dritte Position, den übergreifenden Entwicklungszusammenhang beto­
nend, konnte als ‘Historismus’ bezeichnet werden: der wahre Historismus gründe 
auf den Lehren Lessings und Kants und fasse die Weltgeschichte im weitesten Sinne 
als ein Ganzes, als die einheitliche, nach Vernunftgesetzen notwendige Entwicklung 
eines Prozesses, — so definierte ihn 1852 Felix Dahn, seinen Lehrer Prantl wieder­
gebend587.
Erst im 20. Jahrhundert griff die von Feuerbach gestiftete negative Bedeutung uin 
sich, die Verfallenheit an eine bereits abgestorbene Vergangenheit meinend, — 
wogegen Troeltsch, Meinecke oder Rothacker die unüberholbare Erfahrung ge­
schichtlicher Relativität und ihre wissenschaftliche Verarbeitung betonten. So hat 
die neuzeitliche Geschichte rund hundert Jahre nach ihrem Beginn einen ihr korre­
spondierenden Bewegungs- und Reflexionsbegriff evoziert, der heute wiederum einer 
scharfen Ideologiekritik unterzogen wird. Nun gehört es freilich zum neuzeitlichen 
Begriff der Geschichte, daß er von Anfang an ideologieanfällig und damit ideolo­
giekritisch in Frage zu stellen war. Diese Ambivalenz, die in den bisher dargestellten 
Mehrdeutigkeiten enthalten war, teilt der Begriff mit den übrigen Leitbegriffen der 
Moderne.

4. ‘Geschichte’ zwischen Ideologie und Ideologiekritik

Die Geschichte wird wohl als Schiedsrichter angerufen, aber doch nur scheinbar; denn in 
Wahrheit gebraucht jeder die historischen Tatsachen nur als Mittel, um seine bereits 
vorhandene unumstößliche Meinung in rabulistisch^r Weise zu begründen und zu 
rechtfertigen — diese Beobachtung machte Cajus Graf Reventlow 1820, als er 
die damals entfachte Adelsdebatte beschrieb588. Nun gehört die Verwendung histo-

706



VI. 4. ‘Geschichte’ zwischen Ideologie und Ideologiekritik Geschichte

rischer Argumente seit alters zum rhetorischen Geschäft, sei es um rechtliche oder 
soziale, theologische, moralische oder politische Positionen zu verstärken. Aber 
derartige Argumente gewannen an Gewicht, als die Geschichte zu einer Art letzter 
Begründungsinstanz aufrückte. Zugleich verloren sie an Eindeutigkeit, weil sie 
sofort in die perspektivischen Fluchtlinien glitten, die den neuzeitlichen Geschichts­
begriff kennzeichnen. Geschichtliche Beweisführungen gerieten, seit ‘Geschichte’ 
zum Reflexionsbegriff geworden war, in einen Sog zur Mehrdeutigkeit. Sie konnten 
ideologiekritisch eingesetzt werden, wurden aber dementsprechend selber ideolo­
gieanfällig.
Görres hat diesen unumkehrbaren Vorgang bedauernd registriert. Bisher sei die 
Geschichte Lehrerin des Lebens gewesen, da hatte man noch herzhaft an das Dasein 
einer großen, unverwüstlichen objektiven Wahrheit geglaubt... Die neue Zeit hat diesen 
Glauben ganz verloren, die Regel aller Wahrheit ist ihr dem subjektiven Verstande ein­
gepflanzt; alles historisch Objektive aber, ein Erzeugnis der Vorurteile, Irrtümer, Be­
fangenheit finsterer Jahrhunderte, muß sich erst bei diesem Wardein bewähren.
Die bisher geschilderten Bemühungen von Aufklärung und Geschichtsphilosophie, 
‘die Geschichte selber’ in ihrem prozessualen Charakter zu erkennen, werden von 
Görres auf ihren subjektivistischen Ansatz reduziert. Nach der selbstkonstruierten 
Natur, dem selbstfabrizierten Staat, der selbe tgemuch Luu Kirche und dem selbst­
gemachten Bilde Gottes mußte zur Ergänzung des Apparats auch noch eine selbst­
geschaffene Geschichte nachgeliefert werden. Und es wurde rasch zum Werk geschritten, 
statt der gefundenen Geschichte wurde die erfundene eingeführt. Dabei handele es sich 
um eine rückläufige Geschichte, die von heutiger Warte aus altklug doziert 
werde680.
Görres war also in seiner Kritik bereits einen Schritt weitergegangen. Weniger die 
situativen Lügen moniert er; vielmehr sieht er in dem transzendentalen Ansatz, 
Geschichte nur über eine Theorie möglicher Geschichten zu verarbeiten, selbst 
schon einen Zwang zur Mißdeutung enthalten. Eine solche Geschichtsschreibung 
könne gar nicht anders, als die Tatsachen den vorgefaßten Meinungen zu beugen.
Aber wie war der Beliebigkeit anders zu entrinnen, als wenn man seine theoretischen 
Prämissen aufdeckt ? Dies nicht zu tun, indem man sich eben auf ‘die Geschichte’ 
berief, war der ideologiekritische Vorwurf, den Karl Heinrich Hermes 1837 gegen 
die historische Schule erhob. Es gibt wenig Ausdrücke. in unserer Sprache, mit denen 
ein sträflicherer Mißbrauch getrieben wird, als mit dem Worte geschichtlich. Geschichte 
heißt bekanntlich alles, was geschieht und geschehen wird, — die Dimension der Ver­
gangenheit spart Hermes vorsorglich aus; aber nicht darin hegt seine Pointe, son­
dern er betont den höchsten Allgemeinheitsgrad, der dem Begriff der Geschichte 
innewohnt, so daß er eigentlich nichts auszuschließen erlaube. Ebenso wie es am 
Ende nichts gibt, was außerhalb der Geschichte läge, gibt es auch nichts, was nicht in 
dem einen oder in dem andern Sinne geschichtlich wäre.
Es sei durchaus willkürlich, wenn die Vertreter der historischen Schule glauben, 
gar keines Beweises mehr zu bedürfen, sobald sie irgend etwas, das ihnen gerade in den 
Wurf kommt, geschichtlich nennen. Ebenso könne man ‘nngeschichtlich’ sagen, da

689 Görres, Die wahre und falsche Geschichte, Eos, Nr. 59 (1828), Ges. Sehr., Bd. 15 
(1958), 49 f.

707



Geschichte VI, 4, ‘Geschichte’ zwischen Ideologie und Ideologiekritik

es sich bei der Wortverwendung nur um vorgefaßte Meinungen handele. Vollends 
uneinsichtig sei, wieso alles Geschichtliche nur sein solle, was Anspruch auf ewige 
Dauer habe. Wieso sei die Entwicklung mehr geschichtlich als die Revolution, das 
Entstehen mehr als das Vergehen ? Wieso dürfe man — mit Steffens — behaupten, 
daß alles, was die Geschichte mit uns wolle, bewußtlos geschehe. Dann gelte nur noch 
das als geschichtlich, von dem wir nicht wissen, wie und warum es geschieht590.
Die Kritik von Hermes richtete sich also speziell gegen die einseitig vergangenheits­
bezogene und auf Dauer eingestellte Verwendung des Geschichtsbegriffs — darin 
sah er eine innere Verlogenheit der historischen Schule. Darüber hinaus zeigte 
Hermes jenen semantischen Befund, der jedermanns Zugriff offenstand. Die ‘Ge­
schichte’, ‘das Geschichtliche’ waren schnell abrufbare Blindvokabeln geworden, 
die wegen ihrer universalen Sinnzone und ihrer allgemeinen Verwendbarkeit nichts­
sagend werden konnten. Darin lag ihre — gleichsam semantische — Ideologiean­
fälligkeit enthaltend Darin aber lag ebenso ihre politische und soziale Verwertbar­
keit beschlossen.
Der Streit um Geschichte, speziell um ihren Begriff, war nicht nur ein methodischer, 
wissenschaftstheoretischer oder wissenschaftspolitischer Streit. Er reichte tief in 
die politische und soziale Dimension des Sprachfeldes, denn dem Begriff wohnte als 
einem generellen Bewegungsbegriff auch jene integrative und distanzierende Kraft 
inne, die politisches Handeln motivieren konnte. Das zeigt sich in der Zensurpolitik 
und ihrem Spottvogel, der politischen Lyrik.
Sobald die ständisch entgliederten Massen gesellschaftlich und politisch zu neuer 
Organisation herausforderten, wuchs die Rolle des Geschichtsunterrichts. Er war in 
der Revolution und während der Restauration von entgegengesetzten Motiven ge­
leitet, Amnesieklauseln wurden allenthalben eingearbeitet, und so entstand das 
Diktum Droysens : Allerhöchste Befehle setzen fest, was der Geschichte dafür gelten 
soll, geschehen zu sein591.
Gegen derartige Steuerungspraktiken richtete sich die politische Lyrik, die kritisch 
zerlegten Begriffe in die Öffentlichkeit tragend. Hoffmann von Fallersleben 
lachte über „Die historische Schule“, die den Thronen nahestand. Ihr stützt euch auf 
Geschichte, / Und sucht nicht was ihr suchen sollt, / Und findet was ihr finden wollt 
— / Das nennet ihr Geschichte! / Und das Alte gehet doch zunichte592. Glassbrenner 
zog 1844 nach, als er „Die Geschichtlinge“ verspottete: Wir hängen uns selber nun 
und nie / Am Weltgericht der Geschichte! — / Denn wir hassen auch ihre Despotie, / Ihr 
dummen gelehrten Wichte!593 Am deutlichsten verschob Friedrich von Sallet den

690 Hermes, Steffens und die geschichtliche Schule (1837), in: ders., Blicke aus der Zeit 
(s. Anm. 409), Bd. 1, 314. Hermes hatte Schwierigkeiten gehabt, sich in Breslau zu 
habilitieren; Brockhaus, CL Gegenwart», Bd. 2 (1839), 851.
591 Joh. Gustav Droysen, Das Zeitalter der Freiheitskriege (1843/46), hg. v. E. E. Leh­
mann (Berlin [1918J), 256.
592 Heinrich Hoffmann v. Fallersleben, Die historische Schule, in: ders., Unpolitische 
Lieder, Bd. 2 (Hamburg 1841), 51.
593 Adolf Glassbrenner, Die Geschichtlinge (um 1844), in: Um Einheit und Freiheit 
1815—1848, hg. v. Ernst Volkmann, DLE Polit. Dichtung, Bd. 3 (Leipzig 1936), 223.

708



VI. 4. ‘Geschichte’ zwischen Ideologie und Ideologiekritik Geschichte

Sinn der Geschichte in einen revolutionären Handlungszusammenhang: In unsrem 
Wörterbuche heißt sie: Taten, / Das Werdende, und nicht das Alterstarrte ... / Ge­
schichte! ja, du Element des Lebens! / ... Geschichte heißt das Stürmen der Bastillen / 
Und der Debatte Stürmen im Konvente ...594

594 Friedrich v. Sallet, Geschichtliche Entwicklung, Ausg. Gedichte, hg. v. Max 
Henning (Frankfurt/ 1913), 190f.
595 Nietzsche, Aus dem Nachlaß der Achtziger]ahre, Werke, Bd. 3 (1956), 518.
590 Wilhelm Schulz, Die Bewegung der Production. Eine geschichtlich-statistische Ab­
handlung zur Grundlegung einer neuen Wissenschaft des Staats und der Gesellschaft 
(Zürich, Winterthur 1843), 155 f.
597 Bruno Hildebrand, Die Nationalökonomie der Gegenwart und Zukunft (1848), hg. 
v. H. Gehring (Jena 1922), 185 f.

Je nach politischer Intention ließ sich das Bedeutungsfeld des elastischen Allge­
meinbegriffs verschieben, und darin lag gerade die Effizienz seiner Verwendung 
beschlossen. Denn jedermann war potentiell davon betroffen, und es ging dabei 
nicht um eine Erkenntnis der Vergangenheit, sondern, in Nietzsches Worten, um 
die prinzipielle Fälschung der Geschichte; damit sie den Beweis für die moralische 
Wertung abgibt595. Je funktionaler zu politischen Interessen die ‘Geschichte’ gehand­
habt wurde, desto mehr verfiel sie einer grundsätzlichen — nicht nur gewollten — 
Fälschung, einer Ideologie, der sie schon aus Gründen der moralischen Selbsterhal 
tung der Wortverwender nicht mehr entraten zu können schien.
Wie sehr ‘Geschichte’ funktional zum Handeln begriffen wurde — ohne freilich 
darin aufgehen zu müssen —, das zeigt der Einsatz des Begriffs, um die Unterschich­
ten, besonders die neu entstehende Fabrikarbeiterklasse, zu erreichen und zu inte­
grieren. 1843 meinte Wilhelm Schulz, die Völker fangen gerade erst an, zum Gefühl 
ihrer Bedeutung zu kommen. Darum haben sie noch wenig Sinn für ihre Geschichte 
und werden ihn nicht eher haben, bis sie selbst die Geschichte machen, bis sie mehr als 
ein toter Stoff sind, aus dem sie von einigen privilegierten Classen gemacht wird596.
Und Schulz’ ganzes literarisches Engagement zielte darauf, dieses Volk durch Auf­
klärung über seine geschichtliche Potenz in Bewegung zu setzen. — Daß die welt­
geschichtliche Bedeutung der Maschinen das Kraftbewußtsein besonders der Fabrik­
arbeiter steigert, war HILDEBRANDS Diagnose. Zunehmend fühle der Arbeiter der 
Gegenwart, der im Verkehr mit den Maschinen aufgewachsen ist, daß er mit den Fähig­
keiten seines Kopfes und seines Armes auch an dem großen Baue der Geschichte mit­
arbeitet591.
‘Geschichte’ diente so gut als Kampfparole wie sie gesellschaftlich integrierend ein­
gesetzt werden konnte. Schließlich wurde der Begriff — in analogem Kontext — 
dämpfend und beschwichtigend verwendet. Der Fabrikarbeiter sei familien- und 
heimatlos, wie Biehl kurz darauf sagte, er suche seine Genossenschaft nicht in der 
Vergangenheit oder Gegenwart, sondern in den unbegrenzten Weiten der Zukunft ... Er 
hat keine Geschichte; das ganze Wesen d,er durchaus modernen Maschinenindustrie 
lenkt seinen Sinn vom Historischen ab. So wurde der gleiche Befund mit denselben 
Begriffen fast diametral entgegengesetzt diagnostiziert. End Kiehl folgerte, nach­
dem er seine Ideologiekritik aus dem Blickwinkel der Vergangenheit geliefert hatte, 

709



Geschichte VI. 4. ‘Geschichte’ zwischen Ideologie und Ideologiekritik

ein Programm, das Schulz zuvor aus umgekehrter Blickrichtung entlarvt hatte. 
Es gilt also, folgerte Riehl, dem. Fabrikarbeiter allmählich. eine Geschichte zu schaffen, 
eine Heimat, eine sociale Schranke, die er zunächst in einer Familie finden müsse598.
In dieser Lage entgegen- und auseinanderlaufender Begriffsverwendungen lieferte 
Marx eine Ideologiekritik, die den herrschenden Sprachgebrauch insgesamt von 
einer eigenen Geschichtstheorie her aufschlüsselte. Marx verspottete Bruno Bauer, 
wieso ihm die Geschichte dazu da sei, um zum Konsumtionsakt des theoretischen Es­
sens, des Beweisens zu dienen. Und er fragt suggestiv, was das für eine Geschichte 
sei, damit die Wahrheit zum Selbstbewußtsein komme. Die Geschichte wird daher, wie 
die Wahrheit, zu einer aparten Person, einem metaphysischen Subjekt, dessen bloße 
Träger die wirklichen menschlichen Individuen sind. Und Marx zeigt das an einer 
Serie von Phrasen: „Die Geschichte läßt ihrer nicht spotten, die Geschichte hol ihre 
größten Anstrengungen darauf verwandt, die Geschichte ist beschäftigt worden, wozu 
wäre die Geschichte da?“ usf.™
Die längsten geschichtstheoretischen Beweisgänge der Marxschen Ideologiekritik 
sind wegen der posthumen Veröffentlichung der „Deutschen Ideologie“ erst in un­
serer Zeit wirksam geworden. In deren Anfangspassagen liefern Marx und Engels 
ein formales Kategoriennetz aller luöglichuii Geschichte, das vun vornherein auf eine 
Bewegung hin angelegt ist, die Widersprüche und jeweils neue Losungen hervor­
treibt. Der Mensch wird als ein sich selbst produzierendes, gesellschaftliches Wesen 
von seinen Bedürfnissen her definiert und von der Arbeit, die seine Bedürfnisse 
befriedigen und steigern. In dieser antiidealistischen Sicht wird das Bewußtsein nur 
funktional zum tätigen Lebensprozeß verstanden. Ideologie und ... Bewußtseins­
formen haben, für sich betrachtet, keine Geschichte, sie haben keine Entwicklung. 
Das Bewußtsein ist vielmehr von vornherein schon ein gesellschaftliches Produkt, 
weshalb es eine Illusion der Ideologen, dieser Fabrikanten der Geschichte, sei, die 
Geschichte nach leitenden Ideen oder herrschenden Begriffen zu schreiben. Herr­
schende Begriffe indizieren herrschende Klassen.
Marx’ Kritik, die sich gegen die ganze bisherige Geschichtsauffassung richtete, setzt 
also tiefer an. Sie kritisierte nicht nur den Begriff der Geschichte, sondern jede 
Geschichte der Begriffe. Unbeschadet dessen, daß sich diese Kritik methodisch auch 
auf seine eigenen Begriffe anwenden läßt, und das um so mehr, als er massiv uto­
pische Ziele seinen Kategorien imputierte, hat Marx einen entschiedenen Vorzug. 
Seine Ideologiekritik setzt theoretisch einen prozessualen Geschichtsbegriff voraus, 
der immer seine empirische Ausfüllung fordert, indem Produktionskräfte, gesell­
schaftliche Beziehungen und Bewußtsein miteinander in — wechselnde — Bezie­
hung gesetzt werden müssen600. Damit hat Marx jene beiden Pole zusammenge­
dacht, die im üblichen Sprachgebrauch immer wieder ideologisch vereinseitigt und 
strapaziert wurden : die Machbarkeit der Geschichte und deren Übermacht über

098 Wilh. Heinrich Riehl, Die bürgerliche Gesellschaft (Stuttgart, Tübingen 1851), 345f. 
699 Marx/Engels, Die heilige Familie oder Kritik der kritischen Kritik (1843), MEW 
Bd. 2 (1957), 83 f. Vgl. auch Marx, Zur Judenfrage (1844), MEW Bd. 1, 372, wo er ver­
sucht, die theologische Fassung der Baucrschcn Fragen zu brechen.
600 Marx/Engels, Dt. Ideologie, 23. 27. 47 f. 36.

710



VI. 4. ‘Geschichte’ zwischen Ideologie und Ideologiekritik Geschichte

die Menschen. Marx brachte beides in Verbindung: Die Menschen machen ihre eigene 
Geschichte, aber sie machen sie nicht aus freien Stücken, nicht unter selbstgewählten, 
sondern unter unmittelbar vor gefundenen, gegebenen und überlieferten Umständen™. 
Im Unterschied zu dieser theoretischen Prämisse bewegte sich der alltägliche Sprach­
gebrauch gerne auf einer dieser Ebenen, sich damit jederzeit Blößen gebend, die 
ideologiekritisch aufweisbar sind. Geschichte wird entweder zum bloßen Produkt 
menschlicher Tat herabgestimmt — oder sie gewinnt, substantialisiert, einen über­
menschlichen Anspruch.
Nachdem erst einmal ‘die Geschichte’ zum Kollektivsingular geronnen war, wurde 
es möglich, sie auch als Subjekt ihrer selbst anzusprechen. Damit wurde — rein 
sprachlich — der Ausdruck schlagwortfähig. Und tatsächlich wurde bald nach 
seiner Prägung der theoretisch anspruchsvolle Leitbegriff ausgemünzt zu einem 
naiv oder pathetisch verwendbaren Schlagwort. Clausewitz legte seine kühle Be­
kenntnisschrift als Widerstandsmann 1812 auf dem heiligen Altäre der Geschichte 
nieder602. Drei Jahre später konnte Dahlmann die Heiligkeit der Geschichte apostro­
phieren603, und 1845 besang Weerth die Industriearbeit, die den Menschen zu sich 
selbst befreit: Dann ist's vollbracht! Und in das große Buch, / Das tönend der Ge­
schichte Wunder kündet, werde die Botschaft eingetragen604. So versammelte, durch 
die Lager hindurch, die ‘Geschichte’ ehedem göttliche Epitheta auf sich. Sic wurde 
allmächtig, allgerecht, allweise, schließlich wurde man vor ihr verantwortlich. 
Quasi ein Säkularisat, wurden der Geschichte religiöse Bedeutungen zugemutet, die 
aus dem Begriff selber kaum ableitbar waren.

601 Marx, Der achtzehnte Brumaire, MEW Bd. 8, 115.
602 Carl v. Clausewitz, Bekenntnisschrift (1812), Polit. Sehr. u. Briefe, hg. v. Hans 
Rothfels (München 1922), 86.
603 F. Chr. Dahlmann, Ein Wort über Verfassung (1815; Ausg. Leipzig 1919), 17.
604 Georg Weerth, Die Industrie (1845), in: Die Achtundvierziger, hg. v. Bruno Kaiser 
(Weimar 1960), 285.
605 J. H. D. Kunhardt, Der Proceß der letzten Minister Carl’s X. (Lübeck 1831), 8.
606 Moses Hess, Philosophie der Tat (1843), Phüos. u. sozialistische Sehr. (s. Anm. 477), 
221.
607 Bauer, Judenfrage, Dt. Jbb., Nr. 275 (1842), 1097.
608 Sten. Ber. Dt. Nationalvers., Bd. 2 (1848), 1292.
609 H. v. Treitschke, Noch einige Bemerkungen zur Judenfrage, in: Der Berliner Anti­
semitismusstreit, hg. v. Walter Böhlich (Frankfurt 1965), 86.

Es kennzeichnet den schlagwortartigen Gebrauch, daß er die Unterscheidbarkeit 
zwischen der erzählten und der selbst schaffenden Geschichte verwischt und zu­
gunsten der Ideologie wohl auch verwischen muß. Das erweist sich dort, wo der 
Ausdruck zur Substanz gerinnt. Der Jesuitenorden muß sich 1831 sagen lassen, daß 
er es sei, welchen die Geschichte geächtet™. — Ohne Revolution fängt sich keine neue 
Geschichte an, versicherte Moses Hess606. — Das Judentum kollidiere mit den In­
teressen der Geschichte, weiß Bruno Bauer607. — Ernst Moritz Arndt beschwört 
1848 die Ehre der deutschen Geschichte™, und Treitschke warnt 1880 vor dem Ju­
denfreund, der sich an der Herrlichkeit der deutschen Geschichte ... versündigt™ — 

711



Geschichte VI. 4. ‘Geschichte’ zwischen Ideologie und Ideologiekritik

eine nationale Substanz theologisch deutend. Geschichte müssen wir malen, Ge­
schichte ist die Religion unserer Zeit, Geschichte allein ist zeitgemäß, hieß es fast un­
überbietbar 1876610. Aber die Geschichte kann ja auch das Neue, Erstmalige schaßen, 
versicherte sich Julius Leber 1933, um den Zweifel zu zerstreuen, den die Ver­
gangenheit in uns legen könnte611.

610 Zs. f. büdende Kunst (1876), 264, zit. RGG 3. Aufl., Bd. 4 (1960), 687.
611 Jutjus Leber, Gedanken zum Verbot der deutschen Sozialdemokratie (geschr. Juni 
1933), in: Julius Leber. Ein Mann geht seinen Weg. Schriften, Reden und Briefe (Berlin, 
Frankfurt 1952), 245.
612 Droysen, Historik (s. Anm. 236), 612.
613 Ders., Brief an Gustav Freytag v. 14. 12. 1853, Briefwechsel (s. Anm. 408), Bd. 2,205.
614 Zit. Gerhard Bauer, „Geschichtlichkeit“. Wege und Irrwege eines Begriffs (Berlin 
1963), 2.

Genug der Beispiele, die Macht der Geschichte, von der Droysen einst sprach612, 
um ihre überindividuelle, sittliche Kraft zu umreißen, wurde als Begriff gedehnt 
oder gewendet, weil er offenbar unersetzbar blieb. Gerade das Schlagwort evozierte 
Erwartungen und ordnete Erfahrungen, deren über- oder zwischenmenschlichen 
Gemeinsamkeiten nicht anders bezeichnet werden mochten. ‘Geschichte’ wurde zu 
einem Sammelbecken aller nur denkbaren Ideologien. Das erweist sich noch mehr, 
wenn die andere Argumentationsebene gezeigt wird, die Machbarkeit der Ge­
schichte.
Derselbe Ausdruck ‘Geschichte’ konnte einen Objektbereich selbstsicherer mensch­
licher Tat bezeichnen. Eine Zwischenlage indiziert Droysens Wortgebrauch in 
einem Brief an Gustav Freytag613. Der preußische Adel habe einst unsre Geschichte 
aus ihrer Bahn geworfen und für ein paar Jahrhunderte ruiniert, — womit die wirk 
lichte Geschichte als Opfer von Gewalt hingestellt und eine wünschbare als die wahre 
Geschichte avisiert wird. Derartige Mehrdeutigkeiten in einem Begriff auf sich 
beruhen lassen, heißt ideologisch anfällig argumentieren, es sei denn, man billigt 
einem Schlagwort rechtmäßig zu, Gemütslagen und Wunschbilder ineinander­
zublenden.
Die ‘Geschichte als Tat’ ist nun eine Wendung, die älteren Wortbedeutungen, so­
weit sie auch ‘Schickung1 mit meinten, strikt zuwiderläuft. Auch diese Wendung 
wurde erst sagbar, nachdem der Ausdruck zum objektlosen Kollektivsingular 
geronnen war. Seitdem konnte ‘Geschichte’ auch machbar werden — und zwar nicht 
im Sinne ihrer Erzählung — wie Eichendorff den neuen mit dem alten Sinn kon­
frontierte : Der eine macht Geschichte, der andere schreibt sie auf6141.
Die Geschichte, die sich früher ‘ereignete’ und in gewisser Weise mit den Menschen 
geschah, konnte erst als Handlungsfeld, als machbar und als produzierbar erachtet 
werden, nachdem sie im deutschen Idealismus als Prozeß menschlicher Selbstver­
wirklichung entworfen worden war. Fichte und zunächst der junge Schelling haben 
sicher den politischen Sprachgebrauch von ‘Geschichte’ beeinflußt. So wandte sich 
Schelling 1789 gegen den kantischen Entwurf einer Weltgeschichte a priori. 
Wovon eine Theorie a priori möglich ist, davon ist keine Geschichte möglich, und um­

712



VI. 4. ‘Geschichte’ zwischen Ideologie und Ideologiekritik Geschichte

gekehrt, nur was keine Theorie a priori hat, hat Geschichte, Der Mensch habe daher 
Geschichte, weil er seine Geschichte nicht mit- sondern selbst erst hervorbringt615.

615 [F. W. G. Schelling], Allgemeine Übersicht der neuesten philosophischen Literatur, 
Philos. Journal 8 (1798), 145.
616 Hermann Scheidler, Art. Emanzipation, Ersch/Gruber 1. Sect., Bd. 34 (1840), 5. 
Zur theoretischen Vorgeschichte dieser Sprachpraxis s. Karl Löwith, Vicos Grundsatz: 
verum et factum convertuntur. Seine theologische Prämisse und deren säkulare Konse­
quenzen, Akad.-Abh. Heidelberg (Heidelberg 1968).
617 Perthes, Leben (s. Anm. 559), Bd. 3, 23.
618 Ebd., 271 f.
619 Max Stirner, Geschichte der Reaction, 2. Abt.: Die moderne Reaction (Berlin 1852), V.
620 Bismarck, Erlaß an den Gesandten in München Frh. v. Werthern, 26. 2. 1869, FA 
Bd. 6 b (1931), 2.
621 Ders., Ansprache an die Abordnung der Universität Jena, 30. 7. 1892, FA Bd. 13 (o. J.), 
468 f.

Für Scheidler, der das Erbe des Idealismus dem deutschen Bürgertum vermit­
telte, bestand daran kein Zweifel. Darum hat der Mensch allein eine Geschichte im 
eigentlichen Sinn; denn seine Handlungen sind nicht in einen bestimmten Kreislauf 
eingeschlossen wie die des Tieres. Nur der Mensch kann seinem Leben Richtung 
geben, seine Geschichte selbst machen616.
Geschichte, im Deutschen weiterhin von einem Hauch göttlicher Vorsehung durch­
zogen, war nicht widerstandslos in den Bereich der Machbarkeit zu transponieren. 
Perthes, Jahrgang 1772, zögerte 1822, das Verb zu verwenden. Er wolle seine 
historischen Publikationen für die Praktiker edieren, für die Geschäftsmänner; und 
dennoch sind sie es, und nicht die Gelehrten, welche in die Verhältnisse eingreifen und, 
die Geschichte, so zu sagen, machen617.
Bald darauf plädierte er für einen selbstbewußten Mittelstand, der leistungsorien­
tiert auf Lehren aus der Vergangenheit, auf die alte historia magistra vitae, ver­
zichten müsse: Wenn jede Partei einmal der Reihe nach zu regieren und Institutionen 
anzuordnen hätte, so würden durch selbstgemachte Geschichte alle Parteien billiger und 
klüger werden. Von anderen gemachte Geschichte verschafft, so viel sie auch geschrieben 
und studiert wird, selten politische Billigkeit und Weisheit; das lehrt die Erfahrung618. 
Der Kollektivsingular ‘Geschichte’ war als transzendentale Kategorie immer auch 
handlungsbezogen. Nicht nur die Entdeckung der ‘Geschichte’, besonders die Frei­
legung einer machbaren Geschichte gehört zur Signatur der aufbrechenden bürger­
lichen Welt.
Damit war aber auch die Reaction ... zu einer geschichtlichen Macht geworden, die 
sich in den Worten Stirners 1852 anschickt, Geschichte zu machen619. — Bismarck 
hat sich freilich immer dagegen verwahrt, Geschichte machen zu können. Ein will­
kürliches, nur nach subjektiven Gründen bestimmtes Eingreifen in die Entwicklung 
der Geschichte hat immer nur das Abschlagen unreifer Früchte zur Folge gehabt . .. 
Wir können die Uhren vorstellen, die Zeit geht aber deshalb nicht rascher629, schrieb er 
1869 in einem Erlaß, und er fand sich im Alter bestätigt: Man kann Geschichte über­
haupt nicht machen, aber man kann immer aus ihr lernen, wie man das politische 
Leben eines großen Volkes seiner Entwicklung und seiner historischen Bestimmung 
entsprechend zu leiten hat621. Der Verzicht auf die Planbarkeit geschichtlicher Ab­

713



Geschichte VI. 4. ‘Geschichte’ zwischen Ideologie und Ideologiekritik

laufe kehrt sofort die andere Sinnzone langfristiger Entwicklung im Begriff der 
Geschichte hervor. So mag die Wortverwendung, speziell die Zuordnung der polaren 
Bedeutungsmöglichkeiten, einen Utopietest darstellen.
Constantin Frantz, Bismarcks intellektueller Kontrahent und Verehrer Schel­
lings, erblickte 1879 in der Geschichte ein besonderes Reich ..., welches nicht von Gott 
herrührt, sondern welches die Menschen schufen und fortwährend schaßen322.
Die politischen Lager decken sich keineswegs zur Gänze mit den Frontlinien, die 
sich aus der politischen Semantik ergeben. Es gibt begriffliche Strukturen, die eigene 
Zuordnungen aufweisen. Lorenz von Stein sah mit aufkommender Weltgeschichte 
den Freiheitsspielraum schrumpfen: Je größer die Weltgeschichte, desto geringer ist 
das, was nicht bloß der einzelne, sondern was am Ende alle einzelnen in ihr vermö­
gen323. Den gegenteiligen Schluß zog Engels, als er die planmäßige bewußte Organi­
sation der Zukunft ankündigte. Die objektiven, fremden Mächte, die bisher die Ge­
schichte beherrschten, treten unter die Kontrolle der Menschen selbst. Erst von da an 
werden die Menschen ihre Geschichte mit vollem Bewußtsein selbst machen ... Es ist 
der Sprung der Menschheit aus dem Reiche der Notwendigkeit in das Reich der Frei­
heit32*. Engels’ größere Nähe zu den gemeinsamen idealistischen Ursprüngen indi­
ziert hier einen höheren Grad utopischer Erwartung. Im Hinblick auf die kommende 
Beherrschbarkeit der Geschichte rückt damit seine Vision an den Wurlgebrauch 
der Alldeutschen heran, die 1898 mit bezeichnender Verschiebung dem deutschen 
Herrenvolk bescheinigten, an der Leitung der Geschicke der ganzen Welt teilzu­
nehmen ... berechtigt und verpflichtet zu sein625.

622 Constantin Frantz, Der Föderalismus als das leitende Prinzip für die sociale, staat­
liche und internationale Organisation, unter besonderer Bezugnahme auf Deutschland, 
critisch nachgewiesen und constructiv dargestellt (Mainz 1879; Ndr. Aalen 1962), 441.
623 L. v. Stein, Zur preußischen Verfassungsfrage (1852; Ndr. Darmstadt 1961), 1.
624 Engels, Herm Eugen Dührings Umwälzung der Wissonsohaft (1878), MEW Bd. 20 
(1962), 264.
625 Beitrittsaufruf zum Alldeutschen Verband, zit. Hugo Grell, Der Alldeutsche Ver­
band, seine Geschichte, seine Bestrebungen und Erfolge (München 1898), 7.
626 Hitlers zweites Buch, hg. v. Gerhard L. Weinberg (Stuttgart 1961), 138.
627 Hitler, Rede v. 4. 1. 1933 in Detmold, Reden und Proklamationen 1942 bis 1945, 
hg. v. Max Domarus, 2. Aufl., Bd. 1/1 (München 1965), 176.

Hitler schließlich und sein Gefolge schwelgten in der Verwendung des Wortes 
‘Geschichte’, die so sehr als Schicksal beschworen wie als machbar gehandhabt 
wurde: aber die Inkonsistenz der propagandistischen Wendungen enthüllt von sel­
ber — darauf hin befragt — deren ideologischen Gehalt. Die Ewigkeitswerte eines 
Volkes werden nur unter dem Schmiedehammer der Weltgeschichte zu jenem Stahl und 
Eisen, mit dem man dann Geschichte macht, so Hitler in seinem Buch aus dem Jahre 
1928626. Und eine Redewendung aus dem lippischen Wahlkampf vor dem 30. Januar 
1933 zeigt, daß selbst ideologische Zwangsvorstellungen ihren prognostischen Sinn 
haben: Es ist letzten Endes gleichgültig, wieviele Prozent des deutschen Volkes Ge­
schichte machen. Wesentlich ist nur, daß die letzten, die in Deutschland Geschichte 
machen, wir sind327. Besser konnten die Selbstultimaten nicht formuliert werden, 

714



VH. Ausblick Geschichte

unter deren Zwängen Hitler seine Politik machte und dabei Geschichte zu machen 
glaubte. Er hat auch Geschichte gemacht — aber anders als gedacht.
So öffnet die Mehrdeutigkeit des modernen Geschichtsbegriffs, zwischen Machbar­
keit und Übermacht hin- und herpendeln zu können, einen Einstieg für dessen 
ideologische Verwendung. Aber im gleichen sprachlichen Befund sind Kriterien 
enthalten, den ideologischen Charakter dieser Verwendung zu entlarven.

VII. Ausblick ’

Die grundsätzliche Zweideutigkeit des Geschichtsbegriffs hat seit seiner Entstehung 
tief in die Alltagssprache der Politik eingewirkt. Seine Anfälligkeit, emphatisch 
überzogen und ideologisch verwendet zu werden, gründet in der Wortbildung des 
Kollektivsingulars. Als transzendentale Kategorie umfaßt sie Historie und Ge­
schichten zugleich, der Begriff ‘Geschichte’ indiziert eine scliillernde Skala möglicher 
Erfahrungen: Handlungsspielraum und Prozeß, Fortschritt und Entwicklung, 
Sinnstiftung und Schicksal, Ereignis und Tat. Es scheint, als sei die alte Bedeutung 
der Erzählung darüber in den Hintergrund gedrängt. '
Aus der Fülle der schlagwortartig abrufbaren Bedeutungen sind nun einzelne theo­
retische Positionen entwickelt worden, die ihrerseits auf die gesellschaftlichen und 
politischen Lagen einwirken, die sie diagnostizieren. Mit seiner unzeitgemäßen 
Betrachtung „Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben“ hat Nietz­
sche 1874 eine rasante Ideologiekritik geliefert. Indem er innere Kriterien des Wis­
senschaftsbetriebs und dessen Wirkungen nach außen ineinanderblendete, stieß 
Nietzsche auf die drei Typen der antiquarischen, der monumentalischen und der 
kritischen Historie. Funktional zu dem betrachtet, was er Leben nannte, erwies sich 
die Historie insgesamt als Symptom der Vergreisung, als lebenshemmend. Deshalb 
forderte Nietzsche, und das nicht ohne Folgen, von der Jugend den Mut für das 
Unhistorische und.das Überhistorische628.

628 Nietzsche, Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben, Werke, Bd. 1 
(1954), 281.
629 Vgl. Kari. Heussi, Die Krisis des Historismus (Tübingen 1932); Odo Marquard, 
Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie (Frankfurt 1973).

Seitdem werden Ausweichpositionen angeboten, der Typologisierung, aus der Natur 
oder Anthropologie, ohne daß eine Enthistorisierung des allgemeinen Bewußt­
seins oder gar der Wissenschaften bisher wirklich durchgreifenden Erfolg gehabt 
hätte629.
Diltheys facettenreicher Entwurf einer Kritik der historischen Vernunft reicht noch 
weit in die Sozial- und Geisteswissenschaften hinein, weiter vermutlich als der er­
kenntnistheoretische Ansatz der Neukantianer, der Geschichtswissenschaft neben 
den Naturwissenschaften einen genuinen Erkenntnisbereich abzusichern.
Mit der ‘Geschichtlichkeit’ haben Existenzphilosophie und Hermeneutik eine Kate­
gorie aufgegriffen, die geeignet ist, die stets sich überholende Relativität alles Ge­
schichtlichen gleichsam metahistorisch zu begründen und so ihrer Ärgerlichkeit zu 

715



Geschichte VII. Ausblick

berauben630. Die ‘Geschichtlichkeit’ drückt in gewisser Weise das aus, was im 
18. Jahrhundert mit der ‘Geschichte überhaupt’ — als Bedingung möglicher Ge­
schichten — intendiert worden war.
Andere Akzente des transzendentalen Ansatzes von ehedem sind einseitig verstärkt 
worden. So hat Theodor Lessing mit seiner „Geschichte als Sinngebung des Sinn­
losen“ die subjektivistischen Voraussetzungen rigoros beim Wort genommen631. 
Umgekehrt kann — so im marxistischen Lager — behauptet werden: Die Wirklich­
keit selbst ist parteilich/ Parteilich für das Neue gegenüber dem Alten, parteilich für 
das Höhere gegenüber dem Niederen*32.
Den bisher schärfsten Angriff auf den Begriff ‘Geschichte’ hat wohl Mauthner 
formuliert, der davon ausging, daß der Historismus wie der Ausdruck ‘Geschichte’ 
erst seit Kant möglich, aber mit Kant auch schon überholt worden sei* Vergeblich 
habe man sich auf die Suche nach geschichtlichen Gesetzen begeben. Aber die Be­
griffe pflegten die von ihnen gemeinten Sachverhalte als Gespenster zu überleben: 
Da darf man sich nicht wundern, wenn der kleine Begriff Geschichte so kurz nach sei­
nem Absterben noch für lebendig gehalten wird*33. Eine stringentere Fortsetzung die­
ser semantischen Kritik ist in Poppers Analyse des ‘Historizismus’ zu finden.
Auch auf der Ebene empirischer Forschung wird gelegentlich das „Ende der Ge­
schichte“ avisiert, damit die theologische Eschatologie weltlich auslegend. Gemeint 
wird, was Cournot im vorigen Jahrhundert voraussagte, ein neuer Zustand relativer 
Stabilität, der sich nach der Modernisierung ohne Wachstumszwänge und -Störun­
gen cinspiele. Mit derartigen Formeln wird zumindest deutlich, wie sehr der Aus­
druck ‘die Geschichte’ den Beginn der Neuzeit ankündigte, mit deren Ende also 
auch verschwinden könne. Gleichwohl wird — trotz und wegen seiner Vieldeutig­
keit — nirgendwo ernsthaft auf den Begriff verzichtet. Wendungen wie „der Ver­
lust“ oder „die Verdrängung der Geschichte“ zielen meistens auf deren Erhaltung.
Schließlich darf daran erinnert werden, daß wir seit dem Zweiten Weltkrieg erst­
mals in die Etappe der runden Weltgeschichte eingetreten sind, deren Aktionszen­
tren sich von Europa aus pluralistisch auf den Globus verteilt haben. Daß sich damit 
wiederum neue Geschichten abzeichnen, die aber einen gemeinsamen Erfahrungs­
raum stiften, ist offenkundig. Damit dürfte innerhalb der historischen Wissen­
schaften auch der alten Ereignisgeschichte ihre Aufgabe unbestritten bleiben, neben 
der sich, um die längerfristigen Wandlungen und dauerhaften Strukturen auf diesem 
Globus zu untersuchen, die Sozialgeschichte als eigener Forschungszweig etabliert 
hat. Sicher ist, daß der Begriff der Geschichte das sogenannte Rätsel der Geschichte 
zu lösen nicht imstande sein wird.

830 Hans Georg Gadamer, Art. „Geschichtlichkeit“, RGG 3. Aufl., Bd. 2 (1958), 1496 ff.; 
Bauer, „Geschichtlichkeit“, passim; Leonhard v. Benthe-Fink, Geschichtlichkeit. 
Ihr terminologischer und begrifflicher Ursprung bei Hegel, Haym, Dilthey und Yorck, 
2. Aull. (Göllingen 1968).
631 Lessing, Geschichte (s. Anm. 529).
832 Jürgen Kvczynski, Parteilichkeit und Objektivität in Geschichte und Geschichts­
schreibung, Zs. f. Geschichtswiss. 4 (1956), 875.
633 Mauthner 2. Aufl., Bd. 1 (1923), 608.

716 ■



VH. Ausblick Geschichte

Literatur

Grimm Bd. 4/1, 2 (1897), 3857 ff.; Paul E. Geiger, Das Wort „Geschichte“ und seine Zu­
sammensetzungen (phil. Diss. Freiburg 1908); Eberhard Zwirner, Zum Begriff der Ge­
schichte. Eine Untersuchung über die Beziehungen der theoretischen und praktischen 
Philosophie (phil. Diss. Breslau 1926); Karl Keuck, Historia. Geschichte des Wortes und 
seiner Bedeutungen in der Antike und in den romanischen Sprachen (phil. Diss. Münster 
1934); Johannes Hennig, Die Geschichte des Wortes „Geschichte“, Dt. Vjschr. f. Litera- 
turwiss. u. Geistesgesch. 16 (1938), 511 ff.; Heinz Rupp/Oskar Köhler, Historia — Ge­
schichte, Saeculum 2 (1951), 627 ff.; Gerhard Bauer, „Geschichtlichkeit“. Wege und 
Irrwege eines Begriffs (Berlin 1963); Leonhard v. Renthe-Fink, Geschichtlichkeit. Ihr 
terminologischer und begrifflicher Ursprung bei Hegel, Haym, Dilthey und Yorck, 2. Aufl. 
(Göttingen 1968); Reinhart Koselleck, Historia Magistra Vitae. Über die Auflösung des 
Topos im Horizont neuzeitlich bewegter Geschichte, in: Natur und Geschichte, Fschr. 
Karl Lüwith, hg. v. Hermann Braun u. Manfred Riedel (Stuttgart, Berlin 1967), 
196 ff.; ders., Geschichte, Geschichten und formale Zeitstrukturen, in: Geschichte — 
Ereignis und Erzählung, hg. v. R. Koselleck u. Wolf-Dieter Stempel (München 1973), 
211 ff.; Gunter Scholtz, Art. Geschichte, Historie, Hist. Wb. d. Phil., Bd. 3 (1974), 
344ff.; Gernot Böhme, Art. Geschichte der Natur, ebd., 399ff.; L. v. Renthe-Fink, 
Art. Geschichtlichkeit, ebd., 404ff.; Helmut Reichelt, Geschichtsauffassung, materia­
listische, ebd , 408 ff.; Uiihicii Dihiunki/G. Scitioltz, ArL GHsdiidiLKpliilo^ bIkL, 
461 ff.; Trutz Rendtorff, Art. Geschichtstheologie, ebd. 439 ff.

Reinhart Koselleck

717


