
Jonas - Vorwort zu Das Prinzip Verantwortung 1 21.04.2023 

Vorwort zu Das Prinzip Verantwortung 

Von Hans Jonas 

Der endgültig entfesselte Prometheus, dem die Wissenschaft nie gekannte Kräfte und die 

Wirtschaft den rastlosen Antrieb gibt, ruft nach einer Ethik, die durch freiwillige Zügel seine 

Macht davor zurückhält, dem Menschen zum Unheil zu werden. Daß die Verheißung der mo-

dernen Technik in Drohung umgeschlagen ist, oder diese sich mit jener unlösbar verbunden 

hat, bildet die Ausgangsthese des Buches. Sie geht über die Feststellung physischer Bedro-

hung hinaus. Die dem Menschenglück zugedachte Unterwerfung der Natur hat im Übermaß 

ihres Erfolges, der sich nun auch auf die Natur des Menschen selbst erstreckt, zur größten 

Herausforderung geführt, die je dem menschlichen Sein aus eigenem Tun erwachsen ist. Alles 

daran ist neuartig, dem Bisherigen unähnlich, der Art wie der Größenordnung nach: Was der 

Mensch heute tun kann und dann, in der unwiderstehlichen Ausübung dieses Könnens, weiter-

hin zu tun gezwungen ist, das hat nicht seinesgleichen in vergangener Erfahrung. Auf sie war 

alle bisherige Weisheit über rechtes Verhalten zugeschnitten. Keine überlieferte Ethik belehrt 

uns daher über die Normen von »Gut« und »Böse«, denen die ganz neuen Modalitäten der 

Macht und ihrer möglichen Schöpfungen zu unterstellen sind. Das Neuland kollektiver Praxis, 

das wir mit der Hochtechnologie betreten haben, ist für die ethische Theorie noch ein Nie-

mandsland. 

In diesem Vakuum (das zugleich auch das Vakuum des heutigen Wertrelativismus ist) nimmt 

die hier vorgelegte Untersuchung ihren Stand. Was kann als Kompaß dienen? Die vorausge-

dachte Gefahr selber! In ihrem Wetterleuchten aus der Zukunft, im Vorschein ihres planetari-

schen Umfanges und ihres humanen Tiefganges, werden allererst die ethischen Prinzipien ent-

deckbar, aus denen sich die neuen Pflichten neuer Macht herleiten lassen. 

Dies nenne ich die »Heuristik der Furcht«: Erst die vorausgesehene Verzerrung des Menschen 

verhilft uns zu dem davor zu bewahrenden Begriff des Menschen. Wir wissen erst, was auf 

dem Spiele steht, wenn wir wissen, daß es auf dem Spiele steht. Da es dabei nicht nur um das 

Menschenlos, sondern auch um das Menschenbild geht, nicht nur um physisches Überleben, 

sondern auch um Unversehrtheit des Wesens, so muß die Ethik, die beides zu hüten hat, über 

die der Klugheit hinaus eine solche der Ehrfurcht sein. 

Die Begründung einer solchen Ethik, die nicht mehr an den unmittelbar mitmenschlichen Be-

reich der Gleichzeitigen gebunden bleibt, muß in die Metaphysik reichen, aus der allein sich 

die Frage stellen läßt, warum überhaupt Menschen in der Welt sein sollen: warum also der un-

bedingte Imperativ gilt, ihre Existenz für die Zukunft zu sichern. Das Abenteuer der Techno-

logie zwingt mit seinen äußersten Wagnissen zu diesem Wagnis äußerster Besinnung. Eine 

solche Grundlegung wird hier versucht, entgegen dem positivistisch-analytischen Verzicht der 

zeitgenössischen Philosophie. Ontologisch werden die alten Fragen nach dem Verhältnis von 

Sein und Sollen, Ursache und Zweck, Natur und Wert neu aufgerollt, um die neu erschienene 

Pflicht des Menschen jenseits des Wertsubjektivismus im Sein zu verankern. 

Das eigentliche Thema jedoch ist diese neu hervorgetretene Pflicht selber, die im Begriff der 

Verantwortung zusammengefaßt ist. Gewiß kein neues Phänomen in der Sittlichkeit, hat die 

Verantwortung doch noch nie ein derartiges Objekt gehabt, auch bisher die ethische Theorie 

wenig beschäftigt. Sowohl Wissen wie Macht waren zu begrenzt, um die entferntere Zukunft 

in die Voraussicht und gar den Erdkreis in das Bewußtsein der eigenen Kausalität einzubezie-

hen. Statt des müßigen Erratens später Folgen im unbekannten Schicksal konzentrierte sich 

die Ethik auf die sittliche Qualität des augenblicklichen Aktes selber, in dem das Recht des 

mitlebenden Nächsten zu achten ist. Im Zeichen der Technologie aber hat es die Ethik mit 



Jonas - Vorwort zu Das Prinzip Verantwortung 2 21.04.2023 

Handlungen zu tun (wiewohl nicht mehr des Einzelsubjekts), die eine beispiellose kausale 

Reichweite in die Zukunft haben, begleitet von einem Vorwissen, das ebenfalls, wie immer 

unvollständig, über alles ehemalige weit hinausgeht. Dazu die schiere Größenordnung der 

Fernwirkungen und oft auch ihre Unumkehrbarkeit. All dies rückt Verantwortung ins Zentrum 

der Ethik, und zwar mit Zeit- und Raumhorizonten, die denen der Taten entsprechen. Demge-

mäß bildet die bis heute fehlende Theorie der Verantwortung die Mitte des Werkes. 

Aus der erweiterten Zukunftsdimension heutiger Verantwortung ergibt sich das abschließende 

Thema: die Utopie. Die weltweite technologische Fortschrittsdynamik birgt als solche einen 

impliziten Utopismus in sich, der Tendenz, wenn nicht dem Programm nach. Und die eine 

schon existierende Ethik mit globaler Zukunftssicht, der Marxismus, hat eben im Bunde mit 

der Technik die Utopie zum ausdrücklichen Ziel erhoben. Dies nötigt zu einer eingehenden 

Kritik des utopischen Ideals. Da es älteste Menschheitsträume für sich hat und nun in der 

Technik auch die Mittel zu besitzen scheint, den Traum in ein Unternehmen umzusetzen, ist 

der vormals müßige Utopismus zur gefährlichsten – gerade weil idealistischen – Versuchung 

der heutigen Menschheit geworden. Der Unbescheidenheit seiner Zielsetzung, die ökologisch 

ebenso wie anthropologisch fehlgeht (ersteres nachweislich, letzteres philosophisch aufzeig-

bar), stellt das Prinzip Verantwortung die bescheidenere Aufgabe entgegen, welche Furcht 

und Ehrfurcht gebieten: dem Menschen in der verbleibenden Zweideutigkeit seiner Freiheit, 

die keine Änderung der Umstände je aufheben kann, die Unversehrtheit seiner Welt und sei-

nes Wesens gegen die Übergriffe seiner Macht zu bewahren. 

Ein »Tractatus technologico-ethicus«, wie er hier versucht wird, stellt seine Anforderungen an 

Strenge, die den Leser nicht weniger als den Autor treffen. Was dem Thema einigermaßen ge-

recht werden soll, muß dem Stahl und nicht der Watte gleichen. Von der Watte guter Gesin-

nung und untadeliger Absicht, der Bekundung, daß man auf seiten der Engel steht und gegen 

die Sünde ist, für Gedeihen und gegen Verderben, gibt es in der ethischen Reflexion unserer 

Tage genug. Etwas härteres ist vonnöten und hier versucht. Die Absicht ist überall systema-

tisch und nirgends homiletisch, und keine (zeitgemäße oder unzeitgemäße) Löblichkeit der 

Gesinnung kann philosophischen Unzulänglichkeiten des Gedankenganges zur Entschuldi-

gung dienen. Das Ganze ist ein Argument, das durch die sechs Kapitel schrittweise – und, ich 

hoffe, dem Leser nicht zu mühselig – entwickelt wird. Nur eine Lücke im theoretischen Gang 

der Entwicklung ist mir selber bewußt: zwischen dem dritten und vierten Kapitel wurde eine 

Untersuchung über »Macht oder Ohnmacht der Subjektivität« fortgelassen, worin das psycho-

physische Problem neu behandelt und der naturalistische Determinismus des Seelenlebens wi-

derlegt wird. Obwohl systematisch notwendig (denn mit Determinismus keine Ethik, oder 

ohne Freiheit kein Sollen), wurde aus Gründen des Umfangs beschlossen, diese Abhandlung 

hier herauszulösen und statt dessen später gesondert vorzulegen. 

Dieselbe Erwägung führte auch dazu, einen der gesamten systematischen Untersuchung ange-

hängten »angewandten Teil«, welcher die neue Art von ethischen Fragen und Pflichten an ei-

ner Auswahl von jetzt schon konkreten Einzelthemen illustrieren soll, einer Sonderveröffentli-

chung binnen Jahresfrist vorzubehalten. Mehr als eine solche vorläufige Kasuistik kann ge-

genwärtig nicht versucht werden. Zu einer systematischen Pflichtenlehre (die schließlich an-

zustreben wäre) ist beim Werdestadium ihrer »Dinge« noch nicht die Zeit. 

Der Entschluß, nach Jahrzehnten fast ausschließlich englischer Autorschaft dies Buch auf 

deutsch zu schreiben, entsprang keinen sentimentalen Gründen, sondern allein der nüchternen 

Berechnung meines vorgerückten Alters. Da die gleichwertige Formulierung in der erworbe-

nen Sprache mich immer noch zwei- bis dreimal so viel Zeit kostet wie die in der Mutterspra-

che, so glaubte ich, sowohl der Grenzen des Lebens wie der Dringlichkeit des Gegenstandes 

wegen, nach den langen Jahren gedanklicher Vorarbeit für die Niederschrift den schnelleren 



Jonas - Vorwort zu Das Prinzip Verantwortung 3 21.04.2023 

Weg wählen zu sollen, der immer noch langsam genug war. Dem Leser wird es natürlich nicht 

entgehen, daß der Verfasser die deutsche Sprachentwicklung seit 1933 nicht mehr »mitbe-

kommen« hat. Ein »archaisches« Deutsch ist ihm bei Vorträgen in Deutschland von Freundes-

seite nachgesagt worden; und was den vorliegenden Text betrifft, so nannte ein überaus wohl-

wollender Leser des Manuskripts (von bewiesener Stilkundigkeit) die Sprache sogar stellen-

weise »altfränkisch« – und riet mir, sie von anderer Hand modernisieren zu lassen. Aber dazu 

hätte ich mich selbst bei Abwesenheit des Zeitfaktors und Anwesenheit des idealen Bearbei-

ters nicht bringen können. Denn wie ich mir bewußt bin, daß ich einem höchst zeitgemäßen 

Gegenstand mit einer durchaus nicht zeitgemäßen, fast schon archaischen Philosophie zu 

Leibe gehe, so scheint es mir nicht unangemessen, daß eine ähnliche Spannung sich auch im 

Stile ausdrücke. 

Durch die Jahre des Werdegangs dieses Buches wurde manches aus verschiedenen Kapiteln 

schon in Aufsatzform in Amerika veröffentlicht. Nämlich: (aus Kapitel 1) »Technology and 

Responsibility: Reflections on the New Tasks of Ethics«, Social Research 40/1, 1973; (aus 

Kapitel 2) »Responsibility Today: The Ethics of an Endangered Future«, ibid. 43/1,1976; (aus 

Kapitel 4) »The Concept of Responsibility: An Inquiry into the Foundations of an Ethics for 

our Age«, in Knowledge, Value, and Belief, ed. H. T. Engelhardt & D. Callahan, Hastings-on-

Hudson, N.Y. 1977. Ich danke den betr. Publikationsorganen für ihre Erlaubnis zum jetzigen 

und von Anfang an vorgesehenen Gebrauch. 

Dank sei hier zuletzt auch Personen und Institutionen ausgesprochen, die das Werden dieses 

Werkes durch Gewährung günstiger Umstände gefordert haben. The National Endowment for 

the Humanities und The Rockefeller Foundation finanzierten großzügig ein akademisches Ur-

laubsjahr, in dem die Niederschrift begonnen wurde. In der schönen Abgeschiedenheit der 

Villa Feuerring in Beth Jizchak (Israel), die so manchen Geistesarbeiter beherbergt hat, durfte 

ich die ersten Kapitel schreiben. Der großherzigen Gastgeberin, Frau Gertrud Feuerring in Je-

rusalem, sei hierfür nun auch öffentlich gedankt. Mit gleicher Dankbarkeit gedenke ich weite-

rer behüteter Arbeitsklausuren in Freundeshäusern in Israel und der Schweiz, die über die 

Jahre wiederholt dem Werk zugute kamen, wenn geographische Ferne vom Amtssitz den bes-

ten Schutz gegen Übergriffe des Professorats in Ferien und Urlaube bot. 

In der Widmung sind die genannt, denen im Sinne des Buches anderes geschuldet ist als 

Dank. 

New Rochelle, New York, U. S. A.        Hans Jonas 

Juli 1979 

Quelle: Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt am Main: Insel, 51986, S. 7-12. 


