
Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 1 24.04.2023 

Technik, Ethik und Biogenetische Kunst. Betrachtung zur neuen Schöpfer-

rolle des Menschen 

Von Hans Jonas 

Meine Bemerkungen zerfallen in einen allgemeinen Teil über das Verhältnis von Technik und 

Ethik überhaupt und einen besonderen über ethische Aspekte der neuesten Molekularbiologie. 

I 

Daß, ganz allgemein gesprochen, die Ethik in Angelegenheiten der Technik etwas zu sagen 

hat, oder daß Technik ethischen Erwägungen unterliegt, folgt aus der einfachen Tatsache, daß 

die Technik eine Ausübung menschlicher Macht ist, d. h. eine Form des Handelns, und alles 

menschliche Handeln moralischer Prüfung ausgesetzt ist. Es ist ebenso eine Binsenwahrheit, 

daß ein und dieselbe Macht sich zum Guten wie zum Bösen benutzen läßt und man bei ihrer 

Ausübung ethische Normen beachten oder verletzen kann. Die Technik, als enorm gesteigerte 

menschliche Macht, fällt eindeutig unter diese generelle Wahrheit, Aber bildet sie einen be-

sonderen Fall, der eine Bemühung des ethischen Denkens erfordert, die verschieden ist von 

der, die sich für jede menschliche Handlung schickt und für alle ihre Arten in der Vergangen-

heit ausreichte? Meine These ist, daß die moderne Technik in der Tat einen neuen und beson-

deren Fall bildet, und von den Gründen dafür möchte ich fünf anführen, die mich besonders 

beeindrucken. 

1. Ambivalenz der Wirkungen 

Im allgemeinen ist jede Fähigkeit »als solche« oder »an sich« gut und wird nur durch Miß-

brauch schlecht. Zum Beispiel ist es unleugbar gut, die Macht der Rede zu besitzen, aber 

schlecht, sie dafür zu benutzen, andere zu täuschen oder zu ihrem Verderben zu verführen. 

Daher ist es völlig sinnvoll zu gebieten: Gebrauche diese Macht, vergrößere sie, aber miß-

brauche sie nicht. Weiter vorausgesetzt ist dabei, daß die Ethik klar zwischen den beiden un-

terscheiden kann, zwischen dem richtigen und dem falschen Gebrauch ein und derselben Fä-

higkeit. Aber wie steht es, wenn wir uns in einem Handlungszusammenhang bewegen, in dem 

jeder Gebrauch der Fähigkeit im Großen, sei er in noch so guter Absicht unternommen, einen 

Richtungssinn mit sich steigernden letztlich schlechten Wirkungen mit sich führt, die untrenn-

bar mit den beabsichtigten und nächstliegenden »guten« Wirkungen verbunden sind und diese 

am Ende vielleicht weit übertreffen? Wenn das der Fall der modernen Technik sein sollte – 

wie wir guten Grund haben anzunehmen dann ist die Frage des moralischen oder unmorali-

schen Gebrauchs ihrer Mächte nicht mehr eine Angelegenheit selbstevidenter, qualitativer Un-

terscheidungen und nicht einmal Sache der Absichten, sondern verliert sich im Irrgarten quan-

titativer Mutmaßungen über letzte Folgen und muß ihre Antwort von ihrem Ungefähr abhän-

gig machen. Die Schwierigkeit ist die: Nicht nur wenn die Technik böswillig, d.h. für böse 

Zwecke, mißbraucht wird, sondern selbst, wenn sie gutwillig für ihre eigentlichen und höchst 

legitimen Zwecke eingesetzt wird, hat sie eine bedrohliche Seite an sich, die langfristig das 

letzte Wort haben könnte. Und Langfristigkeit ist irgendwie ins technische Tun eingebaut. 

Durch ihre innere Dynamik, die sie so vorantreibt, wird der Technik der Freiraum ethischer 

Neutralität versagt, in dem man sich nur um Leistungsfähigkeit zu kümmern braucht. Das Ri-

siko des »Zuviel« ist immer gegenwärtig in dem Umstand, daß der angeborene Keim des 

»Schlechten«, d. h. Schädlichen, gerade durch das Vorantreiben des »Guten«, d.h. Nützlichen, 

mitgenährt und zur Reife gebracht wird. Die Gefahr liegt mehr im Erfolg als im Versagen – 

und doch ist der Erfolg nötig unter dem Druck der menschlichen Bedürfnisse. Eine angemes-

sene Ethik der Technik muß sich auf diese innere Mehrdeutigkeit des technischen Tuns einias-

sen. 



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 2 24.04.2023 

2. Zwangsläufigkeit der Anwendung 

Im allgemeinen bedeutet Besitz einer Fähigkeit oder Macht (bei Individuen oder Gruppen) 

noch nicht ihren Gebrauch. Sie kann beliebig lange ruhen, gebrauchsbereit, um bei Gelegen-

heit und auf Wunsch und nach Ermessen des Subjekts in Tätigkeit zu treten. Der Sprachbe-

gabte braucht nicht unaufhörlich zu sprechen und kann sogar im ganzen schweigsam sein. 

Auch jedes Wissen, so scheint es, kann sich seine Anwendung vorbehalten. Dies so einleuch-

tende Verhältnis von Können und Tun, Wissen und Anwendung, Besitz und Ausübung einer 

Macht gilt jedoch nicht für den Fundus technischer Vermögen einer Gesellschaft, die wie die 

unsrige ihre ganze Lebensgestaltung in Arbeit und Muße auf die laufende Aktualisierung ihres 

technischen Potentials im Zusammenspiel aller seiner Teile gegründet hat. Da gleicht die Sa-

che eher dem Verhältnis des Atmenkönnens und Atmenmüssens als dem des Redenkönnens 

und Redens. Und was für den gerade vorhandenen Fundus gilt, erstreckt sich auch auf jeden 

Zuwachs zu ihm: Ist diese oder jene neue Möglichkeit erst einmal (meist durch die Wissen-

schaft) eröffnet und durch Tun im kleinen entwickelt worden, so hat sie es an sich, ihre An-

wendung im großen und immer größeren zu erzwingen und diese Anwendung zu einem dau-

ernden Lebensbedürfnis zu machen. So wird der Technik, die gesteigerte menschliche Macht 

in permanenter Tätigkeit ist, nicht nur (wie oben gezeigt) die Freistatt ethischer Neutralität, 

sondern auch die wohltätige Trennung zwischen Besitz und Ausübung der Macht versagt. Die 

Ausbildung neuer Könnensarten, die ständig erfolgt, geht hier stetig über in ihre Ausbreitung 

im Blutstrom kollektiven Handelns, aus dem sie dann nicht mehr auszuscheiden ist (es sei 

denn durch überlegenen Ersatz). Daher trägt hier bereits die Aneignung neuer Fähigkeiten, 

jede Hinzufügung zum Arsenal der Mittel, mit dieser sattsam bekannten Dynamik vor Augen 

eine ethische Bürde, die sonst nur auf den einzelnen Fällen ihrer Anwendung lasten würde. 

3. Globale Ausmaße in Raum und Zeit 

Darüber hinaus gibt es einen Aspekt schierer Größe von Handlung und Wirkung, der morali-

sche Bedeutsamkeit gewinnt. Das Ausmaß und der Wirkungsbereich der modernen techni-

schen Praxis als ganze und in jedem ihrer einzelnen Unternehmungen sind so, daß sie eine 

ganze Reihe neuartiger Dimensionen in den Rahmen ethischer Rechenwerte einbringen, die 

allen früheren Handlungsarten unbekannt war. Wir sprachen zuvor von einer Situation, in der 

»jeder Gebrauch einer Fähigkeit im großen« einen Richtungssinn sich steigernder und 

schließlich schlechter Wirkungen mit sich führt. Wir müssen jetzt hinzufügen, daß heute jede 

Anwendung einer technischen Fähigkeit durch die Gesellschaft (der einzelne zählt hier nicht 

mehr) dazu neigt, ins »Große« zu wachsen. Die moderne Technik ist zuinnerst auf Großge-

brauch angelegt und wird darin vielleicht zu groß für die Größe der Bühne, auf der sie sich ab-

spielt – die Erde – und für das Wohl der Akteure selbst – die Menschen. Soviel ist gewiß: Sie 

und ihre Werke breiten sich über den Erdball aus; ihre kumulativen Wirkungen erstrecken 

sich möglicherweise über zahllose künftige Geschlechter. Mit dem, was wir hier und jetzt tun, 

und meist mit Blick auf uns selbst, beeinflussen wir massiv das Leben von Millionen andern-

orts und künftig, die hierbei keine Stimme hatten. Wir legen Hypotheken auf künftiges Leben 

für gegenwärtige kurzfristige Vorteile und Bedürfnisse – und was das betrifft, für meist selbst-

erzeugte Bedürfnisse. Vielleicht können wir nicht ganz vermeiden, so oder ähnlich zu han-

deln. Aber wenn das der Fall ist, dann müssen wir äußerste Achtsamkeit aufwenden, dies in 

Fairneß zu unserer Nachkommenschaft zu tun – nämlich so, daß deren Chance, mit jener Hy-

pothek fertig zu werden, nicht im voraus kompromittiert worden ist. Der springende Punkt 

hier ist, daß das Eindringen ferner, zukünftiger und globaler Dimension in unsere alltäglichen, 

weltlich-praktischen Entscheidungen ein ethisches Novum ist, das die Technik uns aufgeladen 

hat; und die ethische Kategorie, die vorzüglich durch diese neue Tatsache auf den Plan geru-

fen wird, heißt: Verantwortung. Daß diese wie nie zuvor in den Mittelpunkt der ethischen 

Bühne rückt, eröffnet ein neues Kapitel in der Geschichte der Ethik, das die neuen Größenord-



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 3 24.04.2023 

nungen der Macht spiegelt, denen die Ethik von nun an Rechnung tragen muß. Die Anforde-

rungen an die Verantwortlichkeit wachsen proportional zu den Taten der Macht. 

4. Durchbrechung der Anthropozentrik 

Indem sie den Horizont raumzeitlicher Nachbarschaft überschreitet, bricht jene erweiterte 

Reichweite der menschlichen Macht das anthropozentrische Monopol der meisten früheren 

ethischen Systeme, seien diese nun religiös oder säkular. Immer war es das menschliche Gut, 

das gefördert werden sollte, die Interessen und Rechte von Mitmenschen, die zu respektieren 

waren, ihnen geschehenes Unrecht, das gutzumachen war, ihre Leiden, die gelindert werden 

sollten. Gegenstand menschlicher Pflicht waren Menschen, äußerstenfalls: die Menschheit, 

und sonst nichts auf dieser Erde. (Gewöhnlich war der ethische Horizont viel enger gezogen, 

wie etwa in »Liebe deinen Nächsten«.) Nichts von dem verliert seine bindende Kraft. Aber 

jetzt beansprucht die gesamte Biosphäre des Planeten mit all ihrer Fülle von Arten, in ihrer 

neu enthüllten Verletzlichkeit gegenüber den exzessiven Eingriffen des Menschen, ihren An-

teil an der Achtung, die allem gebührt, das seinen Zweck in sich selbst trägt – d.h. allem Le-

bendigen. Das Alleinrecht des Menschen auf menschliche Rücksicht und sittliche Beachtung 

ist genau mit seinem Gewinn einer fast monopolistischen Macht über alles andere Leben 

durchbrochen worden. Als eine planetarische Macht ersten Ranges darf er nicht mehr nur an 

sich selbst denken. Zwar drückt das Gebot, unseren Nachkommen kein verödetes Erbteil zu 

hinterlassen, diese Erweiterung des ethischen Blickfeldes immer noch im Sinne einer mensch-

lichen Pflicht gegenüber Menschen aus – als Einschärfung einer interhumanen Solidarität des 

Überlebens und des Nutzens, der Neugier, des Genießens und Erstaunens. Denn verarmtes au-

ßermenschliches Leben, verarmte Natur, bedeutet auch ein verarmtes menschliches Leben. 

Aber recht verstanden reicht die Einbeziehung der Existenz der Fülle als solcher in das 

menschliche Gute und damit der Einschluß ihrer Erhaltung in des Menschen Pflicht über den 

nutzenorientieren und jeden anthropozentrischen Blickpunkt hinaus. Die erweiterte Sicht ver-

bündet das menschliche Gute mit der Sache des Lebens im ganzen, anstatt jenes diesem feind-

lich gegenüberzustellen, und gewährt dem außermenschlichen Leben sein eigenes Recht. 

Seine Anerkennung bedeutet, daß jede willkürliche und unnötige Auslöschung von Arten an 

sich schon zum Verbrechen wird, ganz abgesehen von den gleichlautenden Ratschlägen des 

verständigen Selbstinteresses; und es wird zur transzendenten Pflicht des Menschen, die am 

wenigsten wiederherstellbare, unersetzbarste aller »Ressourcen« zu schützen – den unglaub-

lich reichen Genpool, der von Äonen der Evolution hinterlegt worden ist. Es ist das Übermaß 

an Macht, das dem Menschen diese Pflicht auferlegt; und gerade gegen diese Macht – also ge-

gen ihn selbst – ist sein Schutz erforderlich. So kommt es, daß die Technik, dies kühl pragma-

tische Werk menschlicher List, den Menschen in eine Rolle einsetzt, die nur die Religion ihm 

manchmal zugesprochen hatte: die eines Verwalters oder Wächters der Schöpfung. Indem die 

Technik seine Wirkungsgewalt bis zu dem Punkte vergrößert, wo sie fühlbar gefährlich wird 

für den Gesamthaushalt der Dinge, dehnt sie des Menschen Verantwortung auf die Zukunft 

des Lebens auf Erden aus, das nunmehr wehrlos dem Mißbrauch dieser Gewalt ausgesetzt ist. 

Die menschliche Verantwortung wird damit zum erstenmal kosmisch (denn wir wissen nicht, 

ob das Weltall sonst noch ein gleiches hervorgebracht hat). Die beginnende Umweltethik, die 

wahrhaft präzedenzlos sich unter uns regt, ist der noch zögernde Ausdruck dieser präzedenz-

losen Ausdehnung unserer Verantwortung, die ihrerseits der präzedenzlosen Ausdehnung der 

Reichweite unserer Taten entspricht. Es bedurfte der sichtbar werdenden Bedrohung des Gan-

zen, der tatsächlichen Anfänge seiner Zerstörung, um uns dazu zu bringen, unsere Solidarität 

mit ihm zu entdecken (oder wiederzuentdecken): ein beschämender Gedanke. 

  



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 4 24.04.2023 

5. Die Aufwerfung der metaphysischen Frage 

Schließlich stellt das apokalyptische Potential der Technik – ihre Fähigkeit, den Fortbestand 

der Menschengattung zu gefährden oder deren genetische Unversehrtheit zu verderben oder 

sie willkürlich zu ändern oder gar die Bedingungen höheren Lebens auf der Erde zu zerstören 

– die metaphysische Frage, mit der die Ethik nie zuvor konfrontiert war, nämlich, ob und wa-

rum es eine Menschheit geben soll; warum daher der Mensch so, wie ihn die Evolution her-

vorgebracht hat, erhalten bleiben, sein genetisches Erbe respektiert werden soll; ja, warum es 

überhaupt Leben geben soll. Die Frage ist nicht so müßig, wie sie (mangels eines ernsthaften 

Verneiners all dieser Imperative) erscheint, denn die Antwort darauf ist bedeutsam dafür, wie 

viel wir erlaubterweise in unseren großen technischen Wetten riskieren dürfen und welche Ri-

siken gänzlich unzulässig sind. Wenn es ein kategorischer Imperativ für die Menschheit ist zu 

existieren, dann ist jedes selbstmörderische Spielen mit dieser Existenz kategorisch verboten 

und technische Wagnisse, bei denen auch nur im entferntesten dies der Einsatz ist, sind von 

vornherein auszuschließen. 

Dies also sind einige Gründe, warum die Technik ein neuer und besonderer Fall für ethische 

Erwägungen ist, ja dafür, bis in die Grundlagen der Ethik überhaupt hinabzusteigen. Beson-

ders hinzuweisen ist dabei auf das Zusammenspiel der Gründe 1 und 3, der Argumente der 

»Ambivalenz« und der »Größe«. Auf den ersten Blick erscheint es leicht, zwischen wohltäti-

ger und schädlicher Technik zu unterscheiden, indem man einfach auf die Verwendungszwe-

cke der Werkzeuge blickt. Pflugscharen sind gut, Schwerter sind schlecht. Im messianischen 

Zeitalter werden Schwerter in Pflugscharen umgeschmiedet werden. In moderne Technologie 

übersetzt: Atombomben sind schlecht, chemische Dünger, die die Menschheit zu ernähren 

helfen, sind gut. Aber hier springt das vexierende Dilemma der modernen Technik in die Au-

gen. Ihre »Pflugscharen« können auf lange Frist ebenso schädlich sein wie ihre »Schwerter«! 

(Und die »lange Frist« anwachsender Wirkungen ist, wie erwähnt, zuinnerst mit der Verwen-

dung moderner Technik verbunden.) In dem Falle sind aber sie, die segensreichen »Pflugscha-

ren« und ihresgleichen, das eigentliche Problem. Denn wir können das Schwert in seiner 

Scheide lassen, aber nicht die Pflugschar in ihrer Scheuer. Ein totaler Atomkrieg wäre in der 

Tat apokalyptisch auf einen Schlag; aber obwohl er jederzeit eintreten kann und der Alptraum 

dieser Möglichkeit alle unsere künftigen Tage verdunkeln mag, braucht er nicht einzutreten, 

denn hier findet sich noch der rettende Abstand zwischen Potentialität und Aktualität, zwi-

schen dem Besitz des Werkzeuges und seinem Gebrauch – und dies gibt uns Hoffnung, daß 

der Gebrauch vermieden wird (was hier in der Tat der paradoxe Zweck seines Besitzers ist). 

Aber es gibt unzählige andere, gänzlich gewaltlose Dinge, die ihre eigene apokalyptische Dro-

hung enthalten und die wir einfach jetzt und fernerhin tun müssen, um uns überhaupt über 

Wasser zu halten. Während der böse Bruder Kain – die Bombe – angebunden in seiner Höhle 

liegt, fährt der gute Bruder Abel – der friedliche Reaktor – ganz undramatisch fort, sein Gift 

für künftige Jahrtausende abzulagern. Selbst da können wir vielleicht rechtzeitig weniger ge-

fährliche Alternativen finden, um den wachsenden Energiedurst einer globalen Zivilisation zu 

löschen, die dem Schwinden konventioneller Quellen entgegensieht – wenn Glück mit unserer 

ernsthaften Bemühung einhergeht. Wir könnten sogar erreichen, das Ausmaß der Gefräßigkeit 

selbst herabzusetzen und dazu zurückzukehren, mit weniger auszukommen, ehe eine katastro-

phale Erschöpfung oder Verschmutzung des Planeten uns zu Schlimmerem als Enthaltsamkeit 

zwingt. Aber es ist (z. B.) ethisch schwer vorstellbar, daß die biomedizinische Technik davon 

abläßt, die Kindersterblichkeit in »unterentwickelten« Ländern mit hohen Geburtsraten herab-

zusetzen, selbst wenn das Elend in der Folge der Übervölkerung noch schrecklicher sein 

könnte. Beliebig viele andere, ursprünglich segensreiche Wagnisse der Großtechnologie könn-

ten angeführt werden, um die Dialektik, die Zweischneidigkeit der meisten dieser Wagnisse 

zu illustrieren. Der Hauptpunkt ist, daß gerade die Segnungen der Technik, je mehr wir auf sie 

angewiesen sind, die Drohung enthalten, sich in einen Fluch zu verwandeln. Ihre angestammte 



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 5 24.04.2023 

Neigung zur Maßlosigkeit macht die Drohung akut. Und es ist klar, daß die Menschheit viel 

zu zahlreich geworden ist – dank derselben Segnung der Technik –, um noch frei zu sein, zu 

einer früheren Phase zurückzukehren. Sie kann nur nach vorwärts gehen und muß aus der 

Technik selbst, mit einer Dosis mäßigender Moral, die Heilmittel für ihre Krankheit gewin-

nen. Dies ist der Angelpunkt einer Ethik der Technik. 

Diese kurzen Reflexionen sollten zeigen, wie eng die »Ambivalenz« der Technik mit ihrer 

»Größe« verbunden ist, d.h. mit dem Übermaß ihrer Wirkungen in Raum und Zeit. Was 

»groß« und was »klein« ist, bestimmt sich durch die Endlichkeit unseres terrestrischen Schau-

platzes – ein Gegebenes, das wir nie aus dem Auge verlieren dürfen. Genaue Grenzwerte der 

Toleranzen sind für keine der vielen Richtungen bekannt, in die des Menschen Expansionis-

mus vorstößt. Aber man weiß genug, um behaupten zu können, daß einige unserer techni-

schen Handlungsketten – darunter lebenswichtige – wenigstens die Größenordnung erreicht 

haben, in der jene Grenzwerte liegen, und daß andere sich ihnen dort zugesellen werden, wenn 

man ein weiteres Wachstum im gegenwärtigen Tempo zuläßt. Die Zeichen warnen, daß wir 

uns in der Gefahrenzone befinden. Ist erst einmal eine »kritische Masse« in der einen oder an-

dern Richtung erreicht, dann kann die Sache uns davonrennen: Eine positive Rückkoppelung 

könnte einsetzen und einen exponentiellen Prozeß auslösen, in dem die Kosten den Nutzen in 

einem steigenden und vielleicht unumkehrbaren Crescendo verschlingen. Eben dies muß die 

langfristige Verantwortung zu verhindern suchen. Da aber die glänzende Seite der technischen 

Errungenschaften das Auge blendet und nahe Gewinne das Urteil bestechen und die sehr rea-

len Bedürfnisse der Gegenwart (ganz zu schweigen von ihren Süchten) nach Priorität schrei-

en, werden die Ansprüche der Nachwelt, die jener Verantwortung anvertraut sind, einen 

schweren Stand haben. 

Im eben Gesagten ist neben der Größenordnung und Ambivalenz noch ein weiterer Charakter-

zug des technologischen Syndroms sichtbar geworden, der von eigener ethischer Bedeutsam-

keit ist: Das quasi-zwangshafte Element in seinem Voranschreiten, das sozusagen unsere eige-

nen Weisen der Macht zu einer Art selbsttätiger Kraft hypostasiert, der wir, ihre Ausüber, pa-

radox untertan werden. Die Beeinträchtigung menschlicher Freiheit durch die Verbindlichkeit 

ihrer eigenen Taten hat es zwar immer gegeben, in individuellen Lebensläufen wie vor allem 

in kollektiver Geschichte. Die Menschheit ist von jeher zum Teil durch ihre eigene Vergan-

genheit bestimmt gewesen, aber dies hatte sich im allgemeinen mehr im Sinne einer bremsen-

den als einer bewegenden Kraft ausgewirkt: Die Macht der Vergangenheit war eher die der 

Trägheit (»Tradition«) als die des Vorantreibens. Schöpfungen der Technik jedoch wirken ge-

nau im letzteren Sinne und geben damit der vielverschlungenen Geschichte menschlicher 

Freiheit und Abhängigkeit eine neuartige und folgenträchtige Wendung. Mit jedem neuen 

Schritt (= »Fortschritt«) der Großtechnik setzen wir uns schon unter den Zwang zum nächsten 

und vermachen denselben Zwang der Nachwelt, die schließlich die Rechnung zu zahlen hat. 

Aber auch ohne diese Fernsicht stellt schon das tyrannische Element als solches in der heuti-

gen Technik, das unsere Werke zu unseren Herren macht und uns sogar zwingt, sie weiter zu 

vervielfachen, eine ethische Herausforderung an sich dar – jenseits der Frage, wie gut oder 

schlecht jene Werke im einzelnen sind. Um der menschlichen Autonomie willen, der Würde, 

die verlangt, daß wir uns selbst besitzen und uns nicht von unserer Maschine besitzen lassen, 

müssen wir den technologischen Galopp unter außertechnologische Kontrolle bringen. 

II 

Um von diesen allgemeinen Bemerkungen zum Besonderen der heute am Anfang ihrer Lauf-

bahn stehenden biogenetischen Technik überzugehen, knüpfen wir an das an, was ich soeben 

über die Tendenz technischer Schöpfungen sagte, eigene Kraft zu gewinnen und sich sozusa-

gen ihrem Schöpfer gegenüber selbständig zu machen. Das war noch bildlich und etwas 



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 6 24.04.2023 

hyperbolisch gesprochen. Streng genommen bezog es sich nicht auf die Schöpfungen selber, 

die geschaffenen konkreten Sachen, sondern auf den Prozeß ihrer Schaffung und Nutzung, ein 

Abstraktes also, das mittels des Menschen wirkt. Denn solange die Schöpfungen der Technik 

– Werkzeuge im weitesten Sinn – leblose Dinge sind, wie es bislang durchweg der Fall war, 

ist es ja immer noch »der Mensch«, der sie in Betrieb setzen muß, sie nach Belieben ein- und 

abschalten kann, der auch ihre weitere Entwicklung, also den technischen Fortschritt, durch 

neue Erfindungen willentlich herbeiführt – wenn auch dies Belieben und dies willentlich 

durch die besagten Zwänge des schon laufenden Gebrauchs de facto weitgehend seiner Alter-

native beraubt und in die eine Richtung des Fortfahrens gedrängt wird. Zwar bezeichnet hier 

»der Mensch« so abstrakte Subjekte wie »die Gesellschaft«, »die Wirtschaft«, »die Politik«, 

»der Nationalstaat« usw. Dennoch liegt die archē kinḗseos, die erste Ursache der Bewegung, 

immer noch im »Menschen« und zuletzt in konkreten Individuen. So sehr es also zutrifft, daß 

der kollektive technologische Zauberlehrling die Geister, die er rief, nicht mehr los wird, so 

könnte doch, theoretisch, jederzeit der alte Meister kommen und rufen »In die Ecke,/Besen! 

Besen!/Seids gewesen«, und da würden sie dann reglos stehen. 

Aber selbst der alte Hexenmeister kann dies nicht mehr rufen, wenn die Schöpfungen der 

Technik nicht mehr Besen, sondern neue Lebewesen sind. Die haben, wie schon Aristoteles 

sagte, den Anfang und das Prinzip ihrer Bewegung in sich selbst, und diese Bewegung 

schließt nicht nur ihr laufendes Funktionieren – ihr lebendes Verhalten – ein, sondern auch 

ihre Vermehrung und, durch die Kette der Fortpflanzung hindurch, sogar ihre etwaige Weiter-

entwicklung zu neuen Formen. In solchen Schöpfungen, nun wirklichen Geschöpfen, mit de-

nen er sein bisheriges Schöpfertum am Leblosen qualitativ überboten hat, begibt sich homo 

faber seiner Alleinursächlichkeit. Nicht mehr nur bildlich, buchstäblich gewinnt das Werk sei-

ner Hände eigenes Leben und selbsttätige Kraft. Auf dieser Schwelle der neuen Kunst, dem 

möglichen Quellenpunkt weitläufigen Werdens, ziemt es ihm wohl, einen Moment zu grund-

sätzlicher Besinnung innezuhalten. 

Wovon wir reden, ist die planmäßige Schaffung neuartiger Lebewesen durch direkten Eingriff 

in den molekular chiffrierten erblichen Bauplan gegebener Arten. Das ist wohl zu unterschei-

den von der seit Beginn des Ackerbaus geübten Züchtung tierischer und pflanzlicher Nutzar-

ten. Die nimmt ihren Weg über die Phänotypen und verläßt sich auf die eigenen Launen der 

Keimsubstanz. Die natürliche Variabilität der Reproduktion wird dazu benutzt, durch Auslese 

der Phänotypen über die Generationen dem ursprünglichen Genotyp die gewünschten Eigen-

schaften abzugewinnen, d. h. diese durch Summierung der kleinen, jeweils »spontanen« Ab-

weichungen in die betreffende Richtung zu steigern. Das ist künstlich gelenkte und beschleu-

nigte Evolution, bei der bewußte Zuchtwahl an die Stelle der statistisch- langsam arbeitenden 

Selektionsmechanik der Natur tritt und dabei ganz anderen Formen zum Dasein verhilft, als 

diese je zulassen würde, weil sie nur unter Kultur gedeihen (wie der amerikanische Mais, der 

in der freien Natur bald zugrundegehen würde). Dennoch bleibt es die Natur, die das Auslese-

material liefert: Was da unter des Menschen Hand evolviert, ist die Abart selbst durch ihre ei-

genen Mutanten, die der Züchter auswählt, und der genetische Zusammenhang mit der Wild-

form, die Rückkreuzbarkeit mit dieser, reißt in der Regel nicht ab. Der Mensch manövriert 

also mit dem, was das vorhandene Artenspektrum mit der Streuungsbreite seines Mutanten-

vorrats und weiteren Mutationen ihm vorgibt. 

Ganz anders bei der genannten rekombinanten DNS-Technik, die – kaum ein Jahrzehnt alt – 

schon mit ihren ersten paar Treffern den Übertritt von der Forschung in die Marktproduktion 

vollzogen hat und dasselbe für die immer neuen, mit Sicherheit zu erwartenden Treffer ver-

spricht. Sogar patentierbar sind in Amerika diese Treffer schon, deren jeder eine neue, sich 

fortpflanzende Lebensform darstellt, und zwar keine »gezüchtete«, sondern eine »herge-

stellte«. Da wird auf einen Schlag, mit einem einzigen Schritt, durch »Einspleißung« art-



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 7 24.04.2023 

fremden genetischen Materials in das Chromosombündel einer reproduktiven Zelle eine ganze 

Nachkommenschaft veränderter, um eine neue Eigenschaft bereicherter Organismen in die 

Lebenslandschaft eingeführt. Man kann das Verfahren Genchirurgie nennen oder Genmanipu-

lation oder auch Kernumbau, weil alles das Element mechanischer Kunst, das äußere Hantie-

ren mit dem Innersten, das stückweise mit dem Ganzen zum Ausdruck bringt. Jedenfalls geht 

die Sache geradewegs, unter Umgehung des Soma, ganz buchstäblich auf den »Kern«, näm-

lich den Zellkern, der in seiner molekularen Alphabetschrift die kausal wirksame »Informa-

tion« für die Lebensleistungen der Zelle und die Konstitution ihres Nachwuchses enthält. Die 

Änderung eines Buchstabens, die Auswechselung eines Wortes (= Gen), die Hinzufügung ei-

nes neuen verändert den Text und startet eine neuartige Erbreihe. Eben diese DNS-Umord-

nung am Schlüsselpunkt des Lebens kann man jetzt mit mikroskopischer Technik bewerkstel-

ligen, wobei ein neu eingefügtes »Wort« dem Erbtext eines ganz verschiedenen Organismus 

entnommen sein kann. Wir haben es also mit angewandter Kernbiologie zu tun. Wie die ange-

wandte Kernphysik führt auch sie in unabsehbares Neuland. Nie erträumte Schätze winken 

dort und zugleich Gefahren, die auf ihre Art kaum geringer sein könnten als bei jener. 

Sehen wir uns an, was es da schon gibt, aber mehr noch, was es geben kann – in welche Mög-

lichkeiten die noch relativ unschuldigen Anfänge vorausweisen. Da schon bei diesen das 

Tempo des Fortschritts bisher die Erwartungen übertroffen hat und das wagemutigste junge 

Biologentalent sich in diese junge Forschung drängt, ist es nicht zu früh für das Vorausbeden-

ken des nie zuvor Bedachten. 

Im Augenblick real (wenn wir die Arbeit an Viren übergehen) ist die genetische Umschaffung 

von Bakterien: Tierische oder menschliche Gene für die Herstellung bestimmter Hormone 

werden in sie verpflanzt und verleihen dem Wirtsorganismus dieselbe Fähigkeit als erblichen 

Besitz. Da Bakterien sich schnell vermehren, hat man bald große und sich selbst regenerie-

rende Kulturen, von denen man die medizinisch wertvolle Substanz laufend ernten kann. Das 

vielbenötigte Insulin, das menschliche Wachstumshormon, das Agens für Blutgerinnung, das 

seltene Interferon für Immunität werden auf diesem Wege reichlicher, stetiger und billiger 

verfügbar, als es aus ihren natürlichen Organquellen oder durch Synthese möglich wäre. Die 

anfangs vieldiskutierte Gefahr des Entkommens solcher neuartiger Mikroben in die Außen-

welt, mit nicht vorhersehbarer ökologischer Laufbahn, scheint hier nicht zu bestehen, da die 

betreffenden Organismen im Freien bald zugrunde gehen würden. 

Dieselbe Beruhigung haben wir nicht bei solchen – erst noch zu kreierenden – Neomikroben, 

die ihre biochemische Arbeit gerade in der offenen Natur verrichten sollen, also zum Überle-

ben in ihr eingerichtet sein müssen. Unter den lockenden Zielen der Forschung gibt es da den 

Bazillus, der für Getreidesorten dasselbe tut, was schon die Natur für Leguminosen durch eine 

mit deren Wurzel symbiotische Bakterienart tut: ihnen den Stickstoff (aus der Luft) anliefern, 

für den sie sonst des Kunstdüngers bedürfen. Oder, noch freier in die Umwelt ausgestreut: 

Petroleum abbauende Bakterien, mit denen man der riesigen ozeanischen Ölkleckse aus Tan-

kerunfällen Herr werden könnte. Es ist nicht vorherzusehen, ob sich solche erträumten Diener 

des Menschen nicht von der engen Umschreibung ihrer Aufgabe emanzipieren können, ihre 

eigene Umwelt- und Mutationslaufbahn einschlagen und das auf sie unvorbereitete ökologi-

sche Gleichgewicht empfindlich stören könnten. Darf man ein solches Hasardspiel mit der 

Umwelt eingehen? Der erste versuchsfertige, bescheidenere Fall dieser Klasse freizulassender 

Neomikroben ist der genetisch abgeänderte Kartoffelbazillus, der die Bildung von Frostkris-

tallen auf den Blättern der Pflanze hintanhalten soll, mit offenbarem landwirtschaftlichen Vor-

teil. Soeben hat ein amerikanischer Richter, auf Einspruch von Umweltschützern, eine einst-

weilige Verfügung gegen die erste Ausprobierung im Felde erlassen, was natürlich nur einen 

Aufschub bedeutet. Jedenfalls ist hier ein Terrain betreten, auf dem wir uns nur mit großer 

Vorsicht bewegen dürfen; und nicht erst auf den Benutzern, schon auf den biologischen Neu-



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 8 24.04.2023 

schöpfern liegt hier eine ganz neuartige Verantwortung. 

Um noch einmal zu den ökologisch unbedenklichen gefangenbleibenden Hormonbakterien 

zurückzukehren, wo nur ihr chemisches Produkt in die Außenwelt gelangt, so ist ihr medizini-

scher Nutzen zum Ausgleich angeborener oder erworbener Defizienz unbestreitbar. Nicht al-

les hier Machbare ist vom gleichen Grade der Wichtigkeit wie das Insulin, das für den Diabe-

tiker schlechthin lebenserhaltend ist; und gerade von dem weniger Nötigen hat manches auch 

seine Kehrseiten in dem Spiel nicht immer weiser menschlicher Wünsche. Das Wachstums-

hormon kann Zwergwuchs bei Kindern mit entsprechendem Gendefekt verhüten, was zwar 

nicht lebensrettend, doch sicher hocherwünscht ist. Aber es läßt sich auch Unfug damit trei-

ben, wo gar keine Defizienz vorliegt, sondern z. B. einfach familiäre bzw. ethnische Klein-

wüchsigkeit im Vergleich zur herrschenden Mehrheit, oder primitive elterliche Eitelkeit – 

»Groß ist schön!« – und alle möglichen Rassen-, Klassen- und Standesvorurteile. (Wir erin-

nern an die »langen Kerls« des Soldatenkönigs.) Dergleichen Torheiten ließen sich, wenn es 

zur bloßen Geldfrage wird, kaum verhindern und die etwaigen organischen Schäden stellten 

sich erst später heraus. Was sich vollends, bei bakterieller Massenerzeugung, erst alles mit 

Geschlechtshormonen beider Art anstellen ließe, wie etwa Ausdehnung der Sexual- und Fort-

pflanzungstüchtigkeit in höhere Lebensalter, wofür wohl besonders die männliche Nachfrage 

lebhaft wäre, das mag sich jeder selbst ausmalen – und sich dabei fragen, ob es gut und weise 

ist, im Hinblick auf das Einzel- oder Gruppenwohl, der Weisheit der Natur, die hier in langer 

Evolution ihre Zeiten gesetzt hat, ephemer-hedonistisch ins Handwerk zu pfuschen. Vor sol-

che prinzipiell neuartige Fragen (auf die ich jetzt gar keine Antwort versuche) stellt uns erst 

ein prinzipiell neuartiges Können. 

Nun läßt sich zu alledem sagen, daß ja jede Droge, auch die segensreichste Arznei, rezept-

pflichtig oder nicht, sich mißbrauchen läßt und die Verantwortung nicht auf den Entdeckern 

und Herstellern, sondern auf den Verbrauehern liegt und den Mittelsleuten dazwischen, den 

Ärzten. Die Verteilung der Verantwortung bleibe hier dahingestellt – wahrscheinlich erstreckt 

sie sich mit Unterschieden auf alle Mitspieler an diesem sozialen Syndrom; worauf es mir an-

kam, war zu zeigen, daß mit der aufkommenden biogenetischen Kunst ein ethisches Neuland 

betreten wurde, für dessen nie zuvor gestellte Fragen wir noch gänzlich unvorbereitet sind. 

Eine solche Frage jedoch blieb den bisher erwähnten und vorläufig auch allein praktizierten 

Formen jener Kunst, die sich da an den Wurzeln des Lebens zu schaffen macht, noch erspart – 

die ethische Haupt- und Grundfrage: Ob ihren direkten Objekten recht oder unrecht geschieht 

mit ihrer willkürlichen Umschaffung; denn Mikroben gegenüber fühlen wir uns von solchen 

Fragen frei. Doch was mit Einzellern ist auch mit Vielzellern möglich, und grundsätzlich so-

gar mit derselben Kunst, denn jeder Vielzeller beginnt als Einzeller, und die alles vorentschei-

dende Keimzelle mit ihrem Chromosomkern ist für die rekombinante DNS-Technik nicht ver-

schieden von einer Mikrobe. So steht theoretisch die Tür bereits offen zu den höheren Tieren 

bis zum Menschen hin. Diese Tür wollen wir jetzt der Praxis voraus – mit vielleicht nur klei-

nem Vorsprung – in der Idee durchschreiten, um zum Schluß unserer Reise einen ethischen 

Vorblick auf das zu werfen, was da auf uns Zauberlehrlinge zukommt, aber noch unserer Ent-

scheidung anheimgestellt ist. 

Ich muß dabei sogleich zum Menschen eilen, obwohl schon bei Tieren unserer Größenord-

nung und evolutionären Nachbarschaft der bloße Gedanke an »Chimären« aus artverschieden 

zusammengesetztem Erbmaterial uns unwillkürlich schaudern macht. Hierüber kann es noch 

Streit geben, da Ehrfurcht vor der Naturordnung dem westlichen Geiste weitgehend fremd ge-

worden ist. Beim Menschen aber meldet sich das Absolute zu Wort und bringt jenseits aller 

Nutzen- und Schadensrechnungen letzte sittliche, existentielle, ja metaphysische Aspekte ins 

Spiel – und mit der Kategorie des Heiligen alle Reste der Religion, die für den Westen einmal 



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 9 24.04.2023 

mit dem Satz des sechsten Schöpfungstages begonnen hatte: »Und Gott schuf den Menschen 

nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes schuf er ihn, als Mann und Weib erschuf er sie.« 

Doch hören wir Goethe darüber, wie menschliche Kunst auch hier das Werk des Schöpfers 

verbessern, die Weise seines Werdens übertreffen kann: 

Faust II, 2. Akt, Szene »Laboratorium«, Vers 6834ff. 

(Mephisto)  Was gibt es denn? 

(Wagner)  Es wird ein Mensch gemacht. 

(Mephisto) Ein Mensch? Und welch verliebtes Paar habt ihr ins Rauchloch 

eingeschlossen? 

(Wagner) Behüte Gott! wie sonst das Zeugen Mode war, 

Erklären wir für eitel Possen. 

Der zarte Punkt, aus dem das Leben sprang, 

Die holde Kraft, die aus dem Innern drang 

Und nahm und gab, bestimmt sich selbst zu zeichnen, 

Erst Nächstes, dann sich Fremdes anzueignen 

Die ist von ihrer Würde nun entsetzt; 

Wenn sich das Tier noch weiter dran ergetzt 

So muß der Mensch mit seinen großen Gaben 

Doch künftig reinem, hohem Ursprung haben. (...) 

Was man an der Natur Geheimnisvolles pries, 

Das wagen wir verständig zu probieren, 

Und was sie sonst organisieren ließ, 

Das lassen wir kristallisieren. (. ..) 

Ein großer Vorsatz scheint im Anfang toll; 

Doch wollen wir des Zufalls künftig lachen, 

Und so ein Hirn, das trefflich denken soll, 

Wird künftig auch ein Denker machen. (...) 

(Homunculus) Nun, Väterchen! Wie stehts? es war kein Scherz. 

Komm, drücke mich recht zärtlich an dein Herz! 

Doch nicht zu fest, damit das Glas nicht springe. 

Das ist die Eigenschaft der Dinge: 

Natürlichem genügt das Weltall kaum, 

Was künstlich ist, verlangt geschlossnen Raum. 

Aus diesem wundersamen Text, der so vieles sagt, greife ich die Zeile heraus, die für mein ab-

schließendes Thema fast alles sagt: »Doch wollen wir des Zufalls künftig lachen«. Der Zufall: 

das ist der produktive Quell der Artenentwicklung. Der Zufall: das ist in jeder geschlechtli-

chen Zeugung die Garantie, daß jedes geborene Individuum einmalig ist und keines dem an-

dern ganz gleicht. Der Zufall sorgt für die Überraschung des immer Neuen, Niegewesenen. 

Doch es gibt angenehme und unangenehme Überraschungen, und wenn wir Kunst an die Stel-

le des Zufalls setzen, dann könnten wir uns wohl mit den Überraschungen überhaupt die un-

angenehmen ersparen und das Geschenk der angenehmen nach Wunsch verschaffen. Ja, wir 

könnten Herren unserer eigenen Artenentwicklung werden. 

Der Ausschaltung des Zufalls beim Machen des Homunculus stehen zwei entgegengesetzte 

Wege offen: Rekombinante DNS-Technik an menschlichen Keimzellen; und Vervielfältigung 

von Musterindividuen durch »Klonierung« von Körperteilen. Beide Methoden gestalten das 

künftige Wesen von der Chromosombasis her. Die eine verändert das Zufallsgegebene durch 

verbessernde, vielleicht gar erfinderische Genmanipulation. Die andere fixiert (mit Goethe zu 

reden, »kristallisiert«) erwiesene genetische Glücksfälle, oder was dafür gehalten wird und 



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 10 24.04.2023 

was sonst in der Lotterie geschlechtlicher Fortpflanzung vom Strome des Zufalls wieder ver-

schlungen würde, zu beliebig häufiger getreuer Wiederholung auf ungeschlechtlichem Wege. 

Nehmen wir das letztere Verfahren zuerst, das im Experiment schon an einigen – uns noch 

fern stehenden – Tieren gelungen ist, im Prinzip aber auf die höheren Säugetierarten und den 

Menschen ausdehnbar ist. Es beruht darauf, daß unter geeigneten Bedingungen auch der dop-

pelte (diploide) Chromosomsatz einer Körperzelle dazu gebracht werden kann, sich so zu ver-

halten, wie der aus zwei Hälften verschiedengeschlechtiger Herkunft zusammengesetzte der 

befruchteten Eizelle, nämlich zu »sprossen« und den vollständigen Körper hervorzubringen, 

für den er die vollständige genetische »Instruktion« enthält. Da dies ausschließlich und total 

die des Spenderkörpers ist, so entsteht mit Umgehung des Abenteuers der Vereinigung zweier 

haploider Keimzellen bei der geschlechtlichen Zeugung ein genetisches Duplikat des alleini-

gen Elternorganismus, sozusagen ein eineiiger Zwilling desselben. Die benötigte Urzelle läßt 

sich einem geeigneten Gewebe des Spenders leicht entnehmen, in Nährkultur oder Gefrier-

truhe auch über seinen Tod hinaus erhalten, und das weitere findet in vitro und schließlich in 

einem Wirtsuterus statt. 

Wozu das? Nun, man mag die Seltenheit von Genies in der Gesamtbevölkerung beklagen, die 

im Tode verlöschende Einmaligkeit jedes von ihnen, und sich bzw. der Menschheit mehr von 

dieser oder jener Sorte wünschen – Dichter, Denker, Forscher, Führer, Spitzensportler, Schön-

heitssieger, Heilige und Helden. Und der Wunsch läßt sich erfüllen, wenn man, je nach Wert-

wahl, Serien oder Einzelduplikate von Mozarts und Einsteins kloniert, von Lenins und Hitlers, 

von Mutter Teresas und Albert Schweitzers. Auch an Kandidaturen der Eitelkeit oder Ersat-

zunsterblichkeit wird es nicht fehlen, gepaart mit der nötigen Finanzkraft; noch an musiklie-

benden unfruchtbaren Ehepaaren, die einen unverwässerten Rubinsteinsprossen einem gene-

tisch anonymen Adoptivkind vorziehen. Wo die Wissenschaft heute steht, ist das alles kein 

Witz mehr, sondern nur noch eine Frage technischen Fortschritts. 

Ich habe in einer früheren Abhandlung die Torheit dieses Traums diskutiert, das Kindische 

der Vorstellung, daß hier das »je mehr, je besser« gilt, daß mehr als der einzige Mozart auch 

nur zu wünschen wäre, zu schweigen von der Frage (mit der Nazierfahrung hinter uns), wer 

denn hier die Auswahl des Wünschbaren überhaupt treffen soll. Der Zufall des Geschlechtsge-

schehens ist der unersetzbare Segen wie die unvermeidbare Last unseres Loses, und seine Un-

berechenbarkeit ist immer noch vertrauenswürdiger als unsere erwogenen Eintagspositionen. 

Vor allem jedoch habe ich das Verbrechen zu zeigen versucht, das an den Früchten der Kunst, 

den Klonsprößlingen selber begangen wird. Ich resümiere in äußerster Kürze. 

Sich als Abklatsch eines Seins zu wissen, das sich schon in einem Leben offenbart hat, muß 

die Authentizität des Selbstseins ersticken, die Freiheit des sich erst Entdeckens, sich selbst 

und die andern Überraschens mit dem, was in einem steckt; und dasselbe unerlaubte Wissen 

erstickt die Unbefangenheit der Umwelt gegenüber dem neuen und eben doch nicht neuen An-

kömmling. Ein Grundrecht auf Nichtwissen, das zur existentiellen Freiheit unerläßlich gehört, 

ist hier vorgreifend verletzt. Das Ganze ist frivol in den Motiven und sittlich verwerflich in 

den Folgen, und das nicht erst im Hinblick auf Mengen, auf populationsweite Auswirkungen, 

wie sonst wohl bei biologischen Wagestücken: Schon eine einzige Probe wäre frevelhaft. 

Da nun bei diesem ganzen Unterfangen kein Notstand drängt, kein Übel nach Abhilfe schreit, 

da es sich vielmehr um ein Werk des Übermuts, der Neugier und der Willkür handelt; ande-

rerseits aber jedes einmal erworbene Können sich immer noch als unwiderstehlich erwiesen 

hat und es dann zu spät ist für das sittliche Nein – so darf man hier für einmal wohl der Wis-

senschaft raten, in dieser Richtung gar nicht weiter vorzugehen. Weder dem Wahren noch 

dem Guten ist damit gedient. 



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 11 24.04.2023 

Ernsthafter und philosophisch entsprechend schwieriger ist der entgegengesetzte, »schöpferi-

sche« Weg: Veränderung der Erbsubstanz durch Genspleißung. Hier lassen sich Notstände 

anführen, denen damit abgeholfen werden kann; daher legitime, jedenfalls unfrivole Gründe 

für die Entwicklung der Kunst. Um so größer ist hier die Gefahr der Fehlleistung, des Miß-

brauchs, ja der Tollkühnheit, denn hier macht sich der Mensch zum Meister über die Erbmus-

ter selbst, nicht nur über die Weise ihrer Weitergabe. Sehen wir uns auch diese näherrückende 

Möglichkeit kurz an. 

Sie beginnt, wie so manches in der Technik, mit sehr bejahenswerten Zielen. Wenn man den 

Diabetiker, den die vorerwähnten Bakterien mit Insulin versorgen, fragt, ob es nicht noch bes-

ser gewesen wäre, man hätte den Gentransfer statt an den Bakterien an ihm selbst vorgenom-

men, zu Anfang seiner Existenz sein schadhaftes Gen durch ein gesundes ersetzt, so würde er 

gewiß mit Ja antworten. In der Tat scheint dies die ideale Lösung. Um den ganzen künftigen 

Organismus samt den Keimdrüsen und damit auch die Nachkommenschaft zu erfassen, müßte 

sie gleich nach der Befruchtung vorgenommen werden, wozu die elterliche Vorgeschichte 

Anlaß geben könnte. Vielleicht wären auch später beim Embryo noch somatische und mehr 

lokale Genkorrekturen möglich, die dem Individuum allein zugute kämen. Doch bleiben wir 

bei der Radikal- und Optimallösung der erblichen Veränderung buchstäblich »ab ovo«. Da es 

sich bei dem hypothetischen Beispiel um Schadensbehebung handelt, ist noch nicht eigentlich 

von Schöpfertum, sondern eher von Reparatur die Rede; und gewiß ist der Gedanke geneti-

scher statt somatischer Heilung, Ursachenbeseitigung statt Symptombehandlung, erblich ein-

maliger statt stets wiederholter Abhilfe überaus bestechend und scheinbar unverfänglich. 

Doch schwere Bedenken lasten auf der Gegenschale in der Waage der Entscheidung. 

1. Experimente an Ungeborenen sind als solche unethisch. Der Natur der Sache nach ist 

aber jeder Eingriff in den delikaten Steuermechanismus eines werdenden Lebens ein 

Experiment, und eines mit hohem Risiko, daß etwas schief geht und eine Mißbildung 

herauskommt. 

2. Fehlschläge mechanischer Konstruktion verschrotten wir. Sollen wir dasselbe mit den 

Fehlschlägen biologischer Rekonstruktion tun? Unser ganzes Verhältnis zu menschli-

chem Unglück und den davon Geschlagenen würde sich im antihumanen Sinn verän-

dern. 

3. Mechanische Kunstfehler sind reversibel. Biogenetische Kunstfehler sind irreversibel. 

4. Mechanische Kunstfehler haften am direkten Objekt. Biogenetische Kunstfehler brei-

ten sich von ihm aus, wie dies ja auch von den Wohltaten erhofft wird. 

5. Das transplantierte Organ in somatischer Chirurgie steht in bekannter Wechselwirkung 

mit dem übrigen Organismus. Wie das transplantierte Gen in genetischer Chirurgie mit 

andern Gliedern des Chromosomganzen interagieren wird, ist unbekannt, unvorherseh-

bar und mag sich erst in Generationen herausstellen. 

6. Mit der Kunst als solcher, auf den Menschen angewandt, würden wir die Pandor-

abüchse melioristischer, stochastischer, erfinderischer oder einfach pervers-neugieri-

ger Abenteuer öffnen, die den konservativen Geist genetischer Reparatur hinter sich 

ließe und den Pfad schöpferischer Arroganz beschreiten. Hierzu sind wir nicht berech-

tigt und nicht ausgerüstet – nicht mit der Weisheit, nicht mit dem Wertwissen, nicht 

mit der Selbstzucht – und keine alten Ehrfürchte schützen uns Weltenzauberer noch 

vor dem Zauber leichtfertigen Frevels. Darum bleibe die Büchse besser ungeöffnet. 

Woran hier alles gedacht werden kann und in spielenden Biologenphantasien schon gedacht 

wird, darauf einzugehen fehlt die Zeit. Auch will ich niemand auf schlechte Gedanken brin-

gen. Nicht einmal vor dem Gedanken des Austauschs von genetischem Material zwischen 

Tier und Mensch wird da zurückgescheut – ein Gedanke, bei dem so uralte vergessene Be-

griffe wie »Frevel« und »Greuel« sich regen. Wie beim Klonieren, kommt es auch hier auf 



Jonas - Technik, Ethik und Biogenetische Kunst (IKaZ) 12 24.04.2023 

Zahlen nicht an. Schon der erste Probefall von Chimärenbildung mit menschlichem Ein-

schlag, und kaum weniger von rein innermenschlicher Modellveränderung, würde den Greuel 

begehen. Daher bewegt sich bereits die Forschung, die ja, um herauszufinden, was möglich 

ist, es erst einmal tun muß, hier auf verbotenem Gelände. 

Besteht Aussicht, die Pandorabüchse geschlossen zu halten? Das heißt, den Übergang von 

bakterieller zu menschlicher Genchirurgie zu vermeiden – die Schwelle, wo das »principiis 

obsta« noch Fuß fassen könnte? Ich glaube nicht. Die Medizin, die helfen will, wird sich auf 

kurze Sicht so legitime »Reparatur«-Möglichkeiten nicht nehmen lassen, und mit ihnen ist der 

Spalt geöffnet. Klüger wäre es wohl, hier einmal sogar der karitativen Versuchung zu wider-

stehen, aber das ist unter dem Druck menschlichen Leidens nicht zu erwarten. Jenseits dieser 

schon gewagten Zwielichtzone zwischen dem noch Erlaubten und dem Verbotenen winken 

die weiteren Gaben der Pandora, zu denen keine Not, nur der prometheische Trieb drängt. Ge-

gen seine Versuchungen, darunter die wagnersche des Homunculus, sind wir Heutigen, Eman-

zipierten ungewappneter als alle Früheren und hätten doch den Mut zur Aufgabe gegen die 

Dämonen unseres eigenen Könnens nötiger als alle Früheren. Unsere so völlig enttabuisierte 

Welt muß angesichts ihrer neuen Machtarten freiwillig neue Tabus aufrichten. Wir müssen 

wissen, daß wir uns weit vorgewagt haben, und wieder wissen lernen, daß es ein Zuweit gibt. 

Das Zuweit beginnt bei der Integrität des Menschenbildes, das für uns unantastbar sein sollte. 

Nur als Stümper könnten wir uns daran versuchen, und selbst Meister dürften wir dort nicht 

sein. Wir müssen wieder Furcht und Zittern lernen und, selbst ohne Gott, die Scheu vor dem 

Heiligen. Diesseits der Grenze, die es setzt, bleiben Aufgaben genug. 

Der menschliche Zustand ruft dauernd nach Verbesserung. Versuchen wir zu helfen. Versu-

chen wir zu verhüten, zu lindern und zu heilen. Aber versuchen wir nicht, an der Wurzel unse-

res Daseins, am Ursitz seines Geheimnisses, Schöpfer zu sein. 

Quelle: Internationale katholische Zeitschrift Communio 13 (1984), Heft 6, S. 501-517. 


