
 

Jonas - Der ethischen Perspektive muß eine neue Dimension hinzugefügt werden (DZPh)

 1 24.04.2023 

Der ethischen Perspektive muß eine neue Dimension hinzugefügt werden. 

Ein Interview mit Fragen von Mischka Dammaschke, Horst Grönke und Chris-

toph Schulte (Berlin/Potsdam) 

Von Hans Jonas 

Sehr geehrter Herr Professor Jonas, in Deutschland geboren, haben Sie hier studiert. 1933 

mußten Sie vor den Nationalsozialisten emigrieren, Sie gingen nach Palästina, wurden nach 

Ausbruch des 2. Weltkriegs mit britischem Paß Angehöriger einer Jüdischen Brigade, kehrten 

mit den über die Faschisten siegreichen alliierten Truppen nach Deutschland zurück, danach 

lebten Sie in Israel, gingen 1949 nach Kanada und sechs Jahre später nach New York. Nun 

sind Sie, der große jüdische Denker und Weltbürger zugleich, erstmals ins wiedervereinigte 

Deutschland gekommen, in ein Land, in dem Ost und West mit ihren unterschiedlichen Kultu-

ren aufeinandertreffen, und das zugleich voller sozialer Spannungen ist. Was empfinden Sie in 

dieser Situation, wenn Sie über das nachdenken, womit Ernst Bloch sein ‹Prinzip Hoffnung› 

schloß: Heimat? 

Der Begriff Heimat ist für mich längst verlorengegangen. Zunächst einmal gehört dazu meine 

seinerzeitige Auswanderung aus Deutschland. Das Land meiner Wahl war Palästina mit der 

Aussicht auf einen künftigen jüdischen Staat dort, zu dem es auch gekommen ist – Israel. 

Dann hat mich das einfache akademische Schicksal, das heißt das Anbieten von Lehrstellun-

gen, von Berufungen, erst nach Kanada und schließlich in die Vereinigten Staaten geführt. So 

kann ich nicht sagen, daß ich mich noch mit irgendeinem Land besonders identifiziere, und 

sagen, da habe ich Heimatgefühle. 

Richtig allerdings ist eines, daß die deutsche Sprache für mich von jeher, unbeschadet alles 

dessen, was geschehen ist, unbeschadet von Auswanderungen und vom Wechseln meiner Ge-

brauchssprache, auch meiner akademischen Gebrauchssprache – erst in das Hebräische und 

dann in das Englische –, daß ungeachtet alles dessen Deutsch mein natürliches Medium des 

Ausdrucks geblieben ist.  

In meinem Privatleben zeigt sich das darin, daß ich mit meiner Frau, die auch aus Deutschland 

stammt – wir haben uns allerdings erst in Jerusalem kennengelernt – immer nur deutsch ge-

sprochen habe. Mit den Kindern allerdings von Anfang an englisch, so daß es sogar quasi eine 

Sprachspaltung durch die Familie gibt – die alte Generation spricht unter sich deutsch, aber 

die Sprache der Kinder ist vollkommen Englisch; sie haben etwas Deutsch gelernt, jedoch 

nicht sehr viel. 

Wenn Sie wissen möchten, wie ich bei dem Besuch hier gefühlsmäßig auf das reagiere, was 

sich inzwischen in Deutschland ereignet hat – das jüngste Ereignis der Wiedervereinigung 

und die damit einhergehenden Probleme –, so kann ich nur antworten: aus der Distanz eines 

Besuchers. Natürlich etwas mehr, weil ich viel mehr weiß von Deutschland als wenn es Italien 

wäre oder Schweden oder Frankreich. Insofern sind mir die Sachen auch nahe, einfach kennt-

nismäßig, und natürlich verknüpft sich ja sehr vieles, was ich jetzt sehe, mit Jugenderinnerun-

gen, aber diese Jugenderinnerungen liegen 50, 60 Jahre zurück. 

Ihr religionsgeschichtliches Werk und die Gnosisforschung haben Sie, Herr Professor Jonas, 

nach dem Zweiten Weltkrieg nicht fortgesetzt. Dennoch haben Sie sich in Ihrem Vortrag „Der 

Gottesbegriff nach Auschwitz“ wieder einem religiösen Problem zugewandt. In Form einer 

mythologischen Erzählung wird dort, um einen Begriff von Gott nach Auschwitz zu retten, ein 

Prozeß der Theo- und Kosmogonie vorgestellt, in dem Gott sich ganz in sich selbst zurück-



 

Jonas - Der ethischen Perspektive muß eine neue Dimension hinzugefügt werden (DZPh)

 2 24.04.2023 

zieht und damit die Macht über die Welt dem Menschen überläßt. Nun bedeutet die Entmäch-

tigung Gottes nicht unbedingt seine totale Ohnmacht. Wenn man Ihren Mythos weiterdenkt, 

kann man sich fragen, ob dieser Rückzug Gottes in sich selbst ein irreversibler Prozeß ist, o-

der ob Gott sich nicht die Macht vorbehält, am Ende wieder in den Lauf der Welt einzugrei-

fen. Kurz: Behält Gott wie in der traditionellen Eschatologie noch die Macht, den Lauf dieser 

Welt zu beenden, oder liegt auch diese nur noch in den Händen der Menschen? 

Ja, in diesem kleinen Winkel des Universums würde ich das letztere sagen. Es erscheint mir 

wahrscheinlicher, als daß ein jenseitiges Eingreifen erfolgt mit einem Weltuntergang. But who 

knows. Ich habe da keine dogmatische Ansicht kundgegeben, sondern einen Versuch ge-

macht, die Auschwitz-Erfahrung und ähnliche Erfahrungen vereinbar zu machen mit der Exis-

tenz eines Gottes, an der ich gerne festhalten möchte. Und das ist alles. 

Ich will niemanden dazu überreden, das nun als Wahrheit anzunehmen. Das war mein Ver-

such, die Gottesidee noch vereinbar zu halten mit dem, was hier vor sich ging.  

Im übrigen möchte ich nicht antworten auf diese Frage, ob ich ein gesamtes Weltende für 

möglich halte oder nicht.  

Ich glaube nicht, daß meine persönliche Meinung dazu von irgendwelcher Bedeutung ist. Was 

eventuell von Bedeutung ist in diesem tastenden Versuch des Gottesbegriffs nach Auschwitz, 

ist nur das Bemühen, die gemachten Erfahrungen in Einklang zu bringen mit gewissen Glau-

bensvorstellungen, auf die man nicht verzichten möchte.  

Ein heutiger Leser könnte meinen, daß in Ihrem Lebenswerk die Gnosis-Forschung und das 

Prinzip Verantwortung lediglich biographisch vermittelt nebeneinander stünden. Aber gibt es 

nicht entgegen jenem Eindruck eine implizite Klammer zwischen diesen Polen von Gnosis und 

Ethik, nämlich in der modernen (und auch schon gnostischen) Erfahrung eines dem Men-

schen, dem Leben und Überleben gegenüber gleichgültigen, wenn nicht sogar fremden und 

feindlichen Universums? Haben wir es nicht mit ein und derselben Ausgangssituation – der 

Verlorenheit des Menschen in einer gottfernen Welt, in einem ihm und seiner Existenz gegen-

über vollkommen indifferenten Universum – zu tun, und lediglich mit zwei verschiedenen Re-

aktionen auf dieses Universum: einmal der Weltflucht in der Gnosis und umgekehrt heute dem 

Prinzip Verantwortung für die Selbsterhaltung des Menschen in dieser ihm gegenüber indiffe-

renten Welt? 

Es gibt darüber gewisse Hypothesen, die mehr von anderen stammen als von mir selbst – In-

terpretationen, die da einen Zusammenhang herstellen wollen. Was mich selbst betrifft, wäre 

hier der einzige Zusammenhang der, daß ich eine Sache fallengelassen habe – die Weiterar-

beit an dem Gnosis-Werk und dem religionsgeschichtlichen Feld überhaupt – und mich zuge-

wandt habe den permanenten Problemen der Philosophie, der Stellung des Menschen im Sein, 

der Interpretation des Verhältnisses von Natur, Leben und Geist. Das Problem mit dem frem-

den Universum habe ich einmal so gesehen: Das Universum der modernen Naturwissenschaft 

und das, welches die Gnostiker sich vorstellten, haben etwas gemein: es ist den menschlichen 

Belangen gegenüber fremd. Im Falle der Gnosis ist es feindlich, im Falle der Moderne völlig 

indifferent, so daß menschliche Werte ihren Sitz nur im menschlichen Willen haben und nir-

gendwo sonst. Dieser Sicht habe ich nicht nur abgesagt, sondern in meinen Ansätzen zu einer 

biologisch verankerten Naturphilosophie den entgegengesetzten Versuch gemacht zu zeigen, 

daß Zwecke schließlich auch ihren Sitz in der Natur haben. 

Denn das ganze Lebensabenteuer, obwohl es kosmisch gesehen vielleicht eine minimale Aus-

nahme ist, die sich unter den besonders günstigen Umständen dieses Planeten einmal ereignet 



 

Jonas - Der ethischen Perspektive muß eine neue Dimension hinzugefügt werden (DZPh)

 3 24.04.2023 

hat, und somit im Universum mengenmäßig vielleicht gar keine Rolle spielt, verrät doch, daß 

in der Materie, die seit Descartes nur noch als äußerlich angesehen wird – entblößt von allen 

Prädikaten der Innerlichkeit einschließlich Zwecken, Zielen, Interessen usw. –, doch mehr 

steckt als in dieser cartesischen, sehr künstlichen Annahme gedacht worden ist. Eigentlich ist 

es nur eine Arbeitsteilung, daß die Naturwissenschaft, die auf dieser cartesischen Grundlage 

ruht – die Materie sei nichts als das, was sich äußerlicher Messung darbietet –, eine Art me-

thodologischer Freibrief war, so die Natur zu erklären und nie darüber hinauszugehen. 

Kein Physiker könnte eigentlich als Physiker der einfachen Aussage zustimmen: „Ich hebe 

meinen Arm, weil ich es jetzt will.“ Die physikalische Erklärung muß lauten: Bestimmte Ge-

hirnvorgänge sind passiert, bei denen das Denken keine Rolle spielt, kein Fühlen, kein Wol-

len, keine Subjektivität, sondern nur gewisse objektive Abläufe elektrischer oder chemischer 

Art, deren notwendige Folge es ist, daß ein Gehirnzustand motorischer Auslösungen dazu 

führt, daß mein Arm sich hebt. Dies sind zwei ganz verschiedene Interpretationen ein und des-

selben Vorganges – die eine von innen, von meinem Bewußtsein her, die andere von außen, 

wobei das Gehirn ja auch etwas Äußerliches, eine erkennbare Masse von bestimmt organisier-

tem Stoff ist. 

Eine solche Arbeitsteilung hat sich ungeheuer bewährt, was für die Naturwissenschaften zu 

einer Durchdringung der Natur nach ihren Kausalverfahren geführt hat, nach strikten Abfol-

gen von Ursachen und Wirkungen. Das hat dann ermöglicht, die Erkenntnis davon, wie die 

Natur es macht – es war die Idee von Bacon –, zu benutzen, um nun umgekehrt die Natur et-

was machen zu lassen. Man hat in ihre Werkstatt geguckt – und nun kann man damit arbeiten. 

Wobei natürlich ein Rätsel bleibt: Die Existenz der Naturwissenschaft selbst innerhalb der 

Natur kann nicht naturwissenschaftlich erklärt werden. Sie ist ein Mysterium, das dahinter-

steht, worum sich der Naturwissenschaftler jedoch nicht zu kümmern braucht. Aber der Philo-

soph muß sich darum kümmern. Insofern würde ich sagen, daß die ganze gnostische Her-

kunftsgeschichte oder diese Art Verbindung, die ich einmal hergestellt habe zwischen dem 

sinnentleerten, also wertfreien, völlig neutralen und nur äußerlich determinierten Naturbild 

der modernen Naturwissenschaft und dem menschenfeindlichen, geistfeindlichen Kosmos der 

Gnostiker, eigentlich überholt ist. 

Da Sie auch lebensgeschichtliche Fragen stellen, so ist als einfache Willensentscheidung zu 

verbuchen, daß ich mindestens seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges für viele Jahre mich 

bemüht habe, wieder Raum für eine Naturphilosophie zu schaffen, die als Ganzes ja etwas 

verpönt ist – als Idee. Das gehört zur Idee der Arbeitsteilung: Die Natur wird den Naturwis-

senschaften überlassen, irgendwelche Sinndeutungen hingegen gehören in den Bereich der 

Subjektivität und der Geisteswissenschaften, und es gibt keine Verbindung. Diesen Dualismus 

habe ich versucht, mit unvollkommenen Mitteln etwas zu überbrücken. Und ich suche nach 

einem einheitlichen Bilde, in dem Zwecke eben nicht dem Kosmos fremd sind. 

In Ihrem moralphilosophischen Hauptwerk, das Sie sehr bescheiden als Versuch einer Ethik 

für die technologische Zivilisation kennzeichnen, wenden Sie sich auch dem Problem der Dif-

ferenz von Sein und Sollen zu. Dabei gehen Sie von einer ontologischen Fundierung der 

Werte aus, die Sie naturalistisch im Sein verankert bestimmen. Wenn Sein und Sollen ontisch 

zusammenfallen, worin sehen Sie dann die entscheidende Ursache für den empirisch realen 

Bruch zwischen diesen beiden Polen? Warum nehmen Werte unter bestimmten Bedingungen 

überhaupt eine normative Gestalt an? 

Wegen der menschlichen Freiheit, weil eine in der Natur selbst liegende Bejahung – sagen wir 

mal gewisser Werte – nicht automatisch von den Handelnden, an die sich diese Bejahung 



 

Jonas - Der ethischen Perspektive muß eine neue Dimension hinzugefügt werden (DZPh)

 4 24.04.2023 

wendet, befolgt wird. Der Ruf der Werte ist ihr immanenter Anspruch auf Verwirklichung, 

auf Existenz. Die Fähigkeit aber, diesem Anspruch zu entsprechen, ist eine Funktion der Frei-

heit, und das heißt, er kann auch ignoriert werden und ihm kann zuwider gehandelt werden. 

Ohne das Phänomen der Freiheit ist das ganze menschliche Dilemma nicht zu verstehen. Das 

drückt sich schon in der Bibel im Schöpfungsbericht aus, wenn die Schlange zum Genuß vom 

Baum der Erkenntnis rät und sagt, ihr würdet wie die Götter sein mit Kenntnis des Guten und 

des Bösen, d. h. der Fähigkeit, sowohl das eine wie das andere zu tun. 

Und nun ist es eine Tatsache, daß die Interessen – die der Selbsterhaltung und der unmittelba-

ren Befriedigung der eigenen Bedürfnisse – immer an erster Stelle kommen. Schon deswegen, 

weil sie die Bedingung der Möglichkeit für alles andere sind. Ohne zu essen und zu atmen, 

also unaufhörlich für sich selbst etwas der Natur zu entnehmen, ohne die Tatsache des Stoff-

wechsels, deren Grundforderungen erfüllt sein müssen, ist nichts weiter möglich für leben-

dige, für organische Wesen. Somit liegt schon im Organismus beschlossen, daß alles Leben an 

die Umwelt Ansprüche stellt und alles Leben zunächst einmal, man kann so sagen, räuberisch 

und gierig ist, sein muß. Jeder Atemzug beweist es, jedes Essen usw. 

Mit dem Begriff des Sollens kann man nur vernünftigen Wesen kommen, das heißt solchen, 

die (a) eine Einsicht haben können in etwas, also ein Wissen. Wesen, die z. B. auch erkennen 

können, daß etwas ein Wert in sich ist, und daß solche Werte durchweg ihren Sitz haben in 

vergänglichen Wesen – die also neben dem Wertwissen zugleich das Wissen um die Vulnera-

bilität der Träger der Werte besitzen. Und (b) solchen Wesen, die nicht nur dies wissen kön-

nen, sondern welche ihren Willen weitgehend bestimmen können – nicht unbedingt frei, denn 

gewisse Erfordernisse der Selbsterhaltung sind so gebieterisch, daß man sich ihnen nicht ent-

ziehen kann, obwohl es ja andererseits durchaus die Freiheit des Selbstmordes gibt und die 

Freiheit der Selbstaufopferung, zu der manchmal auch die Liebe führen kann. 

Im ganzen muß man sagen, gewisse Forderungen, Notwendigkeiten müssen erst einmal erfüllt 

sein, aber dann bleibt der Raum der Freiheit. Und der Mensch hat diesen Raum der Freiheit ja 

sehr erweitert, da er durch sein Wissen eine Herrschaft über die Natur erlangt hat, über andere 

Lebensarten und ihre Nutzung, die ihm eigentlich eine viel größere Breite oder viel größeren 

Raum willkürlicher Entscheidungen und Verhaltensweisen läßt, als irgendeine andere Lebens-

art sie genießt. 

Und damit ist die Kluft von Sein und Sollen da. Daß nämlich seinem Wertwissen das Sein 

sich irgendwie kundgibt, ist vom Menschen erkennbar. Zwar wird es deshalb nicht durchgän-

gig erkannt, aber es ist erkennbar: daß z.B. die Existenz von fühlendem Leben etwas Besseres 

ist als die völlige Abwesenheit davon, daß das Universum weniger wert wäre zu existieren, 

wenn es überhaupt keine Subjektivität darin gäbe, wenn es überhaupt kein Besser und 

Schlechter, kein Vorziehen und Verwerfen darin geben könnte. Was ja einmal eine philoso-

phische Lehre gewesen ist. Kein Geringerer als Spinoza hat gesagt, daß Gut und Schlecht 

menschliche Erfindungen sind und daß das Sein selber insofern immer gut ist, da alles das ge-

schieht, was notwendigerweise geschehen muß. Aber demgegenüber ist doch das Allgemein-

bewußtsein ein solches – und ich glaube, es ist richtig –, daß es so etwas wie Gelingen und 

Mißlingen in der Natur selbst gibt. 

Es ist schon eine besondere Art ontologischer, philosophischer Ansicht: Das Prinzip der 

Selbstbejahung der Natur – das Leben sagt ja zu sich selbst allein durch den unausrottbaren 

Willen, am Leben zu bleiben, durch den Kampf ums Dasein. Dieses allgemeine Jasagen der 

Natur zu sich selbst offenbart sich im Leben und subjektiven Fühlen – im Fürchten, in Ängs-

ten und im Streben – und im Menschen gipfelt es noch einmal in der Bewußtheit und der 



 

Jonas - Der ethischen Perspektive muß eine neue Dimension hinzugefügt werden (DZPh)

 5 24.04.2023 

Freiheit. Damit kommt die Möglichkeit der Verantwortung in die Welt. 

Und nun versuche ich das ontologisch zu deuten – die Existenz von Verantwortungsfähigkeit 

macht den Träger dieser Fähigkeit auch wirklich verantwortlich. Zumindest dafür, daß diese 

Fähigkeit und die Grundlage davon – vernünftiges Wissen und freies Wollen – nicht wieder 

aus der Welt verschwinden. Die Existenz der Verantwortungsfähigkeit ist eine ontologische 

Tatsache, die sich quasi selbst beglaubigt. Ob das logisch gültig gefolgert ist, ist mir selber 

nicht ganz klar. 

Es handelt sich da wirklich um sehr subtile Fragen von Schlußverfahren, deren Zulässigkeit 

strittig ist. Z.B. der berühmte ontologische Beweis für das Dasein Gottes, daß nämlich im Ge-

danken Gottes die Notwendigkeit der Existenz mitgedacht ist und sich damit also selbst be-

weist: daß der nicht gültig ist, hat Kant wohl unwiderleglich bewiesen. Logisch gilt das nicht. 

Aber mein Schluß von der Existenz der Verantwortungsfähigkeit auf die tatsächlich geltende 

Verantwortlichkeit des Menschen leidet – glaube ich – nicht an derselben logischen Schwäche 

wie der ontologische Gottesbeweis des Anselm von Canterbury. Ich gebe aber zu, daß da ein 

Element einer Urentscheidung drin liegt. Der Anhänger des Nirwana würde sagen, die Exis-

tenz individueller Wesen, eines individuellen Ichs und Bewußtseins ist keineswegs ein ultima-

tiver Wert: vielmehr ist deren Auslöschung, ihr Aufgehen in dem eigentümlichen Nichts des 

Nirwana gerade der bessere Zustand. Dem kann man nur die abendländische Entscheidung für 

den Willen und die Individuation entgegensetzen – dahinter zurückzugehen ist vielleicht un-

möglich. 

Herr Professor Jonas, Sie halten Kant zugute, daß er mit dem Prinzip der Verallgemeinerbar-

keit womöglich ein universales Kriterium der Richtigkeit moralischer Normen und Entschei-

dungen entdeckt habe. Dennoch sei dieses Prinzip wegen seiner Formalität für sich allein un-

zureichend, weil es nicht „das rechte Gefühl“ in uns wachrufen könne. Für die Motivation 

zum richtigen Handeln bedürfe es der Gefühle der Ehrfurcht, Sorge, Furcht usw. Kant könne 

aus seinem Prinzip der Verallgemeinerbarkeit keinen Inhalt und damit auch nichts, was diese 

Gefühle in uns hervorrufen kann, ableiten. Können Sie sich vorstellen, daß sich durch eine in-

tersubjektivitätstheoretische Deutung des solipsistischen Ansatzes Kants, die seinen Universa-

lismus konsequent weiterentwickelt, die Begründungslage für die Ethik verbessern könnte? 

Dadurch etwa, daß aus der Anerkennung aller Menschen als vernünftiger Wesen, die daher 

nach Möglichkeit alle an der moralischen Entscheidungsfindung zu beteiligen sind, Rechte 

der einzelnen auf Freiheit und Leben ableiten lassen? 

Ja, aber das bezieht sich doch nur auf Wesen, die schon da sind, auf Mitmenschen, Mitbürger 

sozusagen im Kosmos der Vernunft, auf andere Vernunftwesen, die mit mir gleichzeitig exis-

tieren und zum Teil auch Objekte meines Handelns werden, davon affiziert werden. Und da 

ist in der Tat das Kantische Prinzip der Verallgemeinerbarkeit von Bedeutung, daß eine Hand-

lung sittlich zulässig ist (obwohl darum nicht notwendig geboten), deren Maxime man sich als 

Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung vorstellen kann. Also die einfache Fragestellung, 

kann diese Handlung eigentlich bestehen, wenn alle so handeln würden. Und da ergibt sich 

ohne weiteres, daß es, wenn alle vertragsbrüchig sind, überhaupt gar nicht erst zu Verträgen 

kommen würde. Die Maxime meines jetzigen Handelns, nämlich diesen Vertrag mit der ge-

heimen Absicht abzuschließen, ihn später nicht einzuhalten, ist gar nicht existenzfähig als 

Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung. 

Das ist aber eine Ethik unter Gleichzeitigen, da fällt doch eigentlich die Dimension einer Zu-

kunft der Menschenart auf Erden weg, die Kant quasi als gegeben voraussetzt. Für Kant ist es 

eine selbstverständliche Voraussetzung, daß es auch in Zukunft Menschen geben wird. Und er 



 

Jonas - Der ethischen Perspektive muß eine neue Dimension hinzugefügt werden (DZPh)

 6 24.04.2023 

hatte dann gewisse wunderbare Ideen von einem höchsten Gut, wo die Glückseligkeit mit der 

Würdigkeit dazu zusammenfällt, das heißt, wo alle glücklich sein können, weil alle moralisch 

geworden sind. Gut, er hat eine Zukunftsvision, aber aus seinem kategorischen Imperativ läßt 

sich nicht ableiten, daß es künftig Leben geben soll und daß vor allen Dingen auch eine dem 

Leben freundlich gesinnte lebendige Umwelt weiter bestehen soll.  

Diese Dimension ist erst in den Blick getreten in jenem Augenblick – eigentlich kann man sa-

gen nach dem Zweiten Weltkrieg, in der zweiten Hälfte unseres Jahrhunderts –, da es offenbar 

wurde, der Mensch ist nicht nur ein Vernunftwesen, für den die Natur gewissermaßen zum 

Gebrauch bereit daliegt, sondern er ist selbst eine Naturkraft hohen Ranges geworden, welche 

die Bedingungen zukünftiger Menschen oder Menschenwürde, schöpferischer Freiheit, Men-

schenglück plus Weiterexistenz dieser reichen Lebenswelt, in die der Mensch eingebettet ist, 

in Frage stellt.  

Eine neue und allmählich erschreckend aufkommende Einsicht, die heute schon banal ist, 

wenn man sie äußert, die aber eigentlich erst in der zweiten Hälfte unseres Jahrhunderts ins 

Bewußtsein getreten ist. Infolgedessen kann man Kant nicht etwa einen Vorwurf daraus ma-

chen, daß er diesen Horizont, diese Perspektive vernachlässigt hat. Sie ist erst real geworden 

in jüngster Zeit. Kant sprach zu seiner Zeit vom Unglück, das die Menschen durch den Wahn-

sinn der Kriege sich selber zufügen und hat jenen herrlichen Entwurf „Zum Ewigen Frieden“ 

verfaßt, in dem sozusagen die ganze Völkerbundidee und anderes vorweggenommen ist. Aber 

über das Verhältnis des Menschen zur Natur brauchte er nicht nachzudenken, in diesem drin-

genden Sinne, in dem man heute darüber nachdenken muß, weil von einer Gefährdung der 

Natur damals nicht die Rede sein konnte. 

Es ist die gewachsene menschliche Macht und die zunehmende Einsicht in die Wirkungen 

dieser Macht auf eine begrenzte Umwelt, d.h. die Kollision, die eingetreten ist zwischen der 

Quasi-Unendlichkeit menschlichen Könnens und Begehrens einerseits und der Endlichkeit ei-

ner Natur andererseits, die dafür da ist, das dazu Nötige zu liefern, die diese neue Dimension 

der Ethik eröffnet hat. Und das ist wirklich ein objektiver Grund dafür, daß der ethischen Per-

spektive eine neue Dimension hinzugefügt werden muß. 

Ich zögere zu sagen, die Ethik im ganzen müsse nun erneuert werden – die Gebote der Nächs-

tenliebe, der Barmherzigkeit, der Gerechtigkeit, der Treue bleiben bestehen.  

Aber das wird heute überwölbt von einem Horizont, den es früher nicht gab und der nicht nur 

eine Bewußtseinstatsache ist, sondern höchst real vor unseren Augen liegt und womit auch 

zum erstenmal – und das ist das zweite, was ich über meine Beziehung zu Kant zu sagen habe 

– ein sehr nahes Verhältnis zwischen sittlicher Überlegung und Kenntnis der Naturwissen-

schaft und der Lehren der Naturwissenschaft eintritt und notwendig wird.  

Das ist etwas, was für Kant gar keine Rolle spielte. Was die Naturwissenschaft lehrte, war für 

ihn – obwohl er selbst ein bedeutender Naturphilosoph war – in bezug auf die Ethik völlig ir-

relevant. Daß wir das Naturwissen in unsere ethischen Überlegungen einbeziehen müssen, ist 

eine neue Situation. 

In Ihrem Buch „Das Prinzip Verantwortung“ haben Sie eine Reihe zumindest instrumentaler 

Vorzüge totalitärer kommunistischer Gesellschaften gegenüber den Demokratien westlichen 

Modells bei der Lösung der ökologischen Probleme, vor denen die Menschheit steht, erblickt. 

Nun sind die „realsozialistischen“ Diktaturen Osteuropas von den in ihnen entstandenen de-

mokratischen Bewegungen gestürzt worden. Unübersehbare ökologische Schäden bilden eine 

der traurigen Hinterlassenschaften. Hat sich angesichts dieser Erfahrungen Ihre skeptische 



 

Jonas - Der ethischen Perspektive muß eine neue Dimension hinzugefügt werden (DZPh)

 7 24.04.2023 

bis pessimistische Einschätzung der Möglichkeiten und Chancen demokratischer Gemeinwe-

sen bei der Einlösung des von Ihnen so wunderbar eindringlich postulierten Imperativs der 

Bewahrung des Daseins und der Würde des Menschen geändert? 

Erwogen habe ich solche Vorzüge, nicht erblickt, sondern erwogen. Das ist ein Unterschied. 

Und man mußte das erwägen. 

Skeptisch war ich und bin ich und bleibe ich nach beiden Seiten. Es gibt jetzt den Triumph der 

freien Marktwirtschaft gegenüber der kommunistischen Zwangswirtschaft. Man kann aber 

nicht sagen, das sei ein Beweis für die Zulänglichkeit dieser freien Marktwirtschaft, die Prob-

leme zu bewältigen, vor die uns deren eigener, wirtschaftlich so viel erfolgreicherer Umgang 

mit der Natur stellt. Es scheint mir eine gefährliche Verwechslung zwischen einem Moment 

des äußeren Erfolges und den Hoffnungen, die man an die Fähigkeit dieses Systems knüpfen 

darf, zu sein, wenn man nun annimmt, daß es die von ihm ja ungeheuer beförderte, zur Krise 

treibende Problematik des Umweltverhältnisses selber meistern könne. 

Bewiesen worden ist, daß jene sozialistische Zwangswirtschaft, deren Chancen ich mit erwo-

gen habe, und von der ich glaubte, daß sie in gewisser Hinsicht eigentlich vielleicht besser im-

stande ist, der Problematik Herr zu werden, weil sie ja die Gewalt hat, das Maß der Bedürfnis-

befriedigung ihrer Bevölkerung zu steuern, hart zu drücken und infolgedessen sparsamer mit 

der Natur umzugehen, es nicht vermochte. Es hat sich herausgestellt – und das ist eine große 

Überraschung für mich gewesen, übrigens für viele andere auch –, daß sie es schlechter ge-

macht hat als die kapitalistische Profitwirtschaft des freien Westens. Die Umweltverschmut-

zung ist dort viel schlimmer, und ich habe bis heute eigentlich noch nicht recht verstanden, 

warum der Versuch so kläglich gescheitert ist. Aber es ist eine welthistorische Tatsache, daß 

jedenfalls dieses große Experiment unseres Jahrhunderts, das 1917 mit der Oktoberrevolution 

in Rußland begann, Schiffbruch erlitten hat. 

Daraus folgt nicht, unsere jetzige Demokratie mit der Wahl alle vier Jahre, diese ganze plebis-

zitäre Demokratie wäre auf lange Sicht besser, ich meine in dem Sinne, daß wirklich mit ihren 

Mitteln die drohende Umweltkrise zu vermeiden ist. Sie ist darauf nicht sehr eingestellt, son-

dern vielmehr auf die Befriedigung der Tagesinteressen und der Nahinteressen. Das ergibt 

sich einfach daraus, daß dem Wähler natürlich sein eigener Beschäftigungs- und Lebenserhal-

tungszustand in den nächsten Jahren wichtiger ist als die Zukunft des Planeten. Es ist ganz 

klar, die Kurzinteressen überwiegen zunächst mal immer die Fernpflichten. 

Was an Stelle der jetzigen Demokratie besser dazu imstande wäre, davon habe ich keine Ah-

nung. Ich bin nur der Ansicht, man soll sich nicht zu sehr auf die Schulter klopfen als Sieger 

in dieser großen Auseinandersetzung. 

Das eine ist gescheitert, das heißt nicht, daß die Demokratie nun eine Art Patentlösung von 

Regierungsform überhaupt für jede Situation ist. Wenn Sie also fragen, ob ich nun nach dieser 

großen Pleite, diesem großen Bankrott im Osten denke, das hat bewiesen, daß die freie Markt-

wirtschaft und die damit verbundenen demokratischen Regierungsmethoden auf Dauer die 

richtige politische und wirtschaftliche Form sind, die uns auch vor dem Abgrund bewahrt, der 

sich da vor unseren Augen auftut, wünschte ich, es wäre so, aber ich kann mir dessen nicht si-

cher sein. Und ich finde, niemand kann sich dessen sicher sein. 

Da würden wir Ihnen auch zustimmen, in dem Sinne, daß die jetzt siegreiche Form ja wohl al-

les andere als eine bereits vollendete Form von Demokratie ist, da bleibt vieles noch offen, 

gibt es viel zu tun, und eine Gewähr dafür, daß die Katastrophe abzuwenden ist, gibt sie nicht 

unbedingt. Die gerade abgelaufene Konferenz für Umwelt und Entwicklung in Rio hat gezeigt, 



 

Jonas - Der ethischen Perspektive muß eine neue Dimension hinzugefügt werden (DZPh)

 8 24.04.2023 

daß ein Fortschritt in der Sorge für die Menschheit und die Natur nur erzielt werden kann, 

wenn die Teilnehmer bereit sind, sich miteinander zu verständigen und dabei ihre egoisti-

schen Interessen zurückzustellen. Heißt das nicht, Herr Professor Jonas, daß die Sorge für die 

Menschheit und die Natur abhängig ist – eigentlich – von einem Fortschritt der Verständi-

gungsverhältnisse? Daß man sich also immer besser vernünftig verständigen und einigen 

muß? Und wenn die Pflicht zur gegenseitigen Verständigung, etwa über die Berechtigung der 

eigenen Interessen der Naturverfügung, jetzt als Demokratieprinzip verstanden wird: Könnte 

man dann nicht sagen, das Demokratieprinzip ist eine Bedingung der Möglichkeit dafür, daß 

für die Menschheit und für die Natur etwas getan werden kann, dies sei eine Voraussetzung 

dafür? 

Das ist ein ganz gutes Argument. Und ein freiwillig zustandegekommener Konsensus wäre 

eben ein demokratischer Konsensus, und der wäre natürlich die beste Grundlage für eine 

künftige Behandlung und Steuerung des menschlichen Verhältnisses zur Umwelt – er müßte 

jedoch global sein. 

Aber das macht die Sicht in die Zukunft so sehr problematisch und so sorgenvoll: Wie kommt 

ein solcher Konsensus zustande, z.B. zwischen Norden und Süden, zwischen Arm und Reich. 

Kann der Weg, der zu einem solchen Konsensus führt, rein demokratisch sein im Sinne der 

reinen spontanen Freiwilligkeit aller Teilnehmer? 

Ich hoffe, ja. Aber woher können wir dabei eigentlich die Zuversicht nehmen, daß sich wirk-

lich in freier Verständigung, in wachsender internationaler Verständigung eine einheitliche 

Formel der Verwaltung der Erde durch den Menschen erzielen läßt? Doch selbst wenn der 

Konsensus erst mal da ist, womit die Hauptsache ja getan wäre, selbst dann bleibt noch die 

Frage, ob es gelingen wird, zu einem wirklichen Frieden mit der Natur zu kommen. Vielleicht 

verhindert es die pure Anzahl der Menschen, vielleicht ist sie schon so groß geworden, daß 

sich quasi bereits daraus unmögliche Anforderungen an die Natur ergeben. Das würde dann 

heißen, daß die ganze Bevölkerungspolitik – auch in bezug auf das Problem der Vermehrung: 

Wie viele Kinder sind erlaubt?, etc. – in die internationale Vereinbarung mit hineingenommen 

werden muß. 

Um die Antwort auf Ihre Frage abzuschließen. Ein demokratischer Weg, zu einem globalen 

Konsensus zu kommen, wäre natürlich der erwünschteste. Ich sehe ihn nicht, aber ich sehe 

auch keine Alternative. Mit anderen Worten: Man darf doch einen Zustand der Ratlosigkeit 

eingestehen, das muß jedenfalls ein ehrlicher Philosoph, finde ich. 

Herr Professor Jonas, was bedeutet es für Sie, angesichts der ja auch in unserem heutigen 

Gespräch angesprochenen verständlichen Furcht vieler Menschen vor der ökologischen Situ-

ation auf unserem Stern Erde, nicht in Resignation und Fatalismus zu verfallen? Wieviel Hoff-

nung birgt Ihr Prinzip Verantwortung in sich? 

Es braucht gar keine Hoffnung in sich zu bergen, es birgt eine Pflicht in sich, nämlich sich 

nicht dem Fatalismus zu überlassen, weil man damit aufgegeben hat und das Schicksal, das ja 

doch vermieden werden soll, damit eigentlich nur besiegelt.  

Das Denken, das noch eine Chance erspähen und damit aufrufen kann, etwas zu tun, ist ja 

schließlich dasselbe mächtige Denken wie das, was uns in die Krise und die unmögliche Mi-

sere hineingeritten hat. Eben dieses Denken muß für jene Chance offen bleiben, wenn über-

haupt eine Hoffnung sein soll.  

Aber damit habe ich nicht gesagt, daß ich die Hoffnung habe, sondern daß ich die Pflicht sehe, 



 

Jonas - Der ethischen Perspektive muß eine neue Dimension hinzugefügt werden (DZPh)

 9 24.04.2023 

sich nicht der Resignation zu überlassen. 

Das Interview wurde am 16. Juni 1992 geführt. 

Quelle: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 41 (1993), Heft 1, S. 91-99. 


