Der ethischen Perspektive mul? eine neue Dimension hinzugefligt werden.
Ein Interview mit Fragen von Mischka Dammaschke, Horst Gronke und Chris-
toph Schulte (Berlin/Potsdam)

Von Hans Jonas

Sehr geehrter Herr Professor Jonas, in Deutschland geboren, haben Sie hier studiert. 1933
muften Sie vor den Nationalsozialisten emigrieren, Sie gingen nach Pal&stina, wurden nach
Ausbruch des 2. Weltkriegs mit britischem PaR Angehdriger einer Judischen Brigade, kehrten
mit den Uber die Faschisten siegreichen alliierten Truppen nach Deutschland zuriick, danach
lebten Sie in Israel, gingen 1949 nach Kanada und sechs Jahre spater nach New York. Nun
sind Sie, der grof3e judische Denker und Weltburger zugleich, erstmals ins wiedervereinigte
Deutschland gekommen, in ein Land, in dem Ost und West mit ihren unterschiedlichen Kultu-
ren aufeinandertreffen, und das zugleich voller sozialer Spannungen ist. Was empfinden Sie in
dieser Situation, wenn Sie tiber das nachdenken, womit Ernst Bloch sein (Prinzip Hoffnung)
schloB: Heimat?

Der Begriff Heimat ist flir mich langst verlorengegangen. Zunachst einmal gehort dazu meine
seinerzeitige Auswanderung aus Deutschland. Das Land meiner Wahl war Paléstina mit der
Aussicht auf einen kunftigen judischen Staat dort, zu dem es auch gekommen ist — Israel.
Dann hat mich das einfache akademische Schicksal, das heil3t das Anbieten von Lehrstellun-
gen, von Berufungen, erst nach Kanada und schliellich in die Vereinigten Staaten gefiihrt. So
kann ich nicht sagen, daB ich mich noch mit irgendeinem Land besonders identifiziere, und
sagen, da habe ich Heimatgefihle.

Richtig allerdings ist eines, dal3 die deutsche Sprache fiir mich von jeher, unbeschadet alles
dessen, was geschehen ist, unbeschadet von Auswanderungen und vom Wechseln meiner Ge-
brauchssprache, auch meiner akademischen Gebrauchssprache — erst in das Hebraische und
dann in das Englische —, dal ungeachtet alles dessen Deutsch mein naturliches Medium des
Ausdrucks geblieben ist.

In meinem Privatleben zeigt sich das darin, daB ich mit meiner Frau, die auch aus Deutschland
stammt — wir haben uns allerdings erst in Jerusalem kennengelernt — immer nur deutsch ge-
sprochen habe. Mit den Kindern allerdings von Anfang an englisch, so dafl} es sogar quasi eine
Sprachspaltung durch die Familie gibt — die alte Generation spricht unter sich deutsch, aber
die Sprache der Kinder ist vollkommen Englisch; sie haben etwas Deutsch gelernt, jedoch
nicht sehr viel.

Wenn Sie wissen mochten, wie ich bei dem Besuch hier gefuhlsméafiig auf das reagiere, was
sich inzwischen in Deutschland ereignet hat — das jlingste Ereignis der Wiedervereinigung
und die damit einhergehenden Probleme —, so kann ich nur antworten: aus der Distanz eines
Besuchers. Natirlich etwas mehr, weil ich viel mehr weil3 von Deutschland als wenn es Italien
waére oder Schweden oder Frankreich. Insofern sind mir die Sachen auch nahe, einfach kennt-
nisméalig, und natdrlich verknlpft sich ja sehr vieles, was ich jetzt sehe, mit Jugenderinnerun-
gen, aber diese Jugenderinnerungen liegen 50, 60 Jahre zur(ick.

Ihr religionsgeschichtliches Werk und die Gnosisforschung haben Sie, Herr Professor Jonas,
nach dem Zweiten Weltkrieg nicht fortgesetzt. Dennoch haben Sie sich in Ihrem Vortrag ,, Der
Gottesbegriff nach Auschwitz “ wieder einem religidsen Problem zugewandt. In Form einer
mythologischen Erzahlung wird dort, um einen Begriff von Gott nach Auschwitz zu retten, ein
Prozel} der Theo- und Kosmogonie vorgestellt, in dem Gott sich ganz in sich selbst zurlick-

Jonas - Der ethischen Perspektive mul} eine neue Dimension hinzugefiigt werden (DZPh)
1 24.04.2023



zieht und damit die Macht tiber die Welt dem Menschen tberl&aft. Nun bedeutet die Entméch-
tigung Gottes nicht unbedingt seine totale Ohnmacht. Wenn man Ihren Mythos weiterdenkt,
kann man sich fragen, ob dieser Riickzug Gottes in sich selbst ein irreversibler ProzeR ist, o-
der ob Gott sich nicht die Macht vorbehalt, am Ende wieder in den Lauf der Welt einzugrei-
fen. Kurz: Behélt Gott wie in der traditionellen Eschatologie noch die Macht, den Lauf dieser
Welt zu beenden, oder liegt auch diese nur noch in den Handen der Menschen?

Ja, in diesem kleinen Winkel des Universums wiirde ich das letztere sagen. Es erscheint mir
wahrscheinlicher, als dal? ein jenseitiges Eingreifen erfolgt mit einem Weltuntergang. But who
knows. Ich habe da keine dogmatische Ansicht kundgegeben, sondern einen Versuch ge-
macht, die Auschwitz-Erfahrung und &hnliche Erfahrungen vereinbar zu machen mit der Exis-
tenz eines Gottes, an der ich gerne festhalten mdchte. Und das ist alles.

Ich will niemanden dazu iberreden, das nun als Wahrheit anzunehmen. Das war mein Ver-
such, die Gottesidee noch vereinbar zu halten mit dem, was hier vor sich ging.

Im Gbrigen mochte ich nicht antworten auf diese Frage, ob ich ein gesamtes Weltende fir
moglich halte oder nicht.

Ich glaube nicht, daR meine persénliche Meinung dazu von irgendwelcher Bedeutung ist. Was
eventuell von Bedeutung ist in diesem tastenden Versuch des Gottesbegriffs nach Auschwitz,
ist nur das Bemuhen, die gemachten Erfahrungen in Einklang zu bringen mit gewissen Glau-
bensvorstellungen, auf die man nicht verzichten méchte.

Ein heutiger Leser kdnnte meinen, daf3 in Ihrem Lebenswerk die Gnosis-Forschung und das
Prinzip Verantwortung lediglich biographisch vermittelt nebeneinander stiinden. Aber gibt es
nicht entgegen jenem Eindruck eine implizite Klammer zwischen diesen Polen von Gnosis und
Ethik, ndmlich in der modernen (und auch schon gnostischen) Erfahrung eines dem Men-
schen, dem Leben und Uberleben gegeniiber gleichgliltigen, wenn nicht sogar fremden und
feindlichen Universums? Haben wir es nicht mit ein und derselben Ausgangssituation — der
Verlorenheit des Menschen in einer gottfernen Welt, in einem ihm und seiner Existenz gegen-
uber vollkommen indifferenten Universum — zu tun, und lediglich mit zwei verschiedenen Re-
aktionen auf dieses Universum: einmal der Weltflucht in der Gnosis und umgekehrt heute dem
Prinzip Verantwortung fir die Selbsterhaltung des Menschen in dieser ihm gegeniiber indiffe-
renten Welt?

Es gibt dariiber gewisse Hypothesen, die mehr von anderen stammen als von mir selbst — In-
terpretationen, die da einen Zusammenhang herstellen wollen. Was mich selbst betrifft, ware
hier der einzige Zusammenhang der, daf3 ich eine Sache fallengelassen habe — die Weiterar-
beit an dem Gnosis-Werk und dem religionsgeschichtlichen Feld Gberhaupt — und mich zuge-
wandt habe den permanenten Problemen der Philosophie, der Stellung des Menschen im Sein,
der Interpretation des Verhaltnisses von Natur, Leben und Geist. Das Problem mit dem frem-
den Universum habe ich einmal so gesehen: Das Universum der modernen Naturwissenschaft
und das, welches die Gnostiker sich vorstellten, haben etwas gemein: es ist den menschlichen
Belangen gegeniiber fremd. Im Falle der Gnosis ist es feindlich, im Falle der Moderne vollig
indifferent, so dal menschliche Werte ihren Sitz nur im menschlichen Willen haben und nir-
gendwo sonst. Dieser Sicht habe ich nicht nur abgesagt, sondern in meinen Ansétzen zu einer
biologisch verankerten Naturphilosophie den entgegengesetzten Versuch gemacht zu zeigen,
daB Zwecke schliellich auch ihren Sitz in der Natur haben.

Denn das ganze Lebensabenteuer, obwohl es kosmisch gesehen vielleicht eine minimale Aus-

nahme ist, die sich unter den besonders glinstigen Umstanden dieses Planeten einmal ereignet

Jonas - Der ethischen Perspektive mul} eine neue Dimension hinzugefiigt werden (DZPh)
2 24.04.2023



hat, und somit im Universum mengenmaRig vielleicht gar keine Rolle spielt, verrat doch, daf3
in der Materie, die seit Descartes nur noch als auf3erlich angesehen wird — entbl6Rt von allen
Préadikaten der Innerlichkeit einschlieBlich Zwecken, Zielen, Interessen usw. —, doch mehr
steckt als in dieser cartesischen, sehr kiinstlichen Annahme gedacht worden ist. Eigentlich ist
es nur eine Arbeitsteilung, daB die Naturwissenschaft, die auf dieser cartesischen Grundlage
ruht — die Materie sei nichts als das, was sich &uerlicher Messung darbietet —, eine Art me-
thodologischer Freibrief war, so die Natur zu erklaren und nie dartber hinauszugehen.

Kein Physiker konnte eigentlich als Physiker der einfachen Aussage zustimmen: ,,Ich hebe
meinen Arm, weil ich es jetzt will.*“ Die physikalische Erkldrung muf3 lauten: Bestimmte Ge-
hirnvorgéange sind passiert, bei denen das Denken keine Rolle spielt, kein Fihlen, kein Wol-
len, keine Subjektivitét, sondern nur gewisse objektive Abléufe elektrischer oder chemischer
Art, deren notwendige Folge es ist, dal? ein Gehirnzustand motorischer Ausldsungen dazu
fiihrt, daR mein Arm sich hebt. Dies sind zwei ganz verschiedene Interpretationen ein und des-
selben VVorganges — die eine von innen, von meinem Bewul3tsein her, die andere von auf3en,
wobei das Gehirn ja auch etwas AuRerliches, eine erkennbare Masse von bestimmt organisier-
tem Stoff ist.

Eine solche Arbeitsteilung hat sich ungeheuer bewahrt, was fur die Naturwissenschaften zu
einer Durchdringung der Natur nach ihren Kausalverfahren gefiihrt hat, nach strikten Abfol-
gen von Ursachen und Wirkungen. Das hat dann ermdglicht, die Erkenntnis davon, wie die
Natur es macht — es war die Idee von Bacon —, zu benutzen, um nun umgekehrt die Natur et-
was machen zu lassen. Man hat in ihre Werkstatt geguckt — und nun kann man damit arbeiten.

Wobei natirlich ein Rétsel bleibt: Die Existenz der Naturwissenschaft selbst innerhalb der
Natur kann nicht naturwissenschaftlich erklart werden. Sie ist ein Mysterium, das dahinter-
steht, worum sich der Naturwissenschaftler jedoch nicht zu kiimmern braucht. Aber der Philo-
soph muB sich darum kiimmern. Insofern wirde ich sagen, dal? die ganze gnostische Her-
kunftsgeschichte oder diese Art Verbindung, die ich einmal hergestellt habe zwischen dem
sinnentleerten, also wertfreien, vollig neutralen und nur duRerlich determinierten Naturbild
der modernen Naturwissenschaft und dem menschenfeindlichen, geistfeindlichen Kosmos der
Gnostiker, eigentlich Gberholt ist.

Da Sie auch lebensgeschichtliche Fragen stellen, so ist als einfache Willensentscheidung zu
verbuchen, daf’ ich mindestens seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges fur viele Jahre mich
bemiht habe, wieder Raum flr eine Naturphilosophie zu schaffen, die als Ganzes ja etwas
verpont ist — als Idee. Das gehdrt zur Idee der Arbeitsteilung: Die Natur wird den Naturwis-
senschaften uberlassen, irgendwelche Sinndeutungen hingegen gehdren in den Bereich der
Subjektivitat und der Geisteswissenschaften, und es gibt keine Verbindung. Diesen Dualismus
habe ich versucht, mit unvollkommenen Mitteln etwas zu berbriicken. Und ich suche nach
einem einheitlichen Bilde, in dem Zwecke eben nicht dem Kosmos fremd sind.

In Ihrem moralphilosophischen Hauptwerk, das Sie sehr bescheiden als Versuch einer Ethik
fir die technologische Zivilisation kennzeichnen, wenden Sie sich auch dem Problem der Dif-
ferenz von Sein und Sollen zu. Dabei gehen Sie von einer ontologischen Fundierung der
Werte aus, die Sie naturalistisch im Sein verankert bestimmen. Wenn Sein und Sollen ontisch
zusammenfallen, worin sehen Sie dann die entscheidende Ursache fiir den empirisch realen
Bruch zwischen diesen beiden Polen? Warum nehmen Werte unter bestimmten Bedingungen
Uberhaupt eine normative Gestalt an?

Wegen der menschlichen Freiheit, weil eine in der Natur selbst liegende Bejahung — sagen wir

mal gewisser Werte — nicht automatisch von den Handelnden, an die sich diese Bejahung

Jonas - Der ethischen Perspektive mul} eine neue Dimension hinzugefiigt werden (DZPh)
3 24.04.2023



wendet, befolgt wird. Der Ruf der Werte ist ihr immanenter Anspruch auf Verwirklichung,
auf Existenz. Die Fahigkeit aber, diesem Anspruch zu entsprechen, ist eine Funktion der Frei-
heit, und das heift, er kann auch ignoriert werden und ihm kann zuwider gehandelt werden.

Ohne das Phanomen der Freiheit ist das ganze menschliche Dilemma nicht zu verstehen. Das
drickt sich schon in der Bibel im Schépfungsbericht aus, wenn die Schlange zum Genuf vom
Baum der Erkenntnis rat und sagt, ihr wurdet wie die Gotter sein mit Kenntnis des Guten und
des Bosen, d. h. der Fahigkeit, sowohl das eine wie das andere zu tun.

Und nun ist es eine Tatsache, dal? die Interessen — die der Selbsterhaltung und der unmittelba-
ren Befriedigung der eigenen Bedirfnisse — immer an erster Stelle kommen. Schon deswegen,
weil sie die Bedingung der Maglichkeit fur alles andere sind. Ohne zu essen und zu atmen,
also unaufhorlich fur sich selbst etwas der Natur zu entnehmen, ohne die Tatsache des Stoff-
wechsels, deren Grundforderungen erfiillt sein mussen, ist nichts weiter moglich fiir leben-
dige, flr organische Wesen. Somit liegt schon im Organismus beschlossen, daf3 alles Leben an
die Umwelt Anspriiche stellt und alles Leben zunéchst einmal, man kann so sagen, réauberisch
und gierig ist, sein muf. Jeder Atemzug beweist es, jedes Essen usw.

Mit dem Begriff des Sollens kann man nur verniinftigen Wesen kommen, das heif3t solchen,
die (a) eine Einsicht haben kdnnen in etwas, also ein Wissen. Wesen, die z. B. auch erkennen
konnen, dal’ etwas ein Wert in sich ist, und dal® solche Werte durchweg ihren Sitz haben in
vergéanglichen Wesen — die also neben dem Wertwissen zugleich das Wissen um die Vulnera-
bilitat der Trager der Werte besitzen. Und (b) solchen Wesen, die nicht nur dies wissen kén-
nen, sondern welche ihren Willen weitgehend bestimmen kdnnen — nicht unbedingt frei, denn
gewisse Erfordernisse der Selbsterhaltung sind so gebieterisch, dafl man sich ihnen nicht ent-
ziehen kann, obwohl es ja andererseits durchaus die Freiheit des Selbstmordes gibt und die
Freiheit der Selbstaufopferung, zu der manchmal auch die Liebe fuhren kann.

Im ganzen muf} man sagen, gewisse Forderungen, Notwendigkeiten missen erst einmal erfillt
sein, aber dann bleibt der Raum der Freiheit. Und der Mensch hat diesen Raum der Freiheit ja
sehr erweitert, da er durch sein Wissen eine Herrschaft Giber die Natur erlangt hat, (iber andere
Lebensarten und ihre Nutzung, die ihm eigentlich eine viel groRere Breite oder viel groReren
Raum willkdrlicher Entscheidungen und Verhaltensweisen 1aRt, als irgendeine andere Lebens-
art sie geniel3t.

Und damit ist die Kluft von Sein und Sollen da. DaR namlich seinem Wertwissen das Sein
sich irgendwie kundgibt, ist vom Menschen erkennbar. Zwar wird es deshalb nicht durchgan-
gig erkannt, aber es ist erkennbar: daB z.B. die Existenz von fuhlendem Leben etwas Besseres
ist als die vollige Abwesenheit davon, dal? das Universum weniger wert ware zu existieren,
wenn es Uberhaupt keine Subjektivitat darin gabe, wenn es tiberhaupt kein Besser und
Schlechter, kein Vorziehen und Verwerfen darin geben kdnnte. Was ja einmal eine philoso-
phische Lehre gewesen ist. Kein Geringerer als Spinoza hat gesagt, da3 Gut und Schlecht
menschliche Erfindungen sind und dal das Sein selber insofern immer gut ist, da alles das ge-
schieht, was notwendigerweise geschehen muf3. Aber demgegentiber ist doch das Allgemein-
bewul3tsein ein solches — und ich glaube, es ist richtig —, dal3 es so etwas wie Gelingen und
MiRlingen in der Natur selbst gibt.

Es ist schon eine besondere Art ontologischer, philosophischer Ansicht: Das Prinzip der
Selbstbejahung der Natur — das Leben sagt ja zu sich selbst allein durch den unausrottbaren
Willen, am Leben zu bleiben, durch den Kampf ums Dasein. Dieses allgemeine Jasagen der
Natur zu sich selbst offenbart sich im Leben und subjektiven Fiihlen — im Fiirchten, in Angs-

ten und im Streben — und im Menschen gipfelt es noch einmal in der Bewul3theit und der

Jonas - Der ethischen Perspektive mul} eine neue Dimension hinzugefiigt werden (DZPh)
4 24.04.2023



Freiheit. Damit kommt die Mdglichkeit der Verantwortung in die Welt.

Und nun versuche ich das ontologisch zu deuten — die Existenz von Verantwortungsféhigkeit
macht den Trager dieser Fahigkeit auch wirklich verantwortlich. Zumindest dafiir, daf diese
Fahigkeit und die Grundlage davon — verniinftiges Wissen und freies Wollen — nicht wieder
aus der Welt verschwinden. Die Existenz der Verantwortungsfahigkeit ist eine ontologische
Tatsache, die sich quasi selbst beglaubigt. Ob das logisch guiltig gefolgert ist, ist mir selber
nicht ganz Klar.

Es handelt sich da wirklich um sehr subtile Fragen von SchluBverfahren, deren Zuléssigkeit
strittig ist. Z.B. der beriihmte ontologische Beweis fur das Dasein Gottes, da3 n&mlich im Ge-
danken Gottes die Notwendigkeit der Existenz mitgedacht ist und sich damit also selbst be-
weist: daB der nicht gultig ist, hat Kant wohl unwiderleglich bewiesen. Logisch gilt das nicht.

Aber mein Schluf} von der Existenz der Verantwortungsfahigkeit auf die tatsachlich geltende
Verantwortlichkeit des Menschen leidet — glaube ich — nicht an derselben logischen Schwéche
wie der ontologische Gottesbeweis des Anselm von Canterbury. Ich gebe aber zu, dal da ein
Element einer Urentscheidung drin liegt. Der Anhanger des Nirwana wurde sagen, die Exis-
tenz individueller Wesen, eines individuellen Ichs und Bewul3tseins ist keineswegs ein ultima-
tiver Wert: vielmehr ist deren Ausléschung, ihr Aufgehen in dem eigentimlichen Nichts des
Nirwana gerade der bessere Zustand. Dem kann man nur die abendléndische Entscheidung fiir
den Willen und die Individuation entgegensetzen — dahinter zurtickzugehen ist vielleicht un-
maoglich.

Herr Professor Jonas, Sie halten Kant zugute, daf3 er mit dem Prinzip der Verallgemeinerbar-
keit womdglich ein universales Kriterium der Richtigkeit moralischer Normen und Entschei-
dungen entdeckt habe. Dennoch sei dieses Prinzip wegen seiner Formalitat fiir sich allein un-
zureichend, weil es nicht ,,das rechte Gefiihl“ in uns wachrufen konne. Fiir die Motivation
zum richtigen Handeln bedurfe es der Gefuhle der Ehrfurcht, Sorge, Furcht usw. Kant kdnne
aus seinem Prinzip der Verallgemeinerbarkeit keinen Inhalt und damit auch nichts, was diese
Gefihle in uns hervorrufen kann, ableiten. Konnen Sie sich vorstellen, daB sich durch eine in-
tersubjektivitatstheoretische Deutung des solipsistischen Ansatzes Kants, die seinen Universa-
lismus konsequent weiterentwickelt, die Begriindungslage fur die Ethik verbessern konnte?
Dadurch etwa, daB aus der Anerkennung aller Menschen als verninftiger Wesen, die daher
nach Mdglichkeit alle an der moralischen Entscheidungsfindung zu beteiligen sind, Rechte
der einzelnen auf Freiheit und Leben ableiten lassen?

Ja, aber das bezieht sich doch nur auf Wesen, die schon da sind, auf Mitmenschen, Mitburger
sozusagen im Kosmos der Vernunft, auf andere Vernunftwesen, die mit mir gleichzeitig exis-
tieren und zum Teil auch Objekte meines Handelns werden, davon affiziert werden. Und da
ist in der Tat das Kantische Prinzip der Verallgemeinerbarkeit von Bedeutung, daR eine Hand-
lung sittlich zuldssig ist (obwohl darum nicht notwendig geboten), deren Maxime man sich als
Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung vorstellen kann. Also die einfache Fragestellung,
kann diese Handlung eigentlich bestehen, wenn alle so handeln wirden. Und da ergibt sich
ohne weiteres, daR es, wenn alle vertragsbrichig sind, iberhaupt gar nicht erst zu Vertréagen
kommen wirde. Die Maxime meines jetzigen Handelns, ndmlich diesen Vertrag mit der ge-
heimen Absicht abzuschliel3en, ihn spater nicht einzuhalten, ist gar nicht existenzfahig als
Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung.

Das ist aber eine Ethik unter Gleichzeitigen, da fallt doch eigentlich die Dimension einer Zu-
kunft der Menschenart auf Erden weg, die Kant quasi als gegeben voraussetzt. Fir Kant ist es

eine selbstverstandliche Voraussetzung, dal3 es auch in Zukunft Menschen geben wird. Und er

Jonas - Der ethischen Perspektive mul} eine neue Dimension hinzugefiigt werden (DZPh)
5 24.04.2023



hatte dann gewisse wunderbare Ideen von einem héchsten Gut, wo die Gliickseligkeit mit der
Wirdigkeit dazu zusammenféllt, das heif3t, wo alle gliicklich sein kdnnen, weil alle moralisch
geworden sind. Gut, er hat eine Zukunftsvision, aber aus seinem kategorischen Imperativ 1403t
sich nicht ableiten, dal3 es kiinftig Leben geben soll und dal? vor allen Dingen auch eine dem
Leben freundlich gesinnte lebendige Umwelt weiter bestehen soll.

Diese Dimension ist erst in den Blick getreten in jenem Augenblick — eigentlich kann man sa-
gen nach dem Zweiten Weltkrieg, in der zweiten Hélfte unseres Jahrhunderts —, da es offenbar
wurde, der Mensch ist nicht nur ein Vernunftwesen, fur den die Natur gewissermalien zum
Gebrauch bereit daliegt, sondern er ist selbst eine Naturkraft hohen Ranges geworden, welche
die Bedingungen zukunftiger Menschen oder Menschenwirde, schopferischer Freiheit, Men-
schengliick plus Weiterexistenz dieser reichen Lebenswelt, in die der Mensch eingebettet ist,
in Frage stellt.

Eine neue und allmé&hlich erschreckend aufkommende Einsicht, die heute schon banal ist,
wenn man sie auflert, die aber eigentlich erst in der zweiten Halfte unseres Jahrhunderts ins
BewuBtsein getreten ist. Infolgedessen kann man Kant nicht etwa einen VVorwurf daraus ma-
chen, dal3 er diesen Horizont, diese Perspektive vernachlassigt hat. Sie ist erst real geworden
in jingster Zeit. Kant sprach zu seiner Zeit vom Ungluck, das die Menschen durch den Wahn-
sinn der Kriege sich selber zufiigen und hat jenen herrlichen Entwurf ,,Zum Ewigen Frieden*
verfal3t, in dem sozusagen die ganze Volkerbundidee und anderes vorweggenommen ist. Aber
uber das Verhaltnis des Menschen zur Natur brauchte er nicht nachzudenken, in diesem drin-
genden Sinne, in dem man heute dartber nachdenken muf3, weil von einer Gefahrdung der
Natur damals nicht die Rede sein konnte.

Es ist die gewachsene menschliche Macht und die zunehmende Einsicht in die Wirkungen
dieser Macht auf eine begrenzte Umwelt, d.h. die Kollision, die eingetreten ist zwischen der
Quasi-Unendlichkeit menschlichen Kénnens und Begehrens einerseits und der Endlichkeit ei-
ner Natur andererseits, die dafir da ist, das dazu Notige zu liefern, die diese neue Dimension
der Ethik ero6ffnet hat. Und das ist wirklich ein objektiver Grund daftr, dal3 der ethischen Per-
spektive eine neue Dimension hinzugefiigt werden mugB.

Ich z6gere zu sagen, die Ethik im ganzen misse nun erneuert werden — die Gebote der Néchs-
tenliebe, der Barmherzigkeit, der Gerechtigkeit, der Treue bleiben bestehen.

Aber das wird heute tiberwdlbt von einem Horizont, den es frither nicht gab und der nicht nur
eine Bewul3tseinstatsache ist, sondern hochst real vor unseren Augen liegt und womit auch
zum erstenmal — und das ist das zweite, was ich iber meine Beziehung zu Kant zu sagen habe
— ein sehr nahes Verhiltnis zwischen sittlicher Uberlegung und Kenntnis der Naturwissen-
schaft und der Lehren der Naturwissenschaft eintritt und notwendig wird.

Das ist etwas, was fur Kant gar keine Rolle spielte. Was die Naturwissenschaft lehrte, war fiir
ihn — obwohl er selbst ein bedeutender Naturphilosoph war — in bezug auf die Ethik vollig ir-
relevant. DaR wir das Naturwissen in unsere ethischen Uberlegungen einbeziehen miissen, ist
eine neue Situation.

In IThrem Buch ,,Das Prinzip Verantwortung *“ haben Sie eine Reihe zumindest instrumentaler
Vorzlge totalitarer kommunistischer Gesellschaften gegeniiber den Demokratien westlichen

Modells bei der Lésung der 6kologischen Probleme, vor denen die Menschheit steht, erblickt.
Nun sind die ,,realsozialistischen * Diktaturen Osteuropas von den in ihnen entstandenen de-
mokratischen Bewegungen gestlrzt worden. Uniibersehbare 6kologische Schaden bilden eine

der traurigen Hinterlassenschaften. Hat sich angesichts dieser Erfahrungen Ihre skeptische

Jonas - Der ethischen Perspektive mul} eine neue Dimension hinzugefiigt werden (DZPh)
6 24.04.2023



bis pessimistische Einschatzung der Moglichkeiten und Chancen demokratischer Gemeinwe-
sen bei der Einldsung des von Thnen so wunderbar eindringlich postulierten Imperativs der
Bewahrung des Daseins und der Wiirde des Menschen geéandert?

Erwogen habe ich solche Vorzlige, nicht erblickt, sondern erwogen. Das ist ein Unterschied.
Und man muf3te das erwagen.

Skeptisch war ich und bin ich und bleibe ich nach beiden Seiten. Es gibt jetzt den Triumph der
freien Marktwirtschaft gegentiber der kommunistischen Zwangswirtschaft. Man kann aber
nicht sagen, das sei ein Beweis flr die Zulénglichkeit dieser freien Marktwirtschaft, die Prob-
leme zu bewdltigen, vor die uns deren eigener, wirtschaftlich so viel erfolgreicherer Umgang
mit der Natur stellt. Es scheint mir eine gefahrliche Verwechslung zwischen einem Moment
des duReren Erfolges und den Hoffnungen, die man an die Fahigkeit dieses Systems knupfen
darf, zu sein, wenn man nun annimmt, dal} es die von ihm ja ungeheuer beférderte, zur Krise
treibende Problematik des Umweltverhéltnisses selber meistern konne.

Bewiesen worden ist, dal3 jene sozialistische Zwangswirtschaft, deren Chancen ich mit erwo-
gen habe, und von der ich glaubte, dal sie in gewisser Hinsicht eigentlich vielleicht besser im-
stande ist, der Problematik Herr zu werden, weil sie ja die Gewalt hat, das Mal} der Bedurfnis-
befriedigung ihrer Bevolkerung zu steuern, hart zu driicken und infolgedessen sparsamer mit
der Natur umzugehen, es nicht vermochte. Es hat sich herausgestellt — und das ist eine grole
Uberraschung fiir mich gewesen, uibrigens fiir viele andere auch —, daR sie es schlechter ge-
macht hat als die kapitalistische Profitwirtschaft des freien Westens. Die Umweltverschmut-
zung ist dort viel schlimmer, und ich habe bis heute eigentlich noch nicht recht verstanden,
warum der Versuch so klaglich gescheitert ist. Aber es ist eine welthistorische Tatsache, daf}
jedenfalls dieses grof3e Experiment unseres Jahrhunderts, das 1917 mit der Oktoberrevolution
in Rulland begann, Schiffbruch erlitten hat.

Daraus folgt nicht, unsere jetzige Demokratie mit der Wahl alle vier Jahre, diese ganze plebis-
zitdre Demokratie wére auf lange Sicht besser, ich meine in dem Sinne, daR wirklich mit ihren
Mitteln die drohende Umweltkrise zu vermeiden ist. Sie ist darauf nicht sehr eingestellt, son-
dern vielmehr auf die Befriedigung der Tagesinteressen und der Nahinteressen. Das ergibt
sich einfach daraus, dall dem Wabhler natirlich sein eigener Beschéftigungs- und Lebenserhal-
tungszustand in den néchsten Jahren wichtiger ist als die Zukunft des Planeten. Es ist ganz
klar, die Kurzinteressen Uiberwiegen zundchst mal immer die Fernpflichten.

Was an Stelle der jetzigen Demokratie besser dazu imstande wére, davon habe ich keine Ah-
nung. Ich bin nur der Ansicht, man soll sich nicht zu sehr auf die Schulter klopfen als Sieger
in dieser groBen Auseinandersetzung.

Das eine ist gescheitert, das heif3t nicht, daB die Demokratie nun eine Art Patentlésung von
Regierungsform tberhaupt fur jede Situation ist. Wenn Sie also fragen, ob ich nun nach dieser
grol3en Pleite, diesem grof3en Bankrott im Osten denke, das hat bewiesen, dal? die freie Markt-
wirtschaft und die damit verbundenen demokratischen Regierungsmethoden auf Dauer die
richtige politische und wirtschaftliche Form sind, die uns auch vor dem Abgrund bewahrt, der
sich da vor unseren Augen auftut, wiinschte ich, es ware so, aber ich kann mir dessen nicht si-
cher sein. Und ich finde, niemand kann sich dessen sicher sein.

Da wirden wir Ihnen auch zustimmen, in dem Sinne, daf die jetzt siegreiche Form ja wohl al-
les andere als eine bereits vollendete Form von Demokratie ist, da bleibt vieles noch offen,
gibt es viel zu tun, und eine Gewahr dafir, daf} die Katastrophe abzuwenden ist, gibt sie nicht

unbedingt. Die gerade abgelaufene Konferenz fur Umwelt und Entwicklung in Rio hat gezeigt,

Jonas - Der ethischen Perspektive mul} eine neue Dimension hinzugefiigt werden (DZPh)
7 24.04.2023



dal3 ein Fortschritt in der Sorge fur die Menschheit und die Natur nur erzielt werden kann,
wenn die Teilnehmer bereit sind, sich miteinander zu verstéandigen und dabei ihre egoisti-
schen Interessen zurlickzustellen. Hei3t das nicht, Herr Professor Jonas, dal’ die Sorge fur die
Menschheit und die Natur abhangig ist — eigentlich — von einem Fortschritt der Verstandi-
gungsverhaltnisse? Dal} man sich also immer besser verninftig verstandigen und einigen
muflR? Und wenn die Pflicht zur gegenseitigen Verstandigung, etwa tiber die Berechtigung der
eigenen Interessen der Naturverfligung, jetzt als Demokratieprinzip verstanden wird: Kénnte
man dann nicht sagen, das Demokratieprinzip ist eine Bedingung der Moglichkeit dafr, daf3
fur die Menschheit und fiir die Natur etwas getan werden kann, dies sei eine Voraussetzung
dafur?

Das ist ein ganz gutes Argument. Und ein freiwillig zustandegekommener Konsensus ware
eben ein demokratischer Konsensus, und der ware natiirlich die beste Grundlage fur eine
kiinftige Behandlung und Steuerung des menschlichen Verhaltnisses zur Umwelt — er mii3te
jedoch global sein.

Aber das macht die Sicht in die Zukunft so sehr problematisch und so sorgenvoll: Wie kommt
ein solcher Konsensus zustande, z.B. zwischen Norden und Siden, zwischen Arm und Reich.
Kann der Weg, der zu einem solchen Konsensus flhrt, rein demokratisch sein im Sinne der
reinen spontanen Freiwilligkeit aller Teilnehmer?

Ich hoffe, ja. Aber woher kdnnen wir dabei eigentlich die Zuversicht nehmen, daf? sich wirk-
lich in freier Verstandigung, in wachsender internationaler Verstandigung eine einheitliche
Formel der Verwaltung der Erde durch den Menschen erzielen [aR3t? Doch selbst wenn der
Konsensus erst mal da ist, womit die Hauptsache ja getan ware, selbst dann bleibt noch die
Frage, ob es gelingen wird, zu einem wirklichen Frieden mit der Natur zu kommen. Vielleicht
verhindert es die pure Anzahl der Menschen, vielleicht ist sie schon so gro3 geworden, daf
sich quasi bereits daraus unmégliche Anforderungen an die Natur ergeben. Das wiirde dann
heilRen, dalk die ganze Bevolkerungspolitik — auch in bezug auf das Problem der Vermehrung:
Wie viele Kinder sind erlaubt?, etc. — in die internationale Vereinbarung mit hineingenommen
werden muf.

Um die Antwort auf lhre Frage abzuschliel3en. Ein demokratischer Weg, zu einem globalen
Konsensus zu kommen, ware natlrlich der erwiinschteste. Ich sehe ihn nicht, aber ich sehe
auch keine Alternative. Mit anderen Worten: Man darf doch einen Zustand der Ratlosigkeit
eingestehen, das mul jedenfalls ein ehrlicher Philosoph, finde ich.

Herr Professor Jonas, was bedeutet es fur Sie, angesichts der ja auch in unserem heutigen
Gesprach angesprochenen verstandlichen Furcht vieler Menschen vor der ékologischen Situ-
ation auf unserem Stern Erde, nicht in Resignation und Fatalismus zu verfallen? Wieviel Hoff-
nung birgt Ihr Prinzip Verantwortung in sich?

Es braucht gar keine Hoffnung in sich zu bergen, es birgt eine Pflicht in sich, ndmlich sich
nicht dem Fatalismus zu tberlassen, weil man damit aufgegeben hat und das Schicksal, das ja
doch vermieden werden soll, damit eigentlich nur besiegelt.

Das Denken, das noch eine Chance erspéhen und damit aufrufen kann, etwas zu tun, ist ja
schlielRlich dasselbe méchtige Denken wie das, was uns in die Krise und die unmdgliche Mi-
sere hineingeritten hat. Eben dieses Denken muR fur jene Chance offen bleiben, wenn (ber-
haupt eine Hoffnung sein soll.

Aber damit habe ich nicht gesagt, daB ich die Hoffnung habe, sondern daR ich die Pflicht sehe,
Jonas - Der ethischen Perspektive mul} eine neue Dimension hinzugefiigt werden (DZPh)
8 24.04.2023



sich nicht der Resignation zu Uberlassen.
Das Interview wurde am 16. Juni 1992 geflhrt.

Quelle: Deutsche Zeitschrift fur Philosophie 41 (1993), Heft 1, S. 91-99.

Jonas - Der ethischen Perspektive mul} eine neue Dimension hinzugefiigt werden (DZPh)
9 24.04.2023



