
White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 1 24.03.2023 

Der historische Text als literarisches Kunstwerk 

Von Hayden White 

Eine der Möglichkeiten für eine Forschungsdisziplin, sich über sich selbst Rechenschaft abzu-

legen, besteht in der Betrachtung ihrer eigenen Geschichte. Es ist jedoch schwierig, eine ob-

jektive Geschichte einer Forschungsdisziplin zu erhalten, da der Geschichtsschreiber, ist er 

selbst in dieser Disziplin tätig, meist Anhänger der einen oder anderen ihrer Schulen und von 

daher voreingenommen ist; und übt er selbst nicht diese Disziplin aus, ist es unwahrschein-

lich, daß er die nötige Sachkenntnis für die Unterscheidung von bedeutenden und unbedeuten-

den Ereignissen in der Entwicklung dieses Forschungsgebietes mitbringt. Man könnte meinen, 

daß diese Schwierigkeiten nicht auf dem Gebiete der Geschichte selbst auftreten, aber sie tun 

es durchaus und nicht nur aus den oben genannten Gründen. Um die Geschichte irgendeiner 

Forschungsdisziplin oder gar einer Naturwissenschaft zu schreiben, muß man bereit sein, Fra-

gen über sie zu stellen, wie sie sich nicht in ihrer Praxis stellen. Man muß hinter oder unter 

die Voraussetzungen zu kommen versuchen, die Grundlage für eine bestimmte Forschungs-

richtung sind, und muß diejenigen Fragen stellen, denen man in der Praxis ausweichen kann, 

um herauszufinden, warum diese Forschungsrichtung für die Lösung eben der Probleme ent-

wickelt wurde, die sie charakteristischerweise zu lösen versucht. Das ist das Ziel der Metahis-

torie. Sie stellt sich solche Fragen wie: Welcher Art ist die Struktur eines spezifisch histori-

schen Bewußtseins? Welcher Art ist der erkenntnistheoretische Status historischer Erklärun-

gen im Vergleich zu anderen Arten von Erklärungen, die für das historische Material, mit dem 

sich Historiker für gewöhnlich befassen, gegeben werden könnten? Welches sind die mögli-

chen Formen historischer Darstellung und welches ihre Grundlagen? Welche Geltung können 

historische Darstellungen als Beitrag zu einem gesicherten Wissen von Realität überhaupt und 

zu den Human Wissenschaften im Besonderen für sich behaupten? 

Nun sind viele dieser Fragen im Laufe der letzten fünfundzwanzig Jahre von Philosophen 

durchaus kompetent abgehandelt worden, denen es darum ging, die Beziehungen der Ge-

schichte zu anderen Disziplinen zu bestimmen, vor allem zu den Natur- und Sozialwissen-

schaften, und von Historikern, die gerne den Erfolg ihrer Disziplin in der Erforschung der 

Vergangenheit und der Bestimmung des Verhältnisses dieser Vergangenheit zur Gegenwart 

ermessen wollten. Doch es gibt ein Problem, das weder Philosophen noch Historiker ernsthaft 

in den Blick genommen haben und dem die Literaturtheoretiker nur im Vorbeigehen Auf-

merksamkeit geschenkt haben. Diese Frage hat mit dem Status der historischen Erzählung zu 

tun, betrachtet man sie als rein sprachliches Kunstwerk (verbal artifact), das das Abbild längst 

vergangener Strukturen und Pro-[102]zesse sein will und deshalb weder experimentellen noch 

Beobachtungskontrollen unterworfen ist. Das heißt nicht, daß Historiker und Philosophen es 

versäumt hätten, den wesentlich vorläufigen und kontingenten Charakter historischer Darstel-

lungen und ihre unbegrenzte Revidierbarkeit angesichts neuen Quellenmaterials oder komple-

xerer Konzeptualisierung der Probleme zu bemerken. Eines der Kennzeichen des guten Fach-

historikers ist die Regelmäßigkeit, mit der er seine Leser auf den rein vorläufigen Charakter 

seiner Beschreibungen der Ereignisse, der Handelnden und der Kräfte, die sich in der immer 

unvollständigen historischen Überlieferung finden, aufmerksam macht. Es soll auch nicht be-

hauptet werden, daß Literaturtheoretiker noch nie die Struktur historischer Erzählungen unter-

sucht hätten. Doch im allgemeinen haben sie eine gewisse Abneigung gezeigt, historische Er-

zählungen als das anzusehen, was sie am offensichtlichsten sind: sprachliche Fiktionen (ver-

bal fictions), deren Inhalt ebenso erfunden wie vorgefunden ist und deren Formen mit ihren 

Gegenstücken in der Literatur mehr gemeinsam haben als mit denen in den Wissenschaften. 

Nun ist es klar, daß dieses Ineinssetzen von mythischem und historischem Bewußtsein bei 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 2 24.03.2023 

einigen Historikern Anstoß erregen wird und diejenigen Literaturtheoretiker irritieren wird, 

deren Auffassung von Literatur eine radikale Opposition von Geschichte und Fiktion oder von 

Tatsache und Phantasieprodukt zur Voraussetzung hat. Wie Northrop Frye bemerkt hat: „In 

einem gewissen Sinne ist das Historische das Gegenteil des Mythischen, und dem Historiker 

gegenüber zu behaupten, daß das, was seinem Werk Gestalt gibt, ein Mythos sei, klänge in 

seinen Ohren einigermaßen beleidigend.“ Doch Frye selbst räumt ein, daß „das Schema eines 

Historikers, wenn es einen bestimmten Grad an Umfassenheit erreicht, mythische Gestalt an-

nimmt und sich damit in seiner Struktur dem Dichterischen nähert.“ Er spricht sogar von ver-

schiedenen Arten historischer Mythen: romantischen Mythen, „die auf einer Suche oder einer 

Pilgerreise zu einem Gottesstaat oder einer klassenlosen Gesellschaft gründen“; komischen 

„Mythen von Fortschritt durch Evolution oder Revolution“; tragischen Mythen von „Verfall 

und Untergang wie die Werke Gibbons und Spenglers“; und ironischen „Mythen von Wieder-

kehr oder zufälliger Katastrophe“. Doch Frye scheint von der Annahme auszugehen, daß diese 

Mythen nur bei den Opfern eines, wie man sagen könnte, „dichterischen Trugschlusses“ (po-

etic fallacy) wirksam sind, wie bei Hegel, Marx, Nietzsche, Spengler, Toynbee und Sartre — 

Historiker, deren Faszination für das „konstruktive“ Vermögen des menschlichen Denkens ihr 

Gefühl der Verpflichtung gegenüber den „vorgefundenen“ Fakten ausgelöscht habe. „Der His-

toriker verfährt induktiv“, sagt Frye, „indem er seine Fakten sammelt und versucht, keine an-

deren formbestimmenden Schemata zu verwenden als diejenigen, die er in den Fakten selbst 

sieht oder ehrlich überzeugt ist, in ihnen zu sehen.“ Er gehe nicht „von“ einer „einigenden 

Form“ aus, wie es der Dichter tue, sondern arbeite „darauf hin“; und daraus folge, daß der 

Historiker, wie jeder, der diskursive Prosa schreibe, „an der [103] Wahrheit dessen, was er 

sagt oder an der Adäquatheit seiner sprachlichen Wiedergabe der ihm äußeren Vorlage“ zu 

messen sei, bestehe diese äußere Vorlage in den Handlungen der Menschen in der Vergangen-

heit oder in den eigenen Gedanken des Historikers über diese Handlungen. 

Was Frye sagt, gilt durchaus für das Ideal, das die Geschichtsschreibung seit den Griechen in-

spiriert hat, aber dieses Ideal setzt einen Gegensatz von Mythos und Geschichte voraus, der 

ebenso problematisch wie ehrwürdigen Alters ist. Er kommt Fryes Ansichten sehr entgegen, 

da er ihm erlaubt, das spezifisch „Fiktive“ in dem Zwischenraum zwischen den beiden Begrif-

fen des „Mythischen“ und des „Historischen“ anzusiedeln. Leser von Fryes Analyse der Lite-

raturkritik werden sich daran erinnern, daß nach Frye Fiktionen zum Teil aus Sublimationen 

der archetypischen Mythosstrukturen bestehen. Diese Strukturen werden in das Innere sprach-

licher Kunstwerke so umgesetzt, daß sie als ihre latenten Bedeutungen dienen. Die grundle-

genden Bedeutungen aller Fiktionen, ihr thematischer Gehalt, besteht nach Frye aus den „prä-

generischen Plotstrukturen“ (pregeneric plot structures) oder „mythoi“, die dem Bestand der 

klassischen und jüdisch-christlichen religiösen Literatur entstammen. Nach dieser Theorie 

verstehen wir, warum eine bestimmte Geschichte so endet, wie sie endet, wenn wir den arche-

typischen Mythos oder die prägenerische Plotstruktur, für die die Geschichte ein Beispiel ist, 

identifiziert haben. Und wir begreifen, „worum es in einer Geschichte geht“, wenn wir ihr 

Thema erkannt haben (Fryes Übersetzung von dianoia), das sie zu einer „Parabel oder veran-

schaulichenden Fabel“ macht. „Jedes Werk der Literatur“, so betont Frye, „besitzt einen fikti-

onalen und einen thematischen Aspekt“, doch je mehr wir uns von der „fiktionalen Projek-

tion“ entfernen in Richtung auf die explizite Formulierung des Themas, desto mehr nimmt das 

Schreiben die Form „direkter Anrede oder unmittelbar diskursiver Literatur“ an „und hört auf, 

Literatur zu sein“. Und nach Fryes Ansicht gehört die Geschichte (oder zumindest „eigentli-

che Geschichte“), wie wir gesehen haben, zur Kategorie der „diskursiven Literatur“, so daß, 

wenn das fiktionale Element — oder die mythische Plotstruktur — in ihr deutlich enthalten 

ist, sie überhaupt aufhört, Geschichte zu sein und zu einer Bastardgattung wird, das Produkt 

einer unheiligen, wenn auch nicht unnatürlichen Allianz von Geschichte und Dichtung. 

Dennoch, so möchte ich behaupten, beziehen Geschichtswerke einen Teil ihrer 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 3 24.03.2023 

Erklärungswirkung (explanatory effect) daraus, daß es ihnen gelingt, aus bloßen Chroniken 

Geschichten (stories) zu machen; und Geschichten (stories) werden ihrerseits aus Chroniken 

mithilfe eines Verfahrens gemacht, das ich an anderer Stelle als „emplotment“ (Verleihung 

einer Plotstruktur) bezeichnet habe. Unter „emplotment“ verstehe ich einfach die Kodierung 

der in der Chronik enthaltenen Fakten als Bestandteile bestimmter Arten von Plotstrukturen, 

in eben der Weise, wie es Frye für die „Fiktionen“ allgemein behauptet hat. 

Der späte Collingwood betonte, daß der Historiker vornehmlich ein Ge-[104]schichtenerzäh-

ler sei, und behauptete, daß Geschichtsbewußtsein sich in der Fähigkeit zeige, eine plausible 

Geschichte aus einer ungesonderten Masse von Fakten, die in ihrer unverarbeiteten Form 

überhaupt keinen Sinn ergäben, zu machen. Bei ihren Bemühungen, der historischen Überlie-

ferung Sinn zu verleihen, die bruchstückhaft und immer unvollständig ist, müßten sich die 

Historiker der, wie es Collingwood nannte, „konstruktiven Einbildungskraft“ bedienen, die 

dem Historiker wie dem erfahrenen Detektiv sage, was „der Fall gewesen sein muß“ aufgrund 

des zur Verfügung stehenden Quellenmaterials und der formalen Eigenschaften, die es für 

denjenigen, der die richtigen Fragen an es zu stellen imstande sei, erkennen lasse. Diese kon-

struktive Einbildungskraft funktioniert in annähernd derselben Weise, wie Kant es von der rei-

nen Einbildungskraft annahm, die, auch wenn wir nicht beide Seiten einer Tischplatte zu-

gleich sehen können, uns sagt, daß wir sicher sein können, daß sie, wenn sie eine Seite hat, 

auch zwei Seiten haben muß, da der bloße Begriff der einen Seite mindestens eine andere not-

wendig impliziert. Collingwood behauptete, daß die Historiker an ihre Quellen mit einem 

Sinn für die möglichen Formen, die verschiedenen Arten von erkennbar menschlichen Situati-

onen annehmen können, herangehen. Er bezeichnete diesen Sinn als das Gespür für die im 

Quellenmaterial enthaltene „Geschichte“ (story) oder für die unter der „oberflächlichen“ Ge-

schichte liegende oder hinter ihr versteckte „wahre“ Geschichte. Und er folgerte, daß Histori-

ker plausible Erklärungen für bestimmte Mengen von historischem Quellenmaterial geben, 

wenn es ihnen gelingt, die Geschichte (story) oder den Komplex von Geschichten, der impli-

zit in ihnen enthalten ist, zu entdecken. 

Was Collingwood übersah, war die Tatsache, daß eine gegebene Menge von zufällig überlie-

ferten Ereignissen niemals für sich selbst eine Geschichte darstellen kann; das äußerste, was 

sie einem Historiker bieten kann, sind die Elemente einer Geschichte. Die Ereignisse werden 

zu einer Geschichte gemacht durch das Weglassen oder die Unterordnung bestimmter Ereig-

nisse und die Hervorhebung anderer, durch Beschreibung, motivische Wiederholung, Wechsel 

in Ton und Perspektive, durch alternative Beschreibungsverfahren und ähnlichem — kurz mit 

Hilfe all der Verfahren, die wir normalerweise beim Aufbau einer Plotstruktur eines Romans 

oder eines Dramas erwarten. So ist zum Beispiel kein historisches Ereignis an sich tragisch; 

man kann es nur so sehen aus einer bestimmten Perspektive oder vom Kontext einer struktu-

rierten Folge von Ereignissen her, innerhalb derer es als ein Element einen herausragenden 

Platz einnimmt. Denn was sich in der Geschichtsschreibung aus der einen Perspektive als tra-

gisch ausnimmt, stellt sich aus einer anderen Perspektive als komisch dar, so wie in der Ge-

sellschaft das, was vom Standpunkt der einen Klasse als tragisch, vom Standpunkt einer ande-

ren Klasse nur als Farce erscheint, wie das Marx für den Achzehnten Brumaire zu zeigen be-

absichtigte. Als potentielle Elemente einer Geschichte betrachtet sind historische Ereignisse 

wertneutral. Ob sie ihren Platz am Ende in einer tragischen, komischen, romantischen oder 

ironischen Ge-[105]schichte (story) finden — um Fryes Kategorien zu verwenden —, hängt 

von der Entscheidung des Historikers ab, sie entsprechend den Erfordernissen der einen Plos-

truktur oder des einen Mythos statt eines anderen anzuordnen. Dieselben Ereignisse können 

als Komponenten einer Geschichte dienen, die entweder tragisch oder komisch ist, je nach-

dem, welche Plotstruktur der Historiker gewählt hat, die er für die Anordnung derartiger Er-

eignisse am angemessensten hält, damit aus ihnen eine verständliche Geschichte entsteht. 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 4 24.03.2023 

Mithin ist das, was der Historiker zu seiner Untersuchung der historischen Überlieferung mit-

bringt, eine Vorstellung von den Anordnungstypen (types of configuration) von Ereignissen, 

die von den Lesern, für die er schreibt, als Geschichten erkennbar sind. Natürlich kann ihm 

das auch mißlingen. Ich nehme nicht an, daß irgendjemand die Plotstruktur einer Komödie für 

das Leben von J. F. Kennedy akzeptieren würde, doch ob es eine romantische, tragische oder 

satirische Plotstruktur erhalten sollte, ist eine offene Frage. Entscheidend ist, daß die meisten 

historischen Ereignisfolgen verschiedene Arten von Plotstrukturen erhalten können, so daß 

sich daraus verschiedene Interpretationen jener Ereignisse ergeben und ihnen verschiedene 

Bedeutungen verliehen werden. Was etwa Michelet in seiner großen Geschichte der Französi-

schen Revolution als ein Drama romantischer Transzendenz aufbaute, strukturierte Tocque-

ville als ironische Tragödie. Weder vom einen noch vom anderen kann behauptet werden, er 

habe eine größere Kenntnis der in der Überlieferung enthaltenen „Fakten“ besessen; sie hatten 

einfach verschiedene Vorstellungen von der Art der Geschichte, die den ihnen bekannten Fak-

ten am besten entsprechen würde. Man sollte auch nicht meinen, daß sie deshalb verschiedene 

Geschichten von der Revolution erzählen, weil sie verschiedene Arten von Fakten, politische 

einerseits und soziale andererseits entdeckt hätten. Sie wählten verschiedene Arten von Fakten 

aus, weil sie verschiedenartige Geschichten erzählen wollten. Doch warum erschienen diese 

alternativen, um nicht zu sagen einander ausschließenden Darstellungen der im wesentlich 

identischen Ereignisfolge ihrem jeweiligen Publikum in gleichem Maße plausibel? Einfach 

deshalb, weil die Historiker mit ihren Lesern bestimmte vorgängige Vorstellungen darüber 

teilten, welche Plotstruktur der Revolution verliehen werden könnte, entsprechend bestimmter 

Erfordernisse, die im großen und ganzen extrahistorisch, ideologisch, ästhetisch oder my-

thisch waren. 

Collingwood bemerkte einmal, daß man niemals jemandem eine Tragödie erklären könne, der 

nicht schon mit derartigen Situationen, die man in unserer Kultur als „tragisch“ versteht, ver-

traut ist. Jeder, der einmal eines von jenen Überblicksseminaren, die sich „Die Kultur des 

Abendlandes“ oder „Einführung in die Klassiker der abendländischen Kultur“ nennen, belegt 

oder gelehrt hat, wird wissen, was Collingwood meinte. Hat man nicht eine gewisse Vorstel-

lung von den Gattungsmerkmalen tragischer, komischer, romantischer oder ironischer Situati-

onen, wird man sie nicht als solche erkennen können, wenn man sie in einem literarischen 

Text antrifft. Doch historische Situationen [106] besitzen nicht immanente Bedeutungen wie 

literarische Texte. Historische Situationen sind nicht in sich tragisch, komisch oder roman-

tisch. Sie mögen allesamt in sich ironisch sein, doch ihnen muß nicht diese Art von Plotstruk-

tur verliehen werden. Um eine tragische Situation in eine komische zu verwandeln, braucht 

der Historiker nur seine Perspektive zu wechseln oder die Reichweite seines Blicks zu ändern. 

Jedenfalls halten wir Situationen nur deshalb für tragisch oder komisch, weil diese Konzepte 

Teil unseres allgemeinen kulturellen und insbesondere literarischen Erbes ist. Wie eine be-

stimmte historische Situation anzuordnen ist, hängt von der Geschicklichkeit des Historikers 

ab, mit der er eine bestimmte Plotstruktur und eine bestimmte Menge von historischen Ereig-

nissen, der er eine bestimmte Bedeutung verleihen will, einander anpaßt. Das ist im wesentli-

chen ein literarisches, d. h. fiktionsbildendes Verfahren. Eine derartige Kennzeichnung tut 

dem Status der historischen Erzählung als eine Art von Erkenntnisleistung keinerlei Abbruch. 

Denn nicht nur sind die prägenerischen Plotstrukturen, mit denen Ereignisfolgen als Ge-

schichten konstituiert werden können, in ihrer Zahl begrenzt, wie das Frye und andere Vertre-

ter der Archetypentheorie behaupteten; auch die Kodierung von Ereignissen entsprechend sol-

chen Plotstrukturen stellt eine der Möglichkeiten einer Kultur dar, sowohl der persönlichen als 

auch der öffentlichen Vergangenheit Sinn zu verleihen. 

Wir können uns Ereignisfolgen auf mehrfache Weise erklären. Eine Möglichkeit ist die, die 

Ereignisse den Kausalgesetzen, die ihre Verkettung bestimmt haben mögen, zu subsumieren, 

damit sich eben jene besondere Anordnung ergibt, die die Ereignisse anzunehmen scheinen, 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 5 24.03.2023 

wenn man sie als „Wirkungen“ mechanistischer Kräfte betrachtet. Das ist die Möglichkeit der 

(natur-) wissenschaftlichen Erklärung. Eine andere Weise, einer Folge von Ereignissen Sinn 

zu verleihen, die so wie sie sich darbieten, fremd, rätselhaft oder geheimnisvoll erscheinen, 

besteht darin, sie entsprechend den kulturell zur Verfügung stehenden Kategorien wie etwa 

metaphysische Konzepte, religiöse Glaubensauffassungen oder Formen von Geschichten 

(story forms) zu kodieren. Die angestrebte Wirkung solcher Kodierungen ist es, das Unver-

traute vertraut zu machen; und im allgemeinen ist das die Erklärungsweise der Geschichts-

schreibung, deren „Daten“ immer zunächst fremd, um nicht zusagen exotisch sind, einfach 

aufgrund ihrer zeitlichen Distanz zu uns und der Tatsache, daß sie einer Lebensform entstam-

men, die sich von der unseren unterscheidet. 

Der Historiker teilt mit seinen Lesern allgemeine Vorstellungen von den Formen, die signifi-

kante menschliche Situationen annehmen müssen, aufgrund dessen, daß er an den spezifi-

schen Prozessen der Sinnstiftung (sense-making) teilhat, die ihn als Mitglied einer bestimmten 

Kulturgemeinschaft ausweisen. Im Laufe der Untersuchung eines bestimmten Komplexes von 

Ereignissen erkennt der Historiker nach und nach die mögliche Form der Geschichte (story 

form), die solche Ereignisse ergeben können. In seiner erzählenden Darstellung dessen, wie 

diese Ereignisfolge eben die Gestalt annahm, die er als ihr innewohnend erkennt, ver-

[107]leiht er seiner Darstellung eine bestimmte Plotstruktur, die sie zu einer Geschichte von 

ganz bestimmter Art (story of a particular kind) werden läßt. Der Leser erkennt nach und nach 

im Verlaufe seiner Lektüre dieser Darstellung der Ereignisse durch den Historiker, daß die 

Geschichte, die er liest, von der einen und nicht von der anderen Art ist: je nachdem Roman-

ze, Tragödie, Komödie, Satire, Epos oder was auch immer. Und wenn er die Klasse oder den 

Typ der von ihm gelesenen Geschichte erkannt hat, stellt sich bei ihm die Wirkung ein, daß 

ihm die Ereignisse in der Geschichte als erklärt erscheinen; er ist dann nicht nur der Geschich-

te erfolgreich gefolgt, er hat auch begriffen, worum es ihr geht, hat sie verstanden. Die ur-

sprüngliche Fremdheit, das Geheimnisvolle oder Exotische der Ereignisse ist aufgehoben, und 

sie nehmen eine vertraute Gestalt an, nicht im Detail, aber in ihrer Funktion als Elemente ei-

ner vertrauten Art von Anordnung (configuration). Sie werden dadurch verstehbar gemacht, 

daß sie den Kategorien der Plotstruktur subsumiert werden, in der sie als Geschichte bestimm-

ter Art kodiert sind. Sie werden nicht allein deshalb vertraut, weil nun der Leser mehr Infor-

mation über die Ereignisse besitzt, sondern auch weil ihm gezeigt worden ist, wie die Fakten 

einem Ikon (icon) eines verstehbaren abgeschlossenen Prozesses entsprechen, einer Plotstruk-

tur, mit der er als Teil seines kulturellen Erbes vertraut ist. 

Das ist nicht unähnlich dem, was in der Psychotherapie geschieht oder geschehen soll. Die 

Folgen von Ereignissen in der Vergangenheit des Patienten, die die vermutete Ursache seines 

sich im neurotischen Syndrom manifestierenden Leidens sind, sind ihm unvertraut, fremd, ge-

heimnisvoll und bedrohlich geworden und haben eine Bedeutung angenommen, die er weder 

anerkennen noch erfolgreich zurückweisen kann. Nicht daß der Patient nicht wüßte, welches 

jene Ereignisse sind, ihm nicht die Fakten bekannt wären; denn wenn er nicht in einem gewis-

sen Sinne die Fakten kennen würde, wäre er nicht imstande, sie zu erkennen und zu verdrän-

gen, wann immer sie in seinem Bewußtsein auftauchen. Im Gegenteil, er kennt sie nur allzu 

gut. Ja, er kennt sie so gut, daß er permanent mit ihnen lebt, und zwar so, daß es ihm unmög-

lich wird, irgendwelche weiteren Fakten anders als im Lichte jener Ereignisfolge zu sehen, die 

seine Wahrnehmung der Welt prägt. Wir könnten sagen, daß nach der psychoanalytischen 

Theorie der Patient diese Ereignisse mit einem Plot überstrukturiert hat (overemplot), sie mit 

einer so intensiven Bedeutung befrachtet hat, daß sie, ob real oder nur phantasiert, weiterhin 

seine Wahrnehmungen und Reaktionen auf die Welt prägen, lange nachdem sie „vergangene 

Geschichte“ hätten werden sollen. Das Problem des Therapeuten besteht also nicht darin, dem 

Patienten die „wirklichen Tatsachen“ des Sachverhaltes entgegenzuhalten, die „Wahrheit“ im 

Gegensatz zur „Phantasie“, die ihn verfolgt. Seine Aufgabe ist es auch nicht, dem Patienten 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 6 24.03.2023 

einen Schnellkurs in psychoanalytischer Theorie zu geben, mit dem er ihn über den wahren 

Charakter seines Leidens aufklärte, indem er es als Ausdruck irgendeines „Komplexes“ klas-

sifizierte. Das mag der Analytiker tun, [108] wenn er den Fall des Patienten Dritten schildert, 

insbesondere einem anderen Analytiker. Doch die psychoanalytische Theorie erkennt, daß der 

Patient beiden Verfahren in der gleichen Weise Widerstand entgegenbringen wird, wie er ge-

gen das Eindringen der traumatisierten Erinnerungsspuren in das Bewußtsein in der Form, 

wie er sie zwanghaft erinnert, Widerstand leistet. Das Problem besteht darin, den Patienten 

dahin zu bringen, seiner gesamten Lebensgeschichte eine neue „Plotstruktur“ zu verleihen (to 

reemplot), so daß sich der Sinn (meaning) jener Ereignisse für ihn und ihre Bedeutung (signi-

ficance) für die Ökonomie der gesamten Folge von Ereignissen, die sein Leben ausmacht, än-

dert. So gesehen ist der therapeutische Prozeß eine Übung im Wiedervertrautmachen von Er-

eignissen, die unvertraut geworden sind, der Lebensgeschichte des Patienten entfremdet wor-

den sind aufgrund ihrer Überdeterminierung als kausale Kräfte. Und wir könnten sagen, daß 

die Ereignisse enttraumatisiert werden, indem sie aus der Plotstruktur, in der sie einen domi-

nanten Platz einnehmen, herausgenommen und in eine andere eingefügt werden, in der sie 

eine untergeordnete oder einfach normale Funktion als Elemente eines mit allen anderen Men-

schen gemeinsamen Lebens erhalten. 

Mir geht es nun nicht darum, die Analogie von Psychotherapie und Geschichtsschreibung zu 

forcieren; ich benütze das Beispiel lediglich dazu, einen Aspekt der fiktionalen Komponente 

historischer Erzählungen zu veranschaulichen. Historiker versuchen, uns Ereignisse wieder 

vertraut zu machen, die entweder durch Zufall, Nachlässigkeit oder Verdrängung in Verges-

senheit geraten sind. Überdies haben die größten Geschichtsschreiber sich immer mit solchen 

Ereignissen in der Geschichte ihrer Kultur befaßt, die „traumatischen“ Charakter besassen und 

deren Sinn entweder problematisch oder in ihrer noch vorhandenen Bedeutung für das aktu-

elle Leben überdeterminiert worden sind, Ereignisse wie Revolutionen, Bürgerkriege, lang-

fristige Prozesse wie Industrialisierung und Verstädterung oder Institutionen, die ihre ur-

sprüngliche Funktion in einer Gesellschaft verloren haben, aber weiterhin eine wichtige Rolle 

im aktuellen gesellschaftlichen Zusammenhang spielen. Indem Historiker untersuchen, auf 

welche Weise solche Strukturen sich herausgebildet und entwickelt haben, machen Historiker 

sie wieder vertraut, nicht nur dadurch, daß sie mehr Information über sie liefern, sondern auch 

dadurch, daß sie zeigen, wie ihre jeweilige Entwicklung dem einen oder anderen der Ge-

schichtentypen (story types) entspricht, die wir konventionellerweise bemühen, um unseren 

eigenen Lebensgeschichten Sinn zu verleihen. 

Wenn nun dies in irgendeiner Weise eine plausible Beschreibung der Erklärungswirkung his-

torischer Erzählungen ist, dann sagt dies uns etwas Wichtiges über den mimetischen Aspekt 

historischer Erzählungen. Es wird gemeinhin behauptet — wie Frye sagte —, daß eine Ge-

schichtsdarstellung (history) ein sprachliches Modell einer Folge von Ereignissen sei, die au-

ßerhalb des Bewußtseins des Historikers existiere. Aber es ist falsch, eine Geschichtsdarstel-

lung [109] als ein Modell ähnlich einem maßstabsgetreuen Modell eines Flugzeugs oder eines 

Schiffs, einer Landkarte oder einer Photographie aufzufassen. Denn wir können die Adäquat-

heit dieser letzteren Art von Modell nachprüfen, indem wir hingehen und uns das Original an-

sehen und unter Anwendung der notwendigen Übersetzungsregeln sehen, inwieweit es dem 

Modell tatsächlich gelungen ist, Aspekte des Originals wiederzugeben. Doch historische 

Strukturen und Prozesse sind nicht wie diese Originale, wir können nicht hingehen und sie an-

sehen, um festzustellen, ob der Historiker sie in seiner Erzählung adäquat wiedergegeben hat. 

Und das sollte auch gar nicht unser Bestreben sein, selbst wenn wir dies könnten; denn 

schließlich war es gerade die Fremdheit des Originals, wie es sich in den Quellen darbot, die 

allererst den Historiker dazu veranlaßte, ein Modell von ihm zu erstellen. Wenn der Historiker 

nur dies für uns täte, wären wir wohl in derselben Situation wie der Patient, dessen Analytiker 

ihm lediglich, auf der Grundlage von Gesprächen mit seinen Eltern, Geschwistern und 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 7 24.03.2023 

Freunden aus der Kindheit, sagte, welches die „wahren Tatsachen“ seiner frühen Lebensjahre 

seien. Wir hätten keinerlei Grund zu glauben, daß damit irgendetwas uns erklärt worden wäre. 

Diese Überlegung führt mich zu der Annahme, daß historische Erzählungen nicht nur Modelle 

vergangener Ereignisse und Prozesse sind, sondern auch metaphorische Behauptungen, die 

eine Beziehung der Ähnlichkeit behaupten zwischen solchen Ereignissen und Prozessen und 

den Typen von Geschichten (story types), die wir konventionellerweise dafür benützen, den 

Ereignissen unseres Lebens kulturell sanktionierte Bedeutung zu verleihen. Rein formal gese-

hen, ist eine historische Erzählung nicht nur eine Reproduktion der darin berichteten Ereig-

nisse, sondern auch ein Komplex von Symbolen, der uns Anweisungen gibt, wie wir ein Ikon 

(icon) der Struktur dieser Ereignisse in unserer literarischen Tradition finden können. 

Ich stütze mich hier natürlich auf die Unterscheidung von Zeichen, Symbol und Ikon, wie sie 

C. S. Peirce in seiner Sprachphilosophie entwickelt hat. Ich glaube, daß uns diese Unterschei-

dung helfen wird zu verstehen, was in allen angeblich realistischen Darstellungen der Welt 

fiktiv und was realistisch in allen offenkundig fiktiven Darstellungen ist. Sie hilft uns, kurz 

gesagt, die Frage zu beantworten, wovon historische Darstellungen Darstellungen sind. Mir 

scheint, daß wir von Geschichtsdarstellungen das sagen müssen, was Frye nur für die Dich-

tung oder die Geschichtsphilosophie gelten läßt, nämlich, daß die historische Erzählung als 

Zeichensystem betrachtet gleichzeitig in zwei Richtungen weist: in Richtung auf die Ereig-

nisse, die von der Erzählung beschrieben werden, und in Richtung auf den Typ von Ge-

schichte oder Mythos, den der Historiker als ein Ikon der Struktur der Ereignisse gewählt hat. 

Die Erzählung selbst ist nicht das Ikon; sie beschreibt vielmehr Ereignisse der historischen 

Überlieferung so, daß der Leser erkennt, was er als Ikon der Ereignisse zu nehmen hat, damit 

diese ihm „vertraut“ werden. Die historische Erzählung vermittelt so zwischen den darin be-

richteten Er-[110]eignissen einerseits und den prägenerisdien Plotstrukturen andererseits, die 

konventionellerweise in unserer Kultur verwendet werden, um unvertrauten Ereignissen und 

Situationen Sinn zu verleihen. 

Das Umgehen der Konsequenzen, die sich aus dem fiktiven Charakter der historischen Erzäh-

lung ergeben, ist teilweise eine Folge der Brauchbarkeit des Begriffs „Geschichte“ (history) 

für die Definition anderer Diskurstypen. Die „Geschichte“ kann man der „Wissenschaft“ ge-

genüberstellen aufgrund ihres Mangels an begrifflicher Strenge und ihrer Unfähigkeit, zu ei-

ner Art von allgemeingültigen Gesetzen zu gelangen, um die die Wissenschaften sich typi-

scherweise bemühen. In ähnlicher Weise kann man die „Geschichte“ der Literatur gegenüber-

stellen aufgrund ihres Interesses für das Faktische statt das „Mögliche“, das angeblich der 

Darstellungsgegenstand „literarischer“ Werke ist. So hat die Geschichte innerhalb einer lan-

gen und bedeutenden literaturkritischen Tradition, die sich bemühte festzustellen, was „wirk-

lich“ und was „Phantasie“ im Roman sei, als eine Art Archetypus des „realistischen“ Pols der 

Darstellung gedient. Ich denke dabei an Frye, Auerbach, Booth, Scholes und Kellog und an-

dere. Es ist auch für Literaturtheoretiker nicht ungewöhnlich, daß sie, wenn sie über den 

„Kontext“ eines literarischen Werkes sprechen, annehmen, dieser Kontext — das „historische 

Milieu“ — besitze eine Konkretheit und Zugänglichkeit, die das Werk selbst niemals haben 

könne, als ob es leichter sei, die Wirklichkeit einer vergangenen Welt, die aus tausend histori-

schen Quellen zusammengesetzt wurde, zu erkennen, als die Tiefen eines einzelnen literari-

schen Werks, das dem jeweiligen Literaturwissenschaftler zur Analyse vorliegt, auszuloten. 

Doch die angebliche Konkretheit und Zugänglichkeit historischer Milieus, die Kontexte der 

Texte, die die Literaturwissenschaftler untersuchen, sind selbst Produkte des fiktiven Vermö-

gens der Historiker, die diese Kontexte untersucht haben. Die historischen Quellen sind nicht 

weniger intransparent als die Texte, die der Literaturwissenschaftler untersucht. Und auch die 

Welt, die diese Dokumente darstellen, ist nicht zugänglicher. Das eine ist nicht mehr „gege-

ben“ als das andere. Ja, die Intransparenz der in den Quellen vorgestellten Welt wird durch die 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 8 24.03.2023 

historischen Erzählungen, wenn irgendetwas, dann nur verstärkt. Jedes neue Geschichtswerk 

erhöht nur die Zahl der möglichen Texte, die zu interpretieren sind, wenn von einem gegebe-

nen historischen Milieu ein vollständiges und genaues Bild getreu gezeichnet werden soll. Die 

Beziehung zwischen der zu analysierenden Vergangenheit und den historischen Werken, die 

aufgrund der Untersuchung der Quellen entstehen, ist paradox; je mehr wir über die Vergan-

genheit wissen, desto schwieriger wird es, über sie allgemeine Aussagen zu machen. 

Doch wenn die Zunahme unseres Wissens von der Vergangenheit es schwieriger macht, allge-

meine Aussagen über sie zu machen, sollte dies es uns leichter machen, über die Formen, in 

denen uns dieses Wissen weitergegeben wird, allgemeine Aussagen zu machen. Unser Wissen 

von der Vergangenheit mag immer mehr zunehmen, unser Verständnis von ihr tut dies den-

noch nicht. Auch unser [111] Verständnis der Vergangenheit entwickelt sich nicht in Form 

von revolutionären Durchbrüchen, wie wir das mit der Entwicklung der Naturwissenschaften 

assoziieren. Wie bei der Literatur entwickelt sich die Geschichte weiter durch das Entstehen 

von Klassikern, deren Beschaffenheit es unmöglich macht, sie zu falsifizieren oder zu negie-

ren in der Weise, wie das bei den wichtigsten Begriffsschemata der (Natur-)wissenschaften 

geschieht. Und es ist ihre Nichtwiderlegbarkeit, die den wesentlich literarischen Charakter 

historischer Klassiker beweist. Es gibt etwas im historischen Meisterwerk, das nicht falsifi-

zierbar ist, und dieses nicht falsifizierbare Element ist seine Form, eine Form, die seine Fik-

tion ist. 

Es wird oft vergessen oder, wenn daran gedacht wird, bestritten, daß keine gegebene Folge 

von Ereignissen, die durch die historische Überlieferung belegt ist, eine offenkundig abge-

schlossene und vollständige Geschichte (story) enthält. Das gilt ebenso für die Ereignisse, die 

das Leben eines Einzelnen ausmachen, wie für eine Institution, eine Nation oder ein ganzes 

Volk. Wir leben nicht Geschichten (stories), auch wenn wir unserem Leben dadurch Sinn ver-

leihen, daß wir ihm nachträglich die Form einer Geschichte verleihen. Und ebenso ist es mit 

Völkern oder ganzen Kulturen. In einem Aufsatz über den „mythischen“ Charakter der Ge-

schichtsschreibung bemerkt Lévi-Strauss, welche Überraschung der Besucher von einem an-

deren Planeten angesichts der Tausenden von Geschichtswerken empfinden würde, die über 

die Französische Revolution geschrieben worden sind, und daß in diesen Werken „bestimmte 

Ereignisse nicht immer aufgeführt oder verworfen werden und daß die, über die mehrere Au-

toren berichten, in unterschiedlicher Beleuchtung erscheinen. Und doch beziehen sich diese 

Varianten auf ein und dasselbe Land, auf dieselbe Epoche, dieselben Geschehnisse, deren Re-

alität sich auf allen Ebenen einer zerblätternder Struktur zerstreut.“ Und er fährt fort mit der 

Behauptung, daß das Gültigkeitskriterium, mit dem historische Darstellungen beurteilt werden 

könnten, nicht von ihren „Elementen“, d. h. von ihrem angeblichen faktischen Gehalt abhän-

gen könne. Im Gegenteil, bemerkt er, „isoliert verfolgt würde sich ein jedes Element als unbe-

greifbar herausstellen. Aber zumindest einige von ihnen nehmen Gestalt an aufgrund der Tat-

sache, daß sie sich in eine Serie integrieren lassen, deren Termini gemäß der allgemeinen Ko-

härenz dieser Serie mehr oder weniger an Glaubwürdigkeit gewinnen.“ Doch diese „Kohärenz 

der Serie“ kann nicht die Kohärenz der chronologischen Serie sein, jener Sequenz von „Fak-

ten“, die zu der zeitlichen Ordnung ihres ursprünglichen Geschehens organisiert sind. Denn 

die „Chronik“ der Ereignisse, aus der der Historiker seine Geschichte dessen, „wie es wirklich 

gewesen ist“, gestaltet, liegt schon kodiert vor. Es gibt „heiße“ und „kalte“ Chronologien, 

Chronologien, in denen mehr oder weniger Daten in einer vollständigen Chronik des Gesche-

henen Berücksichtigung verlangen. Zudem werden uns die Daten selbst schon als zu Daten-

klassen gruppiert überliefert, Klassen, die konstitutiv sind für angebliche Bereiche des histori-

schen Forschungsgebietes, Bereiche, die dem Historiker als Probleme zur [112] Lösung auf-

gegeben sind, wenn er eine vollständige und kulturell zu verantwortende Darstellung der Ver-

gangenheit leisten will. 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 9 24.03.2023 

All dies bedeutet für Lévi-Strauss, daß, wenn es darum geht, eine umfassende Darstellung der 

verschiedenen Bereiche der historischen Überlieferung in Form einer Geschichte (story) auf-

zuarbeiten, die „angeblichen historischen Kontinuitäten“, die der Historiker in der Überliefe-

rung zu finden behauptet, „nur mittels trügerischer Einzeichnungen“, die der Historiker der 

Überlieferung einschreibt, hergestellt werden können. Diese „trügerischen Einzeichnungen“ 

sind seiner Ansicht nach das Produkt von „Abstraktion“ und ein Mittel, der „Drohung eines 

unendlichen Regresses“ zu entkommen, der immer im Innern jeder komplexen Menge von 

historischen „Fakten“ lauert. Wir können, so betont Lévi-Strauss, eine verstehbare Geschichte 

(story) von der Vergangenheit nur konstruieren, indem wir uns entscheiden, einen oder meh-

rere Bereiche von Fakten, die sich zur Einbeziehung in unsere Darstellungen anbieten, „aufzu-

geben“. Unsere Erklärungen historischer Strukturen und Prozesse sind daher mehr von dem 

bestimmt, was wir in unseren Darstellungen weglassen, als von dem, was wir hineinnehmen. 

Denn gerade in dieser skrupellosen Fähigkeit, bestimmte Fakten auszuschließen, um andere 

zu Bestandteilen verstehbarer Geschichten zu machen, gerade darin zeigt der Historiker sein 

Gespür wie auch sein Verständnis. Der „Gesamtzusammenhang“ irgendeiner gegebenen „Se-

rie“ von historischen Fakten ist die Kohärenz einer Geschichte (story), doch die Kohärenz 

wird nur dadurch erreicht, daß die „Fakten“ auf die Erfordernisse der Geschichtenform (story 

form) zugeschnitten werden. Und so folgert Lévi-Strauss: „Trotz der ebenso verdienstvollen 

wie unerläßlichen Anstrengungen, die sie unternimmt, um zu einer anderen Bedingung zu ge-

langen, wird eine scharfblickende Geschichtswissenschaft zugeben, daß sie niemals völlig der 

Natur des Mythos entgeht.“ 

Es ist diese vermittelnde Funktion, die es uns erlaubt, von einer historischen Erzählung als 

fortgesetzter Metapher zu sprechen. Als eine symbolische Struktur reproduziert die histori-

sche Erzählung nicht die Ereignisse, die sie beschreibt; sie sagt uns, in welcher Richtung wir 

über die Ereignisse denken sollen und lädt unser Nachdenken über diese Geschehnisse mit 

verschiedenen emotionalen Valenzen auf. Die historische Erzählung bildet nicht die Dinge ab, 

auf die sie verweist; sie ruft die Bilder von Dingen, auf die sie verweist, ins Bewußtsein, in 

derselben Weise, wie es eine Metapher tut. Wenn ein gegebenes Zusammentreffen von Ereig-

nissen die Plotstruktur einer Tragödie erhält, bedeutet das einfach, daß der Historiker die Er-

eignisse so beschrieben hat, daß sie uns an die Form von Fiktion erinnern, die wir mit dem 

Begriff des „Tragischen“ verbinden. Richtig verstanden sollten Geschichtswerke niemals als 

eindeutige Zeichen der Ereignisse, von denen sie berichten, gelesen werden, sondern vielmehr 

als symbolische Strukturen, als fortgesetzte Metaphern, die die in ihnen berichteten Ereignisse 

mit einer bestimmten Form, mit der wir in unserer literarischen Kultur schon vertraut sind, 

„vergleichen“. [113] 

Vielleicht sollte ich kurz erklären, was mit den symbolischen und ikonischen Aspekten einer 

Metapher gemeint ist. Die abgedroschene Wendung „My love, a rose“ soll offensichtlich nicht 

so verstanden werden, daß sie behauptete, die Geliebte sei tatsächlich eine Rose. Sie will nicht 

einmal behaupten, die Geliebte besitze die spezifischen Eigenschaften einer Rose — d. h. daß 

die Geliebte rot, gelb, orange oder schwarz sei, eine Pflanze sei, Dornen habe, Sonnenlicht 

brauche, regelmäßig mit einem Pflanzenschutzmittel bespritzt werden sollte usw. Sie will 

vielmehr als Verweis darauf verstanden werden, daß die Geliebte diejenigen Qualitäten mit 

der Rose gemeinsam hat, für die diese im üblichen Sprachgebrauch der abendländischen Kul-

tur zum Symbol geworden ist. Das heißt, als Aussage betrachtet, gibt die Metapher Anweisun-

gen, eine Einheit zu finden, die die Vorstellungsbilder evoziert, die mit Geliebten und Rosen 

gleichermaßen in unserer Kultur assoziiert werden. Die Metapher bildet nicht die Sache, die 

sie beschreiben will, ab, sie gibt Anweisungen dafür, diejenige Folge von Bildern zu finden, 

die mit jener Sache assoziiert werden soll. Sie funktioniert eher wie ein Symbol als wie ein 

Zeichen, d. h. daß sie uns weder eine Beschreibung oder ein Ikon des Dinges, das sie darstellt, 

gibt, als vielmehr uns sagt, welche Bilder wir in unserer kulturell kodierten Erfahrung 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 10 24.03.2023 

aufrufen müssen, um festzustellen, wie wir gegenüber dem dargestellten Gegenstand empfin-

den sollen. 

Dasselbe gilt für die historischen Erzählungen. Ihnen gelingt es, über irgendein Verstehen hin-

aus, das sie durch die Berufung auf mutmaßliche kausale Gesetze ermöglichen, den Folgen 

vergangener Ereignisse dadurch Bedeutung zu verleihen, daß sie die metaphorischen Ähnlich-

keiten zwischen Folgen von realen Ereignissen und den konventionellen Strukturen unserer 

Fiktion ausnutzen. Allein durch die Konstitution einer Folge von Ereignissen zu einer versteh-

baren Geschichte, lädt der Historiker jene Ereignisse mit der symbolischen Bedeutung einer 

verstehbaren Plotstruktur auf. Historiker mögen nicht gerne von ihren Werken als Umsetzun-

gen von Tatsachen in Fiktionen denken; aber das ist eine der Wirkungen ihrer Werke. Indem 

sie alternative Plotstrukturen für eine gegebene Folge von historischen Ereignissen vorschla-

gen, geben Historiker historischen Ereignissen alle die möglichen Bedeutungen, die die Lite-

ratur ihrer Kultur ihnen verleihen kann. Der wirkliche Streit zwischen den eigentlichen Histo-

rikern und den Geschichtsphilosophen hat mit der Insistenz letzterer zu tun, mit der sie be-

haupten, daß Ereignisse eine und nur eine Geschichtenform erhalten könnten. Die Geschichts-

schreibung lebt von der Entdeckung all der möglichen Plotstrukturen, die herangezogen wer-

den können, um den Ereignisfolgen verschiedene Bedeutungen zu verleihen. Und unser Ver-

stehen der Vergangenheit nimmt in genau dem Maße zu, wie es uns gelingt festzustellen, in-

wieweit diese Vergangenheit den Verfahren der Sinnstiftung entspricht, die sich in ihren 

reinsten Formen in der Literatur finden. 

Ein solches Verständnis von historischen Erzählungen ermöglicht uns vielleicht einen gewis-

sen Einblick in die Krise des historischen Denkens, die seit [114] Beginn unseres Jahrhunderts 

im Gange ist. Stellen wir uns vor, das Problem des Historikers sei es, einer hypothetischen 

Folge von Ereignissen Sinn zu verleihen, indem er sie zu einer Serie ordnet, die zugleich 

chronologisch und syntaktisch strukturiert ist, so wie jeder Diskurs vom Satz aufwärts bis zum 

Roman strukturiert ist. Wir werden sofort feststellen, daß die Erfordernisse der chronologi-

schen Anordnung der Ereignisse, die die Folge konstituieren, in Spannung stehen müssen zu 

den Erfordernissen der erwähnten syntaktischen Strategien, unabhängig davon, ob letztere als 

logische (Syllogismus) oder als Erzählstrategien (Plotstruktur) verstanden werden. 

So haben wir also eine Folge von Ereignissen: 

(1) a, b, c, d, e, ...................... , n 

die chronologisch angeordnet sind, aber Beschreibung und Kennzeichnung als Elemente eines 

Plots oder einer Argumentation bedürfen, um Bedeutung zu erhalten. Nun kann dieser Serie 

eine Reihe verschiedener Plotstrukturen verliehen und sie dadurch mit verschiedenen Bedeu-

tungen versehen werden, ohne daß gegen die Erfordernisse der chronologischen Anordnung in 

irgendeiner Weise verstoßen würde. Wir können kurz einige dieser Plotstrukturen in der fol-

genden Weise charakterisieren: 

(2) A, b, c, d, e, ……………., n 

(3) a, B, c, d, e, …………….., n 

(4) a, b, C, d, e, …………….., n 

(5) a, b, c, D, e, ……………., n 

usw. 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 11 24.03.2023 

Die großen Buchstaben zeigen den privilegierten Status an, der bestimmten Ereignissen oder 

Folgen von Ereignissen innerhalb der Serie zugewiesen wird, wodurch sie Erklärungskraft er-

halten, entweder als Ursachen, die die Struktur der gesamten Serie erklären, oder als Symbole 

der Plotstruktur der Serie, die als Geschichte (story) spezifischer Art verstanden wird. Wir 

könnten sagen, daß jedes Geschichtswerk, das irgendeinem mutmaßlichen Ursprungsereignis 

(a) den Status eines entscheidenden Faktors (A) in der Strukturierung der gesamten Serie von 

Ereignissen, die diesem hinterherfolgen, verleiht, „deterministisch“ ist. Die Plotstrukturen, die 

Rousseau in seiner Abhandlung über die Ungleichheit, Marx in seinem Kommunistischen Ma-

nifest und Freud in Totem und Tabu der Geschichte der „Gesellschaft“ verleihen, würden in 

diese Kategorie gehören. Und desgleichen gehört jedes Geschichtswerk, das dem letzten Er-

eignis in der Serie (e), sei es wirklich oder nur spekulative Projektion, die Wirkung der vollen 

Erklärungskraft (E) verleiht, zum Typ aller eschatologischen oder apokalyptischen Ge-

schichtsdarstellungen. Augustinus Gottesstaat und die verschiedenen Versionen der joachiti-

schen Vorstellung von einer Heraufkunft des tausendjährigen Reiches, Hegels Philosophie 

der Geschichte und überhaupt alle idealistischen Geschichtsdarstellungen gehören dazu. Da-

zwischen hätten wir die ver-[115]schiedenen Formen von Geschichtsschreibung, die sich auf 

Plotstrukturen spezifisch „fiktionaler“ Art stützen (Romanze, Komödie, Tragödie und Satire), 

um dadurch der Serie eine erkennbare Form und einen begreiflichen „Sinn“ zu verleihen. 

Wenn die Serie einfach in der Ordnung, wie die Ereignisse ursprünglich geschehen sind, über-

liefert wäre, hätten wir aufgrund der Annahme, daß die Anordnung der Ereignisse in ihrer 

zeitlichen Folge selbst schon eine Art von Erklärung dafür biete, warum sie sich eben dann 

und eben dort ereigneten, die reine Form der Chronik. Das wäre freilich eine „naive“ Form 

von Chronik, insofern die Kategorien der Zeit und des Raums allein als die bestimmenden In-

terpretationsprinzipien dienen würden. Gegenüber der naiven Form der Chronik könnten wir 

als eine logische Möglichkeit ihr „sentimentalisches“ Gegenstück, die ironische Leugnung 

postulieren, daß historische Serien überhaupt irgendeine weitergehendere Bedeutung haben 

oder eine vorstellbare Plotstruktur beschreiben oder gar als eine Geschichte mit erkennbarem 

Anfang, Mitte und Ende gelesen werden können. Wir könnten solche Darstellungen von Ge-

schichte als intendierte Gegenmittel gegen ihre falschen und durch einen Plot überstrukturier-

ten Gegenstücke (Nr. 2, 3, 4, und 5 oben) begreifen und könnten sie als ironische Rückkehr 

zur bloßen Chronik verstehen, insofern, als diese den einzigen Sinn, den eine kognitiv verant-

wortbare (cognitively responsible) Geschichtsdarstellung annehmen könnte, darstellen würde. 

Wir könnten solche Geschichtsdarstellungen folgendermaßen charakterisieren: 

(6) „a, b, c, d, e, ……………. n“ 

wobei die Anführungszeichen verweisen würden auf die bewußte Interpretation der Ereignisse 

als solche, die keine andere Bedeutung haben als ihre Serialität. 

Dieses Schema ist natürlich höchst abstrakt und wird den möglichen Mischungen und Variati-

onen innerhalb der Typen, die es unterscheiden soll, nicht gerecht. Doch glaube ich, daß es 

uns vorzustellen hilft, wie Ereignissen verschiedene Plotstrukturen verliehen werden können, 

ohne daß damit gegen die Erfordernisse der chronologischen Ordnung der Ereignisse (wie im-

mer diese gedeutet werden mag) verstoßen würde, so daß sich alternative, einander ausschlie-

ßende und dennoch gleichermaßen plausible Interpretationen der Folge ergeben. Ich habe in 

meinem Buch Metahistory zu zeigen versucht, wie solche Mischungen und Variationen in den 

Werken der großen Historiker des 19. Jahrhunderts entstehen; ich habe dort behauptet, daß 

klassische Geschichtsdarstellungen immer den Versuch darstellen, der historischen Serie eine 

angemessene Plotstruktur zu geben und sie implizit mit anderen Plotstrukturen in Einklang zu 

bringen. Es ist diese dialektische Spannung zwischen zwei oder mehreren möglichen Plot-

strukturen, die das Element einer kritischen Selbstreflexion signalisiert, das im Werk eines je-

den Historikers von unverkennbar klassischem Format zu finden ist. 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 12 24.03.2023 

Geschichtsdarstellungen haben daher nicht nur Ereignisse zum Gegenstand, sondern auch die 

möglichen Mengen von Beziehungen, die diese Ereignisse nach-[116]weisbar darstellen. Die-

se Mengen von Beziehungen sind jedoch nicht den Ereignissen selbst immanent; sie existieren 

nur im Kopf des Historikers, der über sie nachdenkt. Dort liegen sie als Formen von Bezie-

hungen vor, die im Mythos, in der Fabel und der Folklore, in den wissenschaftlichen Kennt-

nissen, der Religion und der Literatur der Kultur, der der Historiker selbst angehört, konzeptu-

alisiert sind. Doch wichtiger scheint mir, daß sie, so behaupte ich, der Sprache selbst imma-

nent sind, die der Historiker zur Beschreibung der Ereignisse benützen muß, bevor sie wissen-

schaftlich analysiert werden oder ihnen eine fiktionale Plotstruktur verliehen wird. Denn wenn 

es das Ziel des Historikers ist, uns das Unvertraute vertraut zu machen, muß er eine figurative 

statt einer terminologischen Sprache benützen. Fachsprachen machen nur denjenigen etwas 

vertraut, die in ihre Gebrauchsregeln eingeweiht sind, und nur diejenigen Folgen von Ereig-

nissen, die Vertreter einer Disziplin übereingekommen sind, in einer einheitlichen Terminolo-

gie zu beschreiben. Geschichte besitzt keine solche allgemein anerkannte Fachterminologie 

und eigentlich auch keine Übereinstimmung darüber, welche Art von Ereignissen ihr spezifi-

scher Gegenstand ist. Das für den Historiker charakteristische Instrument der Kodierung, der 

Kommunikation und des Gedankenaustausches ist die Sprache des durchschnittlich Gebilde-

ten. Das bedeutet, daß die einzigen Mittel, die er besitzt, um seinen Daten Bedeutung zu ver-

leihen, um das Fremde vertraut zu machen und die geheimnisvolle Vergangenheit verstehbar 

zu machen, in den Verfahren der figurativen Sprache bestehen. Alle historischen Erzählungen 

setzen figurative Beschreibungen der Ereignisse voraus, die sie darzustellen und zu erklären 

behaupten. Und das heißt, daß historische Erzählungen rein als sprachliche Kunstwerke be-

trachtet durch die Form ihres figurativen Diskurses (mode of figurative discourse), in dem sie 

gestaltet sind, gekennzeichnet werden können. 

Wenn dies der Fall ist, dann kann es durchaus sein, daß die Art der Plotstruktur, für die sich 

der Historiker entscheidet, um einer bestimmten Folge von historischen Ereignissen Bedeu-

tung zu verleihen, durch die dominante figurative Form der Sprache (figurative mode of the 

language) bestimmt wird, die er vor der eigentlichen Erzählung zur Beschreibung der Ele-

mente seiner Darstellung benutzt. Geoffrey Hartmann bemerkte einmal in meiner Gegenwart 

auf einer Tagung über Literaturgeschichte, daß er nicht sicher sei, ob er wisse, um was es ei-

gentlich Literaturhistorikern ginge, doch wisse er durchaus, daß eine Geschichte schreiben be-

deute, ein Ereignis in einen Kontext einfügen, indem man es als ein Teil auf ein vorstellbares 

Ganzes beziehe. Er behauptete desweiteren, daß, soweit er wisse, es nur zwei Weisen gebe, 

Teile auf ein Ganzes zu beziehen, nämlich durch Metonymie und durch Synekdoche. Da ich 

mich damals seit einiger Zeit mit dem Denken von Giambattista Vico beschäftigt hatte, faszi-

nierte mich dieser Gedanke, da er mit Vicos Auffassung übereinstimmte, daß die „Logik“ al-

ler „poetischen Weisheit“ in den Beziehungen enthalten sei, die die Sprache selbst mit den 

vier Hauptformen figurativer Darstellung bereitstelle: [117] Metapher, Metonymie, Synekdo-

che und Ironie. Meine eigene Vermutung — und es ist eine Vermutung, die ich in Hegels 

Überlegungen zum Wesen nicht- wissenschaftlicher Rede bestätigt finde — geht dahin, daß es 

in jedem Forschungsgebiet, das sich wie die Geschichte noch nicht soweit zur Disziplin aus-

gebildet hat, daß es wie die Physik oder Chemie ein explizites terminologisches System für 

die Beschreibung seiner Gegenstände entwickelt hätte, die Typen von figurativem Diskurs 

sind, die die grundlegenden Formen der zu untersuchenden Daten bestimmen. Das heißt, daß 

die Gestalt der Beziehungen, die als den Gegenständen des Gebietes inhärent erscheinen, in 

Wirklichkeit vom Forscher dem Gebiet durch den bloßen Akt der Identifizierung und Be-

schreibung der Gegenstände, die er dort findet, unterlegt worden ist. Impliziert ist damit, daß 

die Historiker ihre Gegenstände als mögliche Gegenstände erzählerischer Darstellung allein 

schon durch die Sprache, die sie für ihre Beschreibung benützen, konstituieren. Und wenn 

dies der Fall ist, heißt das, daß die verschiedenen Arten historischer Interpretation, die wir von 

derselben Folge von Ereignissen besitzen, wie etwa die Französische Revolution, wie sie von 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 13 24.03.2023 

Michelet, Tocqueville, Taine und anderen interpretiert wird, wenig mehr sind als Projektionen 

des jeweiligen sprachlichen Protokolls (linguistic protocol), das diese Historiker benützen, um 

die Ereignisfolge vorzustrukturieren (prefigure), bevor sie davon ihre Erzählungen erstellen. 

Es ist nur eine Hypothese, doch möglicherweise ist die Überzeugung des Historikers, die 

Form seiner Erzählung in den Ereignissen selbst „gefunden“ zu haben statt sie ihnen unterlegt 

zu haben, wie es der Dichter tut, das Resultat eines gewissen Mangels an sprachlicher Reflek-

tiertheit, der verdeckt, in welchem Maße Beschreibungen immer schon Interpretationen ihrer 

Beschaffenheit darstellen. So gesehen liegt der Unterschied zwischen Michelets und Toque-

villes Darstellung der Französischen Revolution nicht nur in der Tatsache, daß jener seiner 

Geschichte die Form einer Romanze und dieser der seinen die Form einer Tragödie verliehen 

hat; er besteht ebenso in der tropologischen Form (tropological mode) — metaphorisch bzw. 

metonymisch —, die jeder für das Erfassen der Fakten, wie sie in den Quellen erscheinen, 

mitgebracht hat. 

Ich habe hier nicht die Zeit dazu, die Plausibilität dieser Hypothese nachzuweisen, die mei-

nem Buch Metahistory als bestimmendes Prinzip zugrundeliegt. Doch ich hoffe, daß dieser 

Aufsatz dazu dient, einen Ansatz für die Untersuchung solcher diskursiver Prosaformen wie 

die Historiographie aufzuzeigen, einen Ansatz, der so alt wie das Studium der Rhetorik und so 

neu wie die moderne Linguistik ist. Eine solche Untersuchung würde sich an das halten, was 

Roman Jakobson in einem Aufsatz mit dem Titel „Linguistik und Poetik“ dargelegt hat, wo er 

den Unterschied zwischen romantischer Dichtung und verschiedenen Formen realistischer 

Prosa des 19. Jahrhundert mit dem wesentlich metaphorischen Charakter ersterer und dem we-

sentlich metonymischen Charakter letzterer beschrieb. Ich glaube, daß diese Beschreibung des 

Unterschiedes zwi-[118]schen Dichtung und Prosa zu eng ist, da sie voraussetzt, daß kom-

plexe makrostrukturelle Erzählungen wie der Roman wenig mehr sind als Projektionen der 

„selektiven“ (i. e. phonematischen) Achse aller Sprechakte. Dichtung und insbesondere ro-

mantische Dichtung wird dann von Jakobson als Projektion der „kombinatorischen“ (d. h. 

morphematischen) Achse der Sprache bestimmt. Eine solche binäre Theorie drängt die Ana-

lyse in Richtung auf eine dualistische Opposition von Dichtung und Prosa, die die Möglich-

keit einer metonymischen Dichtung und einer metaphorischen Prosa auszuschließen scheint. 

Doch die Fruchtbarkeit der Jakobsonschen Theorie liegt in ihrer Behauptung, daß die ver-

schiedenen Formen sowohl von Dichtung als auch von Prosa, die alle ihre Entsprechungen in 

der Erzählung allgemein und daher auch in der Geschichtsschreibung haben, anhand der do-

minanten Trope beschrieben werden können, die als Paradigma, das die Sprache selbst zur 

Verfügung stellt, für alle in der Welt vorgestellten signifikanten Beziehungen jedem dient, der 

diese Beziehungen sprachlich darstellen will. 

Erzählung oder die syntagmatische Verteilung von Ereignissen in einer temporalen Serie, die 

sich als Prosarede darbietet, dergestalt, daß sie ihre fortschreitende Entfaltung als eine ver-

stehbare Form erkennbar macht, wäre die „Nachinnenwendung“ des Diskurses, die dieser 

vollzieht, wenn er dem Leser die wahre Form der Dinge hinter der nur scheinbaren Formlosig-

keit zu zeigen versucht. Erzählender Stil würde dann sowohl in der Geschichtsschreibung als 

auch im Roman als die Modalität der Bewegung von der Darstellung eines ursprünglichen Zu-

standes der Dinge zu einem folgenden Zustand verstanden werden. Der primäre Sinn einer Er-

zählung würde dann in der Destrukturierung einer Ereignisfolge (real oder vorgestellt) beste-

hen, die zunächst im einen tropologischen Modus (tropological mode) kodiert war, und in der 

fortschreitenden Restrukturierung dieser Folge in einem anderen tropologischen Modus. So 

gesehen wäre Erzählung ein Prozeß der Dekodierung und Rekodierung, in der die Ausgangs-

wahrnehmung dadurch geklärt wird, daß sie in einen anderen figurativen Modus gesetzt wird, 

der verschieden ist von dem Modus, in dem die Konvention, Macht oder Sitte sie kodiert hat. 

Und die Erklärungskraft der Erzählung würde dann vom Kontrast zwischen der ursprüngli-

chen und der folgenden Kodierung abhängen. 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 14 24.03.2023 

Nehmen wir zum Beispiel eine Folge von Erfahrungen an, die uns als eine Groteske, d. h. als 

nicht klassifizierbar überliefert wird. Unser Problem ist es, die Modalität der Beziehungen 

festzustellen, die die unterscheidbaren Elemente dieser formlosen Totalität so miteinander 

verknüpfen, daß daraus ein irgendwie geartetes Ganzes entsteht. Wenn wir die Ähnlichkeiten 

zwischen den Elementen betonen, gehen wir im Modus der Metapher vor; wenn wir die Un-

terschiede betonen, gehen wir im Modus der Metonymie vor. Es ist natürlich klar, daß wir, 

um irgendeiner bestimmten Folge von Erfahrungen Sinn zu verleihen, sowohl die Teile einer 

Sache, aus denen sie zu bestehen scheint, als auch die Art der gemeinsamen Aspekte der 

Teile, die sie als eine Totalität erkennbar machen, feststellen [119] müssen. Das bedeutet, daß 

alle ursprünglichen Beschreibungen von einer Sadie sowohl Metapher als auch Metonymie 

verwenden müssen, um es als etwas, über das man sinnvoll reden kann, zu „fixieren“. 

Im Falle der Geschichtsschreibung sind die Versuche der Historiker, die Französische Revolu-

tion zu erklären, aufschlußreich. Burke dekodiert die Ereignisse der Revolution, die seine 

Zeitgenossen als Groteske erfahren, und rekodiert sie im Modus der Ironie; Michelet rekodiert 

diese Ereignisse im Modus der Synekdoche; Tocqueville rekodiert sie im Modus der Metony-

mie. In jedem einzelnen Falle wird jedoch der Weg von der Kodierung zur Rekodierung nar-

rativ beschrieben, d. h. so auf einer Zeitachse ausgefaltet, daß sie die Interpretation der Ereig-

nisse, die die „Revolution“ konstituieren, zu einer Art Drama macht, das wir je nachdem als 

satirisch, romantisch bzw. tragisch erkennen können. Der Leser der Erzählung kann dieses 

Drama so nachvollziehen, daß es von ihm als eine fortschreitende Enthüllung dessen, was das 

wahre Wesen der Ereignisse darstellt, erfahren wird. Die Enthüllung wird jedoch nicht so sehr 

als Restrukturierung der Wahrnehmung erfahren als vielmehr als die Erhellung eines Gebietes 

von Geschehen. Doch tatsächlich hat sich nichts anderes ereignet, als daß eine bestimmte Er-

eignisfolge, die zunächst in der einen Weise kodiert war, einfach dekodiert und in einer ande-

ren Weise rekodiert wurde. Die Ereignisse selbst verändern sich nicht substantiell von der ei-

nen zu anderen Darstellung. Das heißt, die Daten, die untersucht werden sollen, unterscheiden 

sich in den verschiedenen Darstellungen nicht signifikant voneinander. Was verschieden ist, 

sind die Modalitäten ihrer Beziehungen. Diese Modalitäten haben wiederum, auch wenn es 

dem Leser erscheinen kann, als basierten sie auf verschiedenen Theorien vom Wesen der Ge-

sellschaft, der Politik und der Geschichte, letztendlich ihren Ursprung in den figurativen 

Kennzeichnungen der gesamten Folge von Ereignissen als Ganzheiten von grundlegend ver-

schiedener Art. Das ist der Grund, warum wir, wenn es darum geht, verschiedene Interpretati-

onen derselben Folge von historischen Phänomenen einander gegenüberzustellen, um festzu-

stellen, welche die beste oder überzeugendste ist, so oft in Verwirrung geraten und unsicher 

werden. Das heißt nicht, daß wir nicht zwischen guter und schlechter Geschichtsschreibung 

unterscheiden könnten, da wir immer auf solche Kriterien wie Verpflichtung gegenüber den 

Beweisregeln, der relativen Reichhaltigkeit an erzählerischem Detail, der logischen Konsis-

tenz und dergleichen zurückgreifen können, um diese Frage zu beantworten. Es bedeutet aber, 

daß der Versuch, zwischen guten und schlechten Interpretationen eines historischen Ereignis-

ses wie das der Revolution zu unterscheiden, nicht so leicht ist, wie es auf den ersten Blick er-

scheinen mag, wenn man es mit alternativen Interpretationen zu tun hat, die von Historikern 

von etwa gleicher Bildung und begrifflicher Komplexität verfaßt worden sind. Schließlich 

kann ein großer Klassiker der Geschichtsschreibung weder durch die Entdeckung von irgend-

einem neuen Faktum, das eventuell eine bestimmte Erklärung irgendeines Elementes der Ge-

samtdarstellung in Frage stellt, noch [120] durch die Entwicklung neuer Analysemethoden, 

die uns erlauben, Probleme in Angriff zu nehmen, mit denen sich frühere Historiker vielleicht 

nicht befaßt haben, widerlegt oder falsifiziert werden. Und eben weil große Klassiker der Ge-

schichtsschreibung wie die Werke von Gibbon, Michelet, Thukydides, Mommsen, Ranke, 

Burckhardt, Bancroft usw. nicht definitiv widerlegt werden können, müssen wir die spezifisch 

literarischen Aspekte ihrer Werke als entscheidende und nicht nur als untergeordnete Ele-

mente ihrer historiographischen Methode betrachten. 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 15 24.03.2023 

Das alles verweist auf die Notwendigkeit, die bei der Erörterung solcher Erzählformen wie 

der Geschichtsschreibung traditionellerweise gemachte Unterscheidung zwischen dichteri-

schem und prosaischem Diskurs zu revidieren und zu erkennen, daß diese seit Aristoteles gel-

tende Unterscheidung zwischen Geschichte und Dichtung bei beiden ebenso viel verdunkelt 

wie erhellt. Wenn es ein Element des Historischen in aller Dichtung gibt, gibt es in jeder his-

torischen Darstellung der Welt ein Element der Dichtung. Und dies, weil wir in unserer Dar-

stellung der historischen Welt in einer Weise, wie das vielleicht nicht in den Naturwissen-

schaften der Fall ist, von den Verfahren der figurativen Sprache abhängig sind, sowohl bei der 

Beschreibung der Gegenstände unserer erzählerischen Darstellungen als auch bei den Strate-

gien, mit denen wir erzählerische Darstellungen der Transformationen dieser Gegenstände in 

der Zeit erstellen. Dies auch, weil die Geschichtsschreibung keinen festgelegten, ihr allein ei-

genen Gegenstand besitzt; sie wird immer im Wettbewerb mit konkurrierenden dichterischen 

Figurationen dessen, worin die Vergangenheit bestehen könnte, geschrieben. 

Die ältere Unterscheidung zwischen Fiktion und Geschichtsschreibung, in der die Fiktion als 

die Darstellung des Vorstellbaren und die Geschichtsschreibung als die Darstellung des Tat-

sächlichen verstanden wird, muß der Erkenntnis Platz machen, daß wir das Tatsächliche nur 

erkennen, wenn wir es mit dem Vorstellbaren kontrastieren oder vergleichen. So verstanden 

sind historische Erzählungen komplexe Strukturen, in denen eine Erfahrungswelt als auf min-

destens zwei Weisen bestehend vorgestellt wird, wovon die eine als „real“ kodiert ist und die 

andere im Verlauf der Erzählung als illusionär „entlarvt“ wird. Natürlich ist es eine Fiktion 

des Historikers, daß die verschiedenen Zustände, die er als Anfang, Mitte und Ende eines Ent-

wicklungsverlaufs konstituiert, alle „tatsächlich“ oder „real“ sind, und daß er nur berichtet hat, 

was im Übergang von der Ausgangslage der Dinge bis zur Endphase „geschehen ist“. Doch 

sowohl die Ausgangslage als auch der Endzustand sind unvermeidlich poetische Konstruktio-

nen und als solche von der Modalität der figurativen Sprache abhängig, die benützt wird, um 

ihnen die Gestalt von Kohärenz zu geben. Das bedeutet, daß alles Erzählen nicht einfach die 

Wiedergabe dessen ist, was im Übergang von einem zum anderen Zustand „geschehen ist“, 

sondern ein fortschreitendes Neubeschreiben von Ereignisfolgen in der Weise, daß eine zu 

Beginn in einem bestimmten sprachlichen Modus kodierte Struktur auseinander-[121]genom-

men wird, um ihre Rekodierung am Ende in einem anderen Modus zu rechtfertigen. Darin be-

steht die „Mitte“ aller Erzählungen. 

All dies ist höchst schematisch, und ich weiß, daß diese Betonung des fiktionalen Elementes 

in allen historischen Erzählungen mit Sicherheit den Zorn derjenigen Historiker erregen wird, 

die der Meinung sind, daß sie etwas grundsätzlich anderes als der Romanautor tun, aufgrund 

der Tatsache, daß sie es mit den „realen“, während der Romanautor es mit „vorgestellten“ Er-

eignissen zu tun habe. Aber weder die Form noch die Erklärungskraft der Erzählung leitet sich 

von den verschiedenen Inhalten her, die sie angeblich aufzunehmen fähig ist. Tatsache ist, daß 

Geschichte — die reale Welt, wie sie sich in der Zeit entwickelt — in der gleichen Weise 

sinnvoll gemacht wird, wie der Dichter oder der Romanautor dies versuchen, d. h. indem sie 

dem, was ursprünglich als problematisch oder geheimnisvoll erscheint, die Gestalt einer er-

kennbaren, weil vertrauten Form geben. Es spielt keine Rolle, ob die Welt als real oder ledig-

lich vorgestellt verstanden wird; die Art der Sinnstiftung (making sense) ist die gleiche. 

So schmälert es auch keineswegs ihren Status als Erkenntnis, den wir der Geschichtsschrei-

bung zuerkennen, wenn wir sagen, daß wir die reale Welt erklären, indem wir ihr jene formale 

Kohärenz verleihen, die wir normalerweise mit den Werken von Autoren der fiktionalen Er-

zählliteratur assoziieren. Es würde ihn nur mindern, wenn wir der Meinung wären, daß die Li-

teratur uns nichts über die Wirklichkeit lehrte, sondern Produkt einer Phantasie sei, die nicht 

von dieser Welt, sondern von einer anderen, nichtmenschlichen Welt wäre. Meines Erachtens 

erfahren wir die „Fiktionalisierung“ der Geschichte als eine „Erklärung“ aus demselben 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 16 24.03.2023 

Grunde, wie wir große fiktionale Literatur als Erhellung einer Welt, in der wir zusammen mit 

dem Autor leben, erfahren. In beiden Fällen erkennen wir die Formen, mit denen das Bewußt-

sein die Welt, in der es sich einrichten will, sowohl konstituiert als auch kolonisiert. 

Schließlich sei noch bemerkt, daß, wenn die Historiker das fiktionale Element in ihren Erzäh-

lungen erkennen würden, dies nicht die Degradierung der Geschichtsschreibung auf den Sta-

tus von Ideologie oder Propaganda bedeuten würde. Ja, diese Einsicht würde als ein wirksa-

mes Mittel gegen die Tendenz von Historikern dienen können, Gefangene ideologischer Vor-

verständnisse zu werden, die sie nicht als solche erkennen, sondern als „richtige“ Wahrneh-

mungen dessen, „wie die Dinge wirklich sind“ nehmen. Indem die Historiographie wieder 

stärker an ihre Ursprünge in einem literarischen Bewußtsein zurückgebunden wird, sollte es 

uns möglich sein, das ideologische, weil fiktive, Element in unserem eigenen Diskurs zu er-

kennen. Wir sind immer imstande, das fiktive Element bei jenen Historikern zu sehen, mit de-

ren Interpretationen einer bestimmten Ereignisfolge wir nicht übereinstimmen; wir erkennen 

selten dieses Element in unserer eigenen Prosa. Ebenso würden wir, wenn wir das literarische 

oder fiktive Element in jeder historischen Darstellung erkennen würden, die Lehre der Ge-

schichtsschreibung [122] auf eine höhere Ebene der Reflektiertheit heben können, als dies ge-

genwärtig der Fall ist. 

Welcher Lehrer hat nicht darüber geklagt, daß er nicht imstande sei, seinen Lehrlingen das 

Schreiben von Geschichte beizubringen? Welcher Student höheren Semesters ist nicht bei 

dem Versuch verzweifelt, das Modell, dem seine Lehrer verpflichtet zu sein scheinen, dessen 

Prinzipien aber unklar bleiben, zu verstehen und nachzuahmen? Wenn wir erkennen würden, 

daß es ein fiktives Element in jeder historischen Erzählung gibt, würden wir in der Theorie 

der Sprache und der Erzählung selbst die Grundlage für eine genauere Darstellung dessen, 

worin Historiographie besteht, finden als die, die dem Studenten nur sagt, er solle hingehen 

und „die Fakten herausfinden“ und sie so aufschreiben, daß aus ihnen ersichtlich werde, „wie 

es eigentlich gewesen ist“. 

Meiner Ansicht nach befindet sich die Geschichte als Disziplin deshalb heutzutage in einem 

so desolaten Zustand, weil sie ihre Ursprünge in der literarischen Einbildungskraft aus dem 

Blick verloren hat. Weil sie wissenschaftlich und objektiv erscheinen möchte, hat sie ihre 

wichtigste Quelle der Stärke und der Erneuerung verdrängt und sich selbst vorenthalten. 

Wenn wir die Geschichtsschreibung wieder enger an ihre literarische Grundlage zurückbin-

den, sollten wir uns nicht nur vor bloß ideologischen Verzerrungen hüten, wir sollten uns auch 

daran machen, zu jener „Theorie“ der Geschichte zu gelangen, ohne die wir überhaupt nicht 

als „Disziplin“ gelten können. 

Dieser Aufsatz stellt eine überarbeitete Fassung eines Vortrags dar, den ich auf dem Compara-

tive Literature Colloquium der Yale University am 24. Januar 1974 gehalten habe. Ich habe 

darin versucht, einige der Themen, die ich ursprünglich in einem Artikel „The Structure of 

Historical Narrative“ Clio I (1972), S. 5—20, erörtert habe, näher auszuführen. Ich habe mich 

dabei auch auf das Material meines Buches Metahistory: The Historical Imagination in Ni-

neteenth-Century Europe (Baltimore 1973) gestützt, vor allem auf die Einleitung, „The Po-

etics of History“. Der Aufsatz profitierte auch von Gesprächen mit Michael Holquist und Ge-

offrey Hartman, beide von der Yale Universität und beide Spezialisten in Sachen Erzähltheo-

rie. Die Zitate von Claude Lévi-Strauss sind aus Das Wilde Denken (Frankfurt a. M. 1968) 

und „Ouverture“ zu Das Rohe und das Gekochte, in: Mythologica I (Frankfurt a. M. 1971) 

entnommen. Die Bemerkungen zur ikonischen Natur der Metapher stützen sich auf Paul Hen-

les Language, Thought and Culture (Ann Arbor 1966); dt. Sprache, Denken, Kultur (Frank-

furt a. M. 1969). Jakobsons Auffassungen von der tropologischen Beschaffenheit des Stils 

sind in seinem Aufsatz „Linguistik und Poetik“ in: R. Jakobson, Poetik (Frankfurt a. M. 



White - Der historische Text als literarisches Kunstwerk (Auch Klio dichtete)

 17 24.03.2023 

1979), S. 83—121, enthalten. Zusätzlich zu Northrop Fryes Anatomy of Criticism (Princeton 

1957); dt. Analyse der Literaturkritik (Stuttgart 1963) siehe auch seinen Aufsatz über Ge-

schichtsphilosophie „New Directions from Old“ in: Fables of Identity (New York 1963). Zur 

Rolle von „story“ und „plot“ in der historischen Erzählung bei Collingwood siehe natürlich 

The Idea of History (Oxford 1946); dt. Philosophie der Geschichte (Stuttgart 1955). 

Quelle: Hayden White, Auch Klio dichtet oder Die Fiktion des Faktischen. Studien zur Tropo-

logie des historischen Diskurses, aus dem Amerikanischen von Brigitte Brinkmann-Siepmann 

und Thomas Siepmann, Stuttgart: Ernst Klett, 1986, S. 101-122. 


