Kirche im Neuen Testament

Von Jurgen Roloff

1. Begriff

Der Begriff ekklesia entstammt dem Bereich des Politischen und bezeichnet die aus den
stimmberechtigten freien Mé&nnern bestehende VVolksversammlung (Act 19, 39) oder, allge-
meiner, die 6ffentliche Versammlung (Act 19, 32.40). Der spezifische christliche Begriffsge-
brauch kn(pft jedoch weder hier an, noch hat er ein etymologisches Verstandnis im Sinne
einer Ableitung aus ek und kaleo im Blick, nach dem ekklesia »die (Gesamtheit der) Heraus-
gerufenen« bezeichnen konnte, hinter ihm steht vielmehr das Alte Testament und das apoka-
lyptische Judentum. Die Selbstbezeichnung der Jerusalemer Urgemeinde als ekklesia tou teou
(»Kirche Gottes«; vgl. Gal 1, 13) durfte Ubersetzung von (aram.) (ghal el (1QM 4, 10; 1QSa
1, 25 [em]) sein und damit deren Bewul3tsein widerspiegeln, das »endzeitliche Aufgebot Got-
tes« zu sein, d.h. die Schar der von Gott als Mitte und Kristallisationskern des endzeitlichen
Gottesvolkes Berufenen. Der einfache Begriff ekkiesia ist durchweg als Verkirzung des ur-
spriinglichen Terminus ekklésia tou teou zu verstehen, d.h. die Naherbestimmung durch den
Genitivus auctoris »Gottes« ist jeweils mitzudenken (vgl. 1 Kor 14, 4; Phil 3, 6).

2. Jesus

Viel diskutiert wurde die Frage des Verhéltnisses des vorosterlichen Jesus zur Kirche. Nach
dem Ubereinstimmenden Urteil heutiger Forschung hat Jesus weder die Kirche direkt gegrin-
det noch indirekt ihre Entstehung nach seinem Tod ins Auge gefal3t und vorbereitet. Gegen
beides spricht neben dem Fehlen des Begriffs ekkiésia in der Jesuslberlieferung (Mt. 16,18;
18,17 sind sekundare nachosterliche Bildungen) und der Naherwartung Jesu die konstante
Ausrichtung seines Wirkens auf das Volk Israel. Strittig ist hingegen, ob und in welchem Sinn
eine Kontinuitat zwischen dem vorosterlichen Wirken Jesu und der nachésterlichen Kirche
besteht: Ist die Kirche der Ersatz flr Israel nach dem Scheitern des Versuches Jesu zu dessen
Sammlung, wobei allenfalls in der Person Jesu als des Sammelnden und Berufenden eine
Kontinuitat gegeben ware (Kimmel)? Ist die von Jesus gesammelte Jingergemeinde der
»Heilige Rest« Israels, der sich heilsgeschichtl. nachdsterlich zur Kirche und zur erlésten
Menschheit erweitert (Schmidt)? Oder ist die Kirche das nach dem Willen Jesu in seiner end-
zeitlichen Fille und Weite gesammelte und erneuerte Israel? Fir letzteres spricht u.a. die pro-
grammatische Weite und Inklusivitat der Zuwendung Jesu zu Israel. Es ging Jesus nicht um
die Restitution des empirisch vorfindlichen Israel, sondern um die eschatologische Neuschdp-
fung Israels nach dem Willen Gottes. In diese Richtung deuten gleichermalien die Einsetzung
des Zwolferkreises als Zeichen der Erneuerung des Zwolfstdmmevolkes in seiner endzeitli-
chen Flle (Mt 19,28) wie auch die Hinwendung zu den Z6llnern und Siindern, mit der Jesus
dem Anspruch Gottes auf Gewinnung und Sammlung auch der fernsten Glieder seines VVolkes
Raum gibt. Zur Verkindigung des Reiches Gottes gehort als notwendiges Korrelat der Ge-
danke an ein Volk, in dem Gottes Name in der Weise geheiligt wird, dal? sein Heil sich durch-
setzt und in konkreten Formen menschlichen Miteinanders Gestalt gewinnt (Lk 11, 2). Konk-
ret dirfte Jesus seinen Tod in den Zusammenhang der Durchsetzung dieses Heils in Israel ge-
stellt haben. Indem er mit den Zwdlfen das letzte Mahl feierte (Mk 14, 17), eignete er ihnen
als den symbolischen Représentanten Israels sein siihnendes Sterben »fur die Vielen« (Mk 14,
24), d.h. fur alle Glieder des Gottesvolkes, und damit eine neue Lebensmdglichkeit in heilvol-
ler Gemeinschaft zu.

Roloff - Kirche im Neuen Testament (EKL) 1 3/25/2023



3. Urgemeinde

Bestimmend fiir das SelbstbewuRtsein der Jerusalemer Urgemeinde war die Uberzeugung, daR
Gott durch die Auferweckung Jesu von den Toten die Endzeit habe anbrechen lassen und daf
somit die Vollendung der von Jesus begonnenen Sammlung Israels an der Zeit sei. Darin, dal}
die maligeblichen Glieder des Jingerkreises Jesu, vorab Petrus und die Zwolf, kurze Zeit nach
den ersten Erscheinungen des Auferstandenen in Galilda nach Jerusalem dbersiedelten, um
dort mit ihrem Zeugnis 6ffentlich in Erscheinung zu treten — so der vermutlich historische
Hintergrund des Pfingstberichts (Act 2) —, steckt bereits ein ekklesiologisches Programm:
Jerusalem war Mitte und Heilsort Israels; dort war die Sammlung des Gottesvolkes zu erwar-
ten; dort sollte danach die endzeitliche Vélkerwallfahrt auch ihr Ziel finden. Es mag in nach-
oOsterlicher Zeit Gruppen von Jesusanhangern in Galiléda gegeben haben; die Ansatze zur Ent-
stehung von Kirche verbinden sich jedoch ausschlieBlich mit Jerusalem. VVon groRer Bedeu-
tung waren Erfahrungen der Wirkung des Geistes in der Kirche, die als Erflllung alttesta-
mentlicher VerheiBungen fir die Heilszeit (Act 2, 16-21; Gal 3, 2-5; 4, 6f) und als Manifesta-
tion der Herrschaft des erhohten Christus verstanden wurden. Die Eingliederung in dessen
Herrschaftsbereich und damit zugleich die Unterstellung unter die Macht des Geistes erfolgte
durch die Taufe »auf den Namen« Jesu Christi (Act 2, 38). Die geistgewirkte endzeitliche
Heiligkeit und Reinheit der Kirche fand in einem rigoristischen Ethos sichtbaren Ausdruck.
KirchenzuchtmalRnahmen galten als Akte, in denen der Heilige Geist selbst seine Herrschaft
gegen Normeniibertreter verteidigte (Act 5, 1-11; 1 Kor 5, 1-5).

Als zentrales Problem stellte sich schon fruh das Verhéltnis der Kirche zu Israel heraus. Zwei
Erfahrungen bedurften der theologischen Verarbeitung: Einerseits stellte die Verweigerung
des Glaubens an Christus durch die Mehrzahl der jlidischen Menschen den Anspruch der Kir-
che, endzeitliche Sammlung ganz Israels zu sein, in Frage, andererseits lie} die Gewinnung
von Gottesfurchtigen (Act 10, 1-11, 18) und Heiden fur den Glauben, die sich hauptsachlich
im Gefolge der Mission der hellenistischen Judenchristen vollzog (Act 11, 19-24), die aus-
schlie3liche Bindung der Kirche an Israel zu einer von den Fakten tberholten Fiktion werden.
Das Apostelkonzil (ca. 48) brachte zwar die grundsatzliche Anerkennung der christusglaubi-
gen Heiden ohne Gesetz und Beschneidung als Glieder der Kirche und damit als Angehérige
des Volkes Gottes (Gal 2, 1-20), doch bedeutete dies keine endgultige Problemldsung.

4. Paulus

Eine grundsatzliche theologische Klarung flhrte Paulus durch die Verbindung von Ekklesio-
logie und Rechtfertigungsbotschaft herbei: Ausgehend von dem Antagonismus zwischen
Christus und dem Gesetz zeigte er, dal3 im gesetzesfreien Evangelium der endzeitliche Heils-
wille Gottes seine eindeutige Gestalt gewinnt und dal? darum die Zugehdrigkeit von Heiden
zur Kirche ohne Gesetz, allein aus Glauben, nicht nur eine Randmaglichkeit, sondern die legi-
time Gestalt von Kirche schlechthin darstellt (Gal 3, 10-14). Paulus loste jedoch den Zusam-
menhang zwischen Kirche und Israel nicht auf, sondern definierte ihn in heilsgeschichtlicher
Perspektive neu: Das empirische Israel bleibt trotz seiner Verweigerung des Glaubens das
Volk der VerheiBung, dem Gottes endzeitliches Handeln zugesagt ist. Die jetzt glaubenden
Heiden werden zur Kirche, indem sie dem Volk der Verheil3ung eingepflanzt werden (R6m.
11, 17-24). Auch sonst hat Paulus in der Reflexion Uber die Kirche neue Akzente gesetzt, z.B.
in seiner Betonung der ekklesiologischen Funktion seines Apostelamtes (1 Kor 1, 1f; Rém 1,
5u.0.). Als Bote des Auferstandenen bringt der Apostel das Evangelium so zur Geltung, dal}
dadurch Gemeinde als konkret vom Evangelium gestalteter geschichtlichen Lebenszusam-
menhang von Menschen entsteht. Die Verbindung der Kirche mit Christus veranschaulicht
Paulus durch das wohl an das Abendmahl (1 Kor 10, 16) anknlpfende Bild vom Leib Christi
(1 Kor 12). Aus der gottesdienstlichen Teilhabe an der Gabe des Sakraments gewinnt die Kir-

Roloff - Kirche im Neuen Testament (EKL) 2 3/25/2023



che ihre Teilhabe an den Lebensfunktionen Jesu Christi im Sinne des gegenseitigen Dienens
aller ihrer Glieder.

5. Schriften der dritten Generation

Die theologische Reflexion uber die Kirche gewinnt in den neutestamentlichen Schriften der
dritten Generation starkes Gewicht. Dabei treten neben der Kirche-Israel-Thematik die Fragen
nach der Identitat der Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte sowie nach ihrem Verhélt-
nis zum Staat und zur nichtchristlichen Gesellschaft in den VVordergrund, wobei die Antworten
unterschiedlich ausfallen.

5.1. Die Kirche-Israel-Thematik wird im Matth&us und der Johannesapokalypse, zwei Schrif-
ten aus judenchristlicher Tradition also, radikal im Sinne einer Substitutionstheorie geldst, die
die Kirche an die Stelle des seines heilsgeschichtlichen Ranges verlustig gegangenen Israel
treten lakt. Lukas dagegen betont das Miteinander von Juden und Heiden in der Kirche als
Ziel der von Gott gesetzten Heilsgeschichte, ahnlich der Epheserbrief (Eph 2, 11-14).

5.2. Die Frage nach der Bewahrung der Identitat der Kirche wird v. a im paulinischen Traditi-
onskreis durch eine starke Gewichtung von Tradition und Amt beantwortet, wobei beide Gro-
Ren als durch die Apostel, vorab durch Paulus, begriindet und normiert gelten Die apostoli-
sche Tradition wird als das Fundament der Kirche angesehen (Eph 2, 20), ihre Wahrung und
Weitergabe sowie die Abwehr von Irrlehre sind die Hauptaufgaben des gemeindlichen Lei-
tungsamtes (1 Tim 6, 20). In schroffer Differenz dazu setzen die in ihrem theologischen An-
satz der fruhchristlichen Prophetie verpflichteten Johanneischen Schriften auf die bleibende
Gegenwart des prophetischen Geistes als des vollméchtigen Interpreten des erhéhten Christus
fur die Kirche (Joh 14, 26). Einen ganz eigenen Weg geht das Matthdus-Evangelium, fur das
die Identitéat der Kirche in ihrem Gehorsam gegeniber den Geboten des messianischen Leh-
rers Jesus grundet (Mt 7, 24-27; 28, 20).

5.3. Das Verhéltnis der Kirche zu Staat und Gesellschaft wird im paulinischen Traditionskreis
vorsichtig-positiv gesehen. Die Kirche kann zumindest damit rechnen, da ihr Verhaltens-
zeugnis in der Offentlichkeit werbend und damit auch verandernd wirkt. Am weitesten gehen
hier die Pastoralbriefe, die unter Verweis auf die Inkarnation der Kirche eine sittliche Erzie-
hungsaufgabe an allen Menschen zuweisen (Tit 2, 11; 3, 4). Demgegentiber rechnen die jo-
hanneischen Schriften (Joh 15, 18; 1Joh 3, 13), v.a. aber die Johannesapokalypse, mit einer
schroffen Diastase von Kirche und Gesellschaft. Zwischen der »Stadt« Gottes, dem durch
Gottes Gegenwart bestimmten Gemeinwesen (Apk 21) und der »grof3en Stadt«, der vom
feindseligen Widerstand gegen Gott und seine Herrschaft gepréagten gesellschaftlichen GroRe
(Apk 13; 17), kann es keinen Ausgleich geben (Apk. 12, 17).

Lit.: Schmidt, K.L.: Art ekklesia, ThWNT Bd. 3 (1938) 502-539 — Schnackenburg, R.: Gottes
Herrschaft und Reich, Freiburg 1959 — Stendahl, K.: Art. Kirche 1., RGG? Bd. 3 (1959) 1297-
1304 (dort &ltere Literatur!) — Schrage, W.: ,Ekklesia‘ und ,Synagoge‘, ZThK 60 (1963) 178-
202 — Trilling, W.: Das wahre Israel. Studien zur Theologie des Matthdus, Miinchen 1964 —
Kimmel, W.G.: Jesus und die Anfénge der Kirche, in: GraRer, E. u.a. (Hgg.): Heilsgeschehen
und Geschichte, Marburg 1965, 289-309 — Hainz, J.: Ekklesia. Strukturen paulinischer Ge-
meinde-Theologie und Gemeinde-Ordnung, Regensburg 1972 — Miiller, K. (Hg.): Die Aktion
Jesu und die Re-Aktion der Kirche. Jesus von Nazareth und die Anfénge der Kirche, Wiirz-
burg 1972 — Frankemolle, H.: Jahwebund und Kirche Christi, Munster 1974 — Heinz, G.: Das
Problem der Kirchenentstehung in der deutschen protestantischen Theologie des 20. Jahrhun-
dert, Mainz 1974 — TheiRen, G.: Studien zur Soziologie des Urchristentums, Tlbingen 1979 —
Roloff, J.: Art. ekklésia, EWNT Bd. 1 (1980) 998-1011 — Lohfink, G.: Wie hat Jesus Gemein-

Roloff - Kirche im Neuen Testament (EKL) 3 3/25/2023



de gewollt?, Freiburg/Basel/Wien 1982 — Klaiber, W.: Rechtfertigung und Gemeinde. Eine
Untersuchung zum paulinischen Kirchenverstandnis, Gottingen 1982 — Kertelge, K.: Die
Wirklichkeit der Kirche im Neuen Testament, in: Kern, W. u.a. (Hgg.): Handbuch der Fun-
damentaltheologie, Bd. 3, Freiburg/Basel/Wien 1986, 98-121.

EKLS, Bd. 2/6 (1989), Sp. 1053-1057.

Roloff - Kirche im Neuen Testament (EKL) 4 3/25/2023



