
Roloff - Kirche im Neuen Testament (EKL) 1 3/25/2023 

Kirche im Neuen Testament 

Von Jürgen Roloff 

 

1. Begriff 

Der Begriff ekklēsia entstammt dem Bereich des Politischen und bezeichnet die aus den 

stimmberechtigten freien Männern bestehende Volksversammlung (Act 19, 39) oder, allge-

meiner, die öffentliche Versammlung (Act 19, 32.40). Der spezifische christliche Begriffsge-

brauch knüpft jedoch weder hier an, noch hat er ein etymologisches Verständnis im Sinne 

einer Ableitung aus ek und kaleo im Blick, nach dem ekklēsia »die (Gesamtheit der) Heraus-

gerufenen« bezeichnen konnte, hinter ihm steht vielmehr das Alte Testament und das apoka-

lyptische Judentum. Die Selbstbezeichnung der Jerusalemer Urgemeinde als ekklēsia tou teou 

(»Kirche Gottes«; vgl. Gal 1, 13) dürfte Übersetzung von (aram.) (qehal el (1QM 4, 10; 1QSa 

1, 25 [em]) sein und damit deren Bewußtsein widerspiegeln, das »endzeitliche Aufgebot Got-

tes« zu sein, d.h. die Schar der von Gott als Mitte und Kristallisationskern des endzeitlichen 

Gottesvolkes Berufenen. Der einfache Begriff ekklēsia ist durchweg als Verkürzung des ur-

sprünglichen Terminus ekklēsia tou teou zu verstehen, d.h. die Näherbestimmung durch den 

Genitivus auctoris »Gottes« ist jeweils mitzudenken (vgl. 1 Kor 14, 4; Phil 3, 6). 

2. Jesus 

Viel diskutiert wurde die Frage des Verhältnisses des vorösterlichen Jesus zur Kirche. Nach 

dem übereinstimmenden Urteil heutiger Forschung hat Jesus weder die Kirche direkt gegrün-

det noch indirekt ihre Entstehung nach seinem Tod ins Auge gefaßt und vorbereitet. Gegen 

beides spricht neben dem Fehlen des Begriffs ekklēsia in der Jesusüberlieferung (Mt. 16,18; 

18,17 sind sekundäre nachösterliche Bildungen) und der Naherwartung Jesu die konstante 

Ausrichtung seines Wirkens auf das Volk Israel. Strittig ist hingegen, ob und in welchem Sinn 

eine Kontinuität zwischen dem vorösterlichen Wirken Jesu und der nachösterlichen Kirche 

besteht: Ist die Kirche der Ersatz für Israel nach dem Scheitern des Versuches Jesu zu dessen 

Sammlung, wobei allenfalls in der Person Jesu als des Sammelnden und Berufenden eine 

Kontinuität gegeben wäre (Kümmel)? Ist die von Jesus gesammelte Jüngergemeinde der 

»Heilige Rest« Israels, der sich heilsgeschichtl. nachösterlich zur Kirche und zur erlösten 

Menschheit erweitert (Schmidt)? Oder ist die Kirche das nach dem Willen Jesu in seiner end-

zeitlichen Fülle und Weite gesammelte und erneuerte Israel? Für letzteres spricht u.a. die pro-

grammatische Weite und Inklusivität der Zuwendung Jesu zu Israel. Es ging Jesus nicht um 

die Restitution des empirisch vorfindlichen Israel, sondern um die eschatologische Neuschöp-

fung Israels nach dem Willen Gottes. In diese Richtung deuten gleichermaßen die Einsetzung 

des Zwölferkreises als Zeichen der Erneuerung des Zwölfstämmevolkes in seiner endzeitli-

chen Fülle (Mt 19,28) wie auch die Hinwendung zu den Zöllnern und Sündern, mit der Jesus 

dem Anspruch Gottes auf Gewinnung und Sammlung auch der fernsten Glieder seines Volkes 

Raum gibt. Zur Verkündigung des Reiches Gottes gehört als notwendiges Korrelat der Ge-

danke an ein Volk, in dem Gottes Name in der Weise geheiligt wird, daß sein Heil sich durch-

setzt und in konkreten Formen menschlichen Miteinanders Gestalt gewinnt (Lk 11, 2). Konk-

ret dürfte Jesus seinen Tod in den Zusammenhang der Durchsetzung dieses Heils in Israel ge-

stellt haben. Indem er mit den Zwölfen das letzte Mahl feierte (Mk 14, 17), eignete er ihnen 

als den symbolischen Repräsentanten Israels sein sühnendes Sterben »für die Vielen« (Mk 14, 

24), d.h. für alle Glieder des Gottesvolkes, und damit eine neue Lebensmöglichkeit in heilvol-

ler Gemeinschaft zu. 



Roloff - Kirche im Neuen Testament (EKL) 2 3/25/2023 

3. Urgemeinde 

Bestimmend für das Selbstbewußtsein der Jerusalemer Urgemeinde war die Überzeugung, daß 

Gott durch die Auferweckung Jesu von den Toten die Endzeit habe anbrechen lassen und daß 

somit die Vollendung der von Jesus begonnenen Sammlung Israels an der Zeit sei. Darin, daß 

die maßgeblichen Glieder des Jüngerkreises Jesu, vorab Petrus und die Zwölf, kurze Zeit nach 

den ersten Erscheinungen des Auferstandenen in Galiläa nach Jerusalem übersiedelten, um 

dort mit ihrem Zeugnis öffentlich in Erscheinung zu treten – so der vermutlich historische 

Hintergrund des Pfingstberichts (Act 2) –, steckt bereits ein ekklesiologisches Programm: 

Jerusalem war Mitte und Heilsort Israels; dort war die Sammlung des Gottesvolkes zu erwar-

ten; dort sollte danach die endzeitliche Völkerwallfahrt auch ihr Ziel finden. Es mag in nach-

österlicher Zeit Gruppen von Jesusanhängern in Galiläa gegeben haben; die Ansätze zur Ent-

stehung von Kirche verbinden sich jedoch ausschließlich mit Jerusalem. Von großer Bedeu-

tung waren Erfahrungen der Wirkung des Geistes in der Kirche, die als Erfüllung alttesta-

mentlicher Verheißungen für die Heilszeit (Act 2, 16-21; Gal 3, 2-5; 4, 6f) und als Manifesta-

tion der Herrschaft des erhöhten Christus verstanden wurden. Die Eingliederung in dessen 

Herrschaftsbereich und damit zugleich die Unterstellung unter die Macht des Geistes erfolgte 

durch die Taufe »auf den Namen« Jesu Christi (Act 2, 38). Die geistgewirkte endzeitliche 

Heiligkeit und Reinheit der Kirche fand in einem rigoristischen Ethos sichtbaren Ausdruck. 

Kirchenzuchtmaßnahmen galten als Akte, in denen der Heilige Geist selbst seine Herrschaft 

gegen Normenübertreter verteidigte (Act 5, 1-11; 1 Kor 5, 1-5). 

Als zentrales Problem stellte sich schon früh das Verhältnis der Kirche zu Israel heraus. Zwei 

Erfahrungen bedurften der theologischen Verarbeitung: Einerseits stellte die Verweigerung 

des Glaubens an Christus durch die Mehrzahl der jüdischen Menschen den Anspruch der Kir-

che, endzeitliche Sammlung ganz Israels zu sein, in Frage, andererseits ließ die Gewinnung 

von Gottesfürchtigen (Act 10, 1-11, 18) und Heiden für den Glauben, die sich hauptsächlich 

im Gefolge der Mission der hellenistischen Judenchristen vollzog (Act 11, 19-24), die aus-

schließliche Bindung der Kirche an Israel zu einer von den Fakten überholten Fiktion werden. 

Das Apostelkonzil (ca. 48) brachte zwar die grundsätzliche Anerkennung der christusgläubi-

gen Heiden ohne Gesetz und Beschneidung als Glieder der Kirche und damit als Angehörige 

des Volkes Gottes (Gal 2, 1-20), doch bedeutete dies keine endgültige Problemlösung. 

4. Paulus 

Eine grundsätzliche theologische Klärung führte Paulus durch die Verbindung von Ekklesio-

logie und Rechtfertigungsbotschaft herbei: Ausgehend von dem Antagonismus zwischen 

Christus und dem Gesetz zeigte er, daß im gesetzesfreien Evangelium der endzeitliche Heils-

wille Gottes seine eindeutige Gestalt gewinnt und daß darum die Zugehörigkeit von Heiden 

zur Kirche ohne Gesetz, allein aus Glauben, nicht nur eine Randmöglichkeit, sondern die legi-

time Gestalt von Kirche schlechthin darstellt (Gal 3, 10-14). Paulus löste jedoch den Zusam-

menhang zwischen Kirche und Israel nicht auf, sondern definierte ihn in heilsgeschichtlicher 

Perspektive neu: Das empirische Israel bleibt trotz seiner Verweigerung des Glaubens das 

Volk der Verheißung, dem Gottes endzeitliches Handeln zugesagt ist. Die jetzt glaubenden 

Heiden werden zur Kirche, indem sie dem Volk der Verheißung eingepflanzt werden (Röm. 

11, 17-24). Auch sonst hat Paulus in der Reflexion über die Kirche neue Akzente gesetzt, z.B. 

in seiner Betonung der ekklesiologischen Funktion seines Apostelamtes (1 Kor 1, 1f; Röm 1, 

5 u.ö.). Als Bote des Auferstandenen bringt der Apostel das Evangelium so zur Geltung, daß 

dadurch Gemeinde als konkret vom Evangelium gestalteter geschichtlichen Lebenszusam-

menhang von Menschen entsteht. Die Verbindung der Kirche mit Christus veranschaulicht 

Paulus durch das wohl an das Abendmahl (1 Kor 10, 16) anknüpfende Bild vom Leib Christi 

(1 Kor 12). Aus der gottesdienstlichen Teilhabe an der Gabe des Sakraments gewinnt die Kir-



Roloff - Kirche im Neuen Testament (EKL) 3 3/25/2023 

che ihre Teilhabe an den Lebensfunktionen Jesu Christi im Sinne des gegenseitigen Dienens 

aller ihrer Glieder. 

5. Schriften der dritten Generation 

Die theologische Reflexion über die Kirche gewinnt in den neutestamentlichen Schriften der 

dritten Generation starkes Gewicht. Dabei treten neben der Kirche-Israel-Thematik die Fragen 

nach der Identität der Kirche auf ihrem Weg durch die Geschichte sowie nach ihrem Verhält-

nis zum Staat und zur nichtchristlichen Gesellschaft in den Vordergrund, wobei die Antworten 

unterschiedlich ausfallen. 

5.1. Die Kirche-Israel-Thematik wird im Matthäus und der Johannesapokalypse, zwei Schrif-

ten aus judenchristlicher Tradition also, radikal im Sinne einer Substitutionstheorie gelöst, die 

die Kirche an die Stelle des seines heilsgeschichtlichen Ranges verlustig gegangenen Israel 

treten läßt. Lukas dagegen betont das Miteinander von Juden und Heiden in der Kirche als 

Ziel der von Gott gesetzten Heilsgeschichte, ähnlich der Epheserbrief (Eph 2, 11-14). 

5.2. Die Frage nach der Bewahrung der Identität der Kirche wird v. a im paulinischen Traditi-

onskreis durch eine starke Gewichtung von Tradition und Amt beantwortet, wobei beide Grö-

ßen als durch die Apostel, vorab durch Paulus, begründet und normiert gelten Die apostoli-

sche Tradition wird als das Fundament der Kirche angesehen (Eph 2, 20), ihre Wahrung und 

Weitergabe sowie die Abwehr von Irrlehre sind die Hauptaufgaben des gemeindlichen Lei-

tungsamtes (1 Tim 6, 20). In schroffer Differenz dazu setzen die in ihrem theologischen An-

satz der frühchristlichen Prophetie verpflichteten Johanneischen Schriften auf die bleibende 

Gegenwart des prophetischen Geistes als des vollmächtigen Interpreten des erhöhten Christus 

für die Kirche (Joh 14, 26). Einen ganz eigenen Weg geht das Matthäus-Evangelium, für das 

die Identität der Kirche in ihrem Gehorsam gegenüber den Geboten des messianischen Leh-

rers Jesus gründet (Mt 7, 24-27; 28, 20). 

5.3. Das Verhältnis der Kirche zu Staat und Gesellschaft wird im paulinischen Traditionskreis 

vorsichtig-positiv gesehen. Die Kirche kann zumindest damit rechnen, daß ihr Verhaltens-

zeugnis in der Öffentlichkeit werbend und damit auch verändernd wirkt. Am weitesten gehen 

hier die Pastoralbriefe, die unter Verweis auf die Inkarnation der Kirche eine sittliche Erzie-

hungsaufgabe an allen Menschen zuweisen (Tit 2, 11; 3, 4). Demgegenüber rechnen die jo-

hanneischen Schriften (Joh 15, 18; 1Joh 3, 13), v.a. aber die Johannesapokalypse, mit einer 

schroffen Diastase von Kirche und Gesellschaft. Zwischen der »Stadt« Gottes, dem durch 

Gottes Gegenwart bestimmten Gemeinwesen (Apk 21) und der »großen Stadt«, der vom 

feindseligen Widerstand gegen Gott und seine Herrschaft geprägten gesellschaftlichen Große 

(Apk 13; 17), kann es keinen Ausgleich geben (Apk. 12, 17). 

Lit.: Schmidt, K.L.: Art ekklēsia, ThWNT Bd. 3 (1938) 502-539 – Schnackenburg, R.: Gottes 

Herrschaft und Reich, Freiburg 1959 – Stendahl, K.: Art. Kirche II., RGG3 Bd. 3 (1959) 1297-

1304 (dort ältere Literatur!) – Schrage, W.: ‚Ekklesia‘ und ‚Synagoge‘, ZThK 60 (1963) 178-

202 – Trilling, W.: Das wahre Israel. Studien zur Theologie des Matthäus, München 1964 – 

Kümmel, W.G.: Jesus und die Anfänge der Kirche, in: Gräßer, E. u.a. (Hgg.): Heilsgeschehen 

und Geschichte, Marburg 1965, 289-309 – Hainz, J.: Ekklesia. Strukturen paulinischer Ge-

meinde-Theologie und Gemeinde-Ordnung, Regensburg 1972 – Müller, K. (Hg.): Die Aktion 

Jesu und die Re-Aktion der Kirche. Jesus von Nazareth und die Anfänge der Kirche, Würz-

burg 1972 – Frankemölle, H.: Jahwebund und Kirche Christi, Münster 1974 – Heinz, G.: Das 

Problem der Kirchenentstehung in der deutschen protestantischen Theologie des 20. Jahrhun-

dert, Mainz 1974 – Theißen, G.: Studien zur Soziologie des Urchristentums, Tübingen 1979 – 

Roloff, J.: Art. ekklēsia, EWNT Bd. 1 (1980) 998-1011 – Lohfink, G.: Wie hat Jesus Gemein-



Roloff - Kirche im Neuen Testament (EKL) 4 3/25/2023 

de gewollt?, Freiburg/Basel/Wien 1982 – Klaiber, W.: Rechtfertigung und Gemeinde. Eine 

Untersuchung zum paulinischen Kirchenverständnis, Göttingen 1982 – Kertelge, K.: Die 

Wirklichkeit der Kirche im Neuen Testament, in: Kern, W. u.a. (Hgg.): Handbuch der Fun-

damentaltheologie, Bd. 3, Freiburg/Basel/Wien 1986, 98-121. 

EKL3, Bd. 2/6 (1989), Sp. 1053-1057. 


