
O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 1 20.03.2023 

Christliches moralisches Denken (Christian Moral Reasoning) 

Von Oliver M. T. O’Donovan 

Das christliche moralische Denken umfasst zwei Arten des Denkens: 1. Reflexion und 2. Er-

wägung (deliberation). Das Nachdenken ist ein Nachdenken über etwas; wenn wir nachden-

ken, fragen wir: „Was ist die Wahrheit?“ Erwägung (deliberation) ist das Nachdenken über 

das Handeln; wenn wir nachdenken, fragen wir: „Was sollen wir tun?“ Die Metaphern, die in 

den beiden Wörtern enthalten sind, verdeutlichen den Unterschied: Reflektieren bedeutet, sich 

auf etwas zurückzubesinnen; Deliberation bedeutet, alternative Handlungsmöglichkeiten ab-

zuwägen. 

Ein alternatives Begriffspaar, das auf Aristoteles zurückgeht, wird häufig verwendet, um eine 

ähnliche Unterscheidung zu treffen: „theoretische Vernunft“ und „praktische Vernunft“. 

Wenn wir jedoch die Reflexion als „theoretisch“ und nicht als „praktisch“ bezeichnen, können 

wir den Punkt verdecken, dass auch moralisches Denken mit der Reflexion über die Realität 

zu tun hat. Praktisches Denken bzw. Erwägung (deliberation), hängt von einem reflektierten 

Erfassen einer Wahrheit ab. Natürlich müssen wir das moralische Denken von rein theoreti-

schen Denkdisziplinen unterscheiden, bei denen es nur um das Nachdenken über etwas geht, 

und vor allem von theoretischen Disziplinen, bei denen es um das Nachdenken über menschli-

ches Handeln geht: z. B. Geschichte oder Verhaltenswissenschaften. Denn es ist möglich, 

über menschliches Handeln zu denken, ohne es zu projizieren. Erst wenn das, was getan wur-

de, getan wird oder getan werden soll, zu einem Faktor in unserem Denken über das, was zu 

tun ist, wird, sind wir in moralische Überlegungen eingebunden. Doch auch wenn die Refle-

xion, die nicht in eine Überlegung eingebunden ist, keine moralische Überlegung ist, kann 

eine Überlegung ohne Reflexion überhaupt nicht stattfinden. Das Nachdenken über etwas 

setzt immer auch ein Nachdenken über etwas voraus. Wir können voreilig handeln, ohne zu 

denken. Aber wir können nicht in Richtung auf das Handeln denken, ohne dass unser Denken 

einige propositionale oder „theoretische“ Elemente enthält. 

Es gibt eine wichtige theologische Darstellung der moralischen Verantwortung, die diese Ver-

knüpfung von Überlegung und Reflexion zu verneinen scheint. Karl Barth argumentierte, dass 

sich moralisches Wissen von Faktenwissen dadurch unterscheidet, dass es „unkonditioniert“ 

ist, d.h. wir stehen nicht in der Distanz eines Beobachters, sondern werden unmittelbar von 

ihm herausgefordert. Weil uns das Gute unmittelbar berührt, ist es für uns ein „konkretes indi-

viduelles Gebot“ und keine allgemeine Regel, die darauf wartet, mit Inhalt gefüllt zu werden. 

Es sagt uns: „Tue dies und tue das nicht“ (Ethics, S. 64-78). Barth vermutete, dass der Raum, 

der dem diskursiven Denken, der Reflexion auf der einen und der Deliberation auf der ande-

ren Seite eingeräumt wird, ein Weg ist, um zu versuchen, ethisches Wissen zu „beherrschen“, 

es zu einer „bedingten“ Wahrheit zu machen, über die wir die Distanz eines Wissenschaftlers 

haben könnten. Sein Hauptanliegen war es, sich vor der Vorstellung zu hüten, dass die Aus-

übung des Willens bei der Wahl zwischen Alternativen seine eigene Rechtfertigung ist, und 

das war durchaus richtig. Eine Entscheidung kann nur dann moralisch sein, wenn sie der Rea-

lität entspricht, mit der wir konfrontiert sind, und vor allem der unbedingten Realität des gött-

lichen Gebots. Dieser Punkt wird dadurch gesichert, dass man darauf besteht, dass die Überle-

gung nicht für sich allein stehen kann, so als ob das handelnde Subjekt unkonditioniert wäre. 

Sie muss sich aus der Reflexion über die Wirklichkeit ergeben, die nicht im Einflussbereich 

des Subjekts liegt. 

Was aber ist diese Wirklichkeit? Allein der gebietende Gott, der uns begegnet, so Barth; wäh-

rend unsere Darstellung beabsichtigt, der geschaffenen Wirklichkeit – vorausgesetzt, sie ist 



O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 2 20.03.2023 

real und nicht die verzerrte Konstruktion der sündigen Phantasie – zu erlauben, unser Nach-

denken zu beherrschen und unsere Überlegungen zu lenken. Hier gibt es einen Unterschied in 

der theologischen Gewichtung, die sich auf die Frage der Schöpfung konzentriert. Dennoch ist 

das Gebot Gottes für Barth ein und dasselbe wie die Verheißung Gottes. Es sagt uns nicht nur, 

was wir tun und lassen sollen, sondern es sagt uns etwas über uns selbst, dass wir als Men-

schen geschaffen, in Christus versöhnt und erlöst sind. Sie gibt uns die Erkenntnis über uns 

selbst, die mit der Erkenntnis dessen, was wir tun müssen, einhergeht. Bei der Beurteilung 

dessen, was zu tun ist, müssen wir uns, so Barth, „vor Willkür hüten ..., indem wir versuchen, 

den Begriff des Menschen im Sinne des an den Menschen gerichteten Wortes Gottes zu erfas-

sen und zu gestalten“ (Ethics, S. 119). 

Es gibt also eine geschaffene Wirklichkeit, die Struktur der menschlichen Existenz, die unser 

Wissen darüber bestimmt, was Gott, der Schöpfer, Offenbarer und Befehlshaber, von uns hier 

und jetzt verlangt. Wenn dies nicht genau das Gleiche aussagt, was mit der Rede von der mo-

ralischen Reflexion und Überlegung gesagt wurde, so sagt es doch etwas Ähnliches. 

1. Reflexion 

Die Reflexion muss, wenn sie eine Grundlage für die Deliberation bieten soll, die Elemente 

der teleologischen Ordnung beschreiben, die die Deliberation verständlich und notwendig ma-

chen. „Teleologie“ bedeutet die rationale Erklärung des Zwecks. Zweck ist jedoch ein Begriff 

mit zwei Polen, einem subjektiven und einem objektiven. Auf der einen Seite gibt es die Zwe-

cke des Verstandes des Handelnden, der in seinen Aspekten als „Wille“ unser Handeln lenkt; 

auf der anderen Seite gibt es die Zwecke, die in der Welt impliziert sind, die so geordnet ist, 

dass unser aktives Wollen verständlich wird. Die Teleologie spürt der Korrespondenz zwi-

schen den Zwecken, die wir bilden, und der Zweckhaftigkeit der Wirklichkeit nach. 

Aber nicht jedes Merkmal der Realität ruft verständliche Zwecke hervor. Die meisten Infor-

mationen in einem wissenschaftlichen Lehrbuch zum Beispiel beschäftigen uns nur auf der 

Ebene disziplinierter Neugier; und in der Tat abstrahiert die Wissenschaft als intellektuelles 

Unterfangen systematisch von der Teleologie. Dennoch müssen wir die teleologische Ord-

nung in der Welt sehen, wenn sie uns als ein Ort erscheinen soll, an dem wir handeln können. 

Deshalb kann die moralische Reflexion nicht unmittelbar von den Erkenntnissen der Human-

wissenschaften ausgehen. Um ein nützlicher Teil der moralischen Argumentation zu sein, 

müssen diese Erkenntnisse zunächst in ein Verständnis der Realität integriert werden, das die 

deliberative Freiheit begründen kann; und das erfordert die teleologische Einsicht der Philoso-

phie oder Theologie. 

Doch wie lässt sich die Behauptung, objektive Ziele in der Welt erkennen zu können, überprü-

fen? Solche Behauptungen spiegeln oft kulturelle Vorurteile wider und sind in der Regel um-

stritten. Warum sollten wir uns nicht darauf einigen, um das berühmte komische Beispiel zu 

nehmen, dass wir nicht aus Fleisch gemacht wären, wenn wir nicht dazu bestimmt wären, uns 

gegenseitig zu essen? Formal gesehen gibt es keinen Unterschied zwischen dieser Aussage 

und der Behauptung, dass wir Gehirne zum Verstehen und Hände zum Manipulieren haben. 

Eine starke philosophische Tradition hat versucht, alle derartigen teleologischen Urteile aus 

formalen Gründen auszuschließen, aber das ist ein Fehler. Es gibt wahre und falsche Urteile; 

und die falschen scheitern einfach daran, dass das, was sie erkennen, hinter dem zurückbleibt, 

was es zu erkennen gibt. Christliche Gläubige halten daran fest, dass die durch die Offenba-

rung offenbarten Absichten Gottes der einzige endgültige Maßstab sind, an dem wir unsere 

Ansprüche auf eine zielgerichtete Ordnung in der Welt messen können. Es ist nicht so, dass 

Gottes Absichten unser menschliches Urteilsvermögen beiseite schieben und es durch bloße 

Befehle ersetzen, die wir befolgen müssen. Aus unserer Sicht mag es manchmal so aussehen, 



O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 3 20.03.2023 

weil sie unsere Vorurteile und Wahrnehmungen herausfordern, so dass es Zeiten gibt, in de-

nen wir einfach Gottes Wort hören und gehorchen müssen, ohne völlig zu verstehen, warum. 

Aber wenn das alles wäre, würden Gottes Absichten der Welt einfach aufgezwungen; und in 

diesem Fall wäre er nicht der Gott, der die Welt erschaffen hat und dann erlöst, was er ge-

schaffen hat. Gottes Absichten interpretieren die teleologischen Strukturen der Welt, denn sie 

halten sie aufrecht und bejahen sie, obwohl sie sie auch beurteilen. Die moralische Reflexion 

befasst sich einerseits mit dem, was uns von Gottes Absichten in der Schöpfung und in der Er-

lösung gezeigt wird, und andererseits mit der Ordnung der Welt im Lichte der Absichten Got-

tes. 

In erster Linie denken wir über die Geschichte des Handelns Gottes mit der Welt nach: in der 

Schöpfung, im Kommen Christi und in der verheißenen Erfüllung. Jeder Bereich von morali-

schem Interesse muss im Licht der Gesamtheit dieser Geschichte betrachtet werden. Zum Bei-

spiel ist die Ehe nicht nur eine Gabe der Schöpfung; sie ist in die versöhnende Gemeinschaft 

Christi aufgenommen und wird im eschatologischen Reich abgelöst. Die Wahrheit zu sagen 

ist eine Aufgabe, die Adam in der Genesis-Erzählung bei der Benennung der Tiere anvertraut 

wird; sie ist auch eine Verantwortung der erlösten Menschheit, der in Jesus Christus die 

Wahrheit über sich selbst gesagt wurde und die aufgerufen ist, sich zu ihr zu bekennen; und 

die vollständige Offenbarung der Wahrheit ist in Gottes letztem Gerichtsakt verheißen. Die 

Arbeit ist ein Geschenk der Schöpfung; sie wird zum gegenseitigen Dienst in der Gemein-

schaft mit Christus veredelt; sie macht der Sabbatruhe des Reiches Platz. Und so weiter. Aber 

dieses Verständnis von Gottes Absichten in der Heilsgeschichte kann nur durch die Lektüre 

der Geschichte Christi und ihrer Auslegung durch Propheten und Apostel gewonnen werden. 

Die Autorität der Schrift ist für die christliche Ethik wie für das gesamte christliche Denken 

von grundlegender Bedeutung, weil sie das Mittel ist, durch das uns Christus bekannt gemacht 

wird. 

Zweitens denken wir über die immanente Zweckmäßigkeit der Welt selbst nach, wie sie sich 

im Licht der Offenbarung zeigt: die Bedeutung des Mitmenschen, des „Nächsten“, mit dem 

wir zu verschiedenen Formen der Gemeinschaft bestimmt sind; die Bedeutung der nicht-

menschlichen Natur, die unter unserem Schutz steht und unserem Nutzen dient, aber mit ihrer 

eigenen Würde vor Gott; die Bedeutung des menschlichen Leibes als Modus der persönlichen 

Präsenz vor den anderen und des Gewissens als dem Ort, an dem wir uns vor Gott bewusst 

werden. Das Wissen, das wir über die diesen Strukturen innewohnenden Zwecke gewinnen, 

ist theologisches Wissen und kann nicht einfach als selbstverständlich hingenommen werden; 

dennoch kann es mit den fragmentarischen, aber nicht zu vernachlässigenden moralischen 

Wahrnehmungen übereinstimmen, die alle Menschen teilen. Die christliche Reflexion kann 

diese Wahrnehmungen positiv bewerten und aus ihnen lernen, ohne sie jedoch als autonom 

oder autark zu betrachten. Sie spiegeln uns das Licht, das Gott durch seine Selbstoffenbarung 

auf die Welt geworfen hat, so wie der Mond das Licht der Sonne reflektiert. 

2. Erwägung (deliberation) 

Zu sagen, dass Erwägung ein Denken in Richtung Handeln ist, ist nicht dasselbe wie zu sa-

gen, dass sie immer in Richtung Entscheidung geht. Eine Reihe von Autoren (z.B. James 

McClendon, 1924- , und Stanley Hauerwas, 1940- ) haben in den letzten Jahren gegen die 

Idee protestiert – getauft als „Dezisionismus“ oder „Quandary Ethics“ –, dass moralisches 

Denken ausschließlich eine Disziplin der Entscheidungsfindung sei, als ob niemand einen 

Nutzen davon hätte, bis ein Dilemma auftritt, das gelöst werden muss. Erwägung (delibera-

tion) ist keine Form des Denkens, auf die wir nur gelegentlich zurückgreifen, wenn wir zufäl-

lig in eine Situation geraten, in der wir unschlüssig sind und etwas zu tun haben. Das Nach-

denken über das Handeln beschränkt sich nicht auf das Nachdenken über eine bestimmte 



O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 4 20.03.2023 

Handlung, sondern umfasst in umfassenderer Weise unsere gesamte aktive Existenz. Unsere 

Überlegungen erschöpfen sich nicht in der Frage: „Was sollen wir als nächstes tun? Wir fra-

gen auch: „Wie sollen wir unser Leben leben?“ und „Welche Haltung sollen wir in bestimm-

ten Bereichen praktischer Belange einnehmen? 

Die Frage „Wie sollen wir unser Leben leben?“ lädt zu einer Antwort in einer Art moralischer 

Sprache ein, die sich von der Sprache unterscheidet, die wir verwenden, wenn wir über unsere 

Entscheidungen berichten: „Ich sollte“ oder „Ich sollte nicht“. Es handelt sich um die Sprache 

der Tugenden und Gesinnungen, die im Neuen Testament und insbesondere in den Episteln 

häufig verwendet wird, um einen allgemeinen Überblick über die Qualität des christlichen Le-

bens zu skizzieren. In welchem Verhältnis stehen diese beiden Arten von Sprache? Ist eine 

Tugend lediglich eine Veranlagung, Handlungen einer bestimmten Art zu wiederholen, so 

dass, wenn Paulus sagt: „Seid freundlich zueinander ...“ (Epheser 4,32), dies eine Kurzform 

für den Ratschlag ist, dass wir zuerst eine freundliche Handlung ausführen sollten, dann eine 

zweite, dann eine dritte und so weiter? Das würde aber bedeuten, dass wir nie über die Gestal-

tung des Lebens als Ganzes nachdenken können, sondern nur über das, was wir als Nächstes 

zu tun haben. Immerhin denken wir über unser eigenes Verhalten und das der anderen als 

Ganzes nach und finden allgemeine Begriffe für unser Verhalten: Liebe, Freude, Friede, Ge-

duld ... oder umgekehrt Unreinheit, Aberglaube, Feindseligkeit ... und so weiter (vgl. Galater 

5,19ff.). Aber wenn solche Überlegungen zu einem praktischen Ergebnis führen sollen, muss 

es eine entsprechende Form des Nachdenkens geben, so dass wir darüber nachdenken, wie wir 

unser Leben gestalten können, und nicht nur, wie wir das nächste, was wir tun, gestalten kön-

nen. Wir können Richtlinien für die Führung unseres Lebens aufstellen, und das ist es, was die 

Verfasser der Briefe uns lehren, wie man es richtig macht. 

Aber wir legen nicht nur eine Politik für unser Verhalten insgesamt fest, sondern beraten auch 

über unsere Haltung zu bestimmten Bereichen, die uns in der Praxis beschäftigen. Welche 

Haltung sollten wir zum Beispiel gegenüber Atomwaffen einnehmen? Diese Frage erfordert 

eine Antwort, die unabhängig von einer bestimmten Entscheidung ist, die wir treffen müssen. 

Nur vergleichsweise wenige Menschen haben mit Atomwaffen so viel zu tun, dass sich daraus 

konkrete Entscheidungen ergeben; dennoch ist eine durchdachte Haltung zu ihnen notwendig, 

wenn wir verantwortungsbewusst durch das Leben im späten 20. Jahrhundert. Diese Haltung 

richtig zu gestalten, ist Teil des Gehorsams, den wir alle Gott schulden. Und wie bei den 

Atomwaffen, so ist es auch in jedem anderen Bereich: Wir müssen uns zum Beispiel über das 

Richtige und Falsche der sexuellen Selbstverfügung Gedanken machen, ganz unabhängig von 

einer bestimmten sexuellen Gelegenheit; wir müssen eine Einstellung zum Besitz und zur 

Verwendung von Reichtum haben, bevor wir ein Vermögen erben. Wir müssen an konkrete 

Entscheidungen mit bereits gebildeten moralischen Grundsätzen herangehen. 

Diese Politik umfasst nicht nur unseren direkten Umgang mit dem Thema, wenn es sich 

ergibt, sondern auch unseren Umgang mit denjenigen, die es behandeln. Deliberative Fragen 

zu bestimmten moralischen Themen treten in mehr als einer Form auf: Es gibt pastorale und 

politische Fragen sowie Fragen der persönlichen Selbstbestimmung. Auf die Frage „Wie soll 

ich handeln?“ folgt die Frage „Wie soll ich anderen raten zu handeln?“ und „Wie soll ich die 

öffentliche Autorität, die ich habe, nutzen, um die Gemeinschaft zum Handeln zu bewegen? 

Die Antworten, die wir auf diese verschiedenen Fragen geben, lassen sich auf interessante 

Weise miteinander vergleichen. In der Frage der Abtreibung könnte eine Person zum Beispiel 

antworten: Ich werde niemals abtreiben; ich werde versuchen, diejenigen zu entmutigen, die 

in der Abtreibung den einzigen Ausweg sehen; ich werde eine Politik der stärkeren gesetzli-

chen Einschränkung unterstützen. Dies ist eine mögliche Kombination von konsistenten Ant-

worten, nicht die einzige und nicht unbedingt die beste. Aber nicht jede Kombination von 

Antworten wäre kohärent. Ihre Kohärenz muss davon abhängen, dass sie alle mit den gleichen 



O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 5 20.03.2023 

reflektierten Urteilen über die Bedeutung der Abtreibung, die Gründe, aus denen sie durchge-

führt wird, ihre Auswirkungen auf die Gesellschaft usw. vereinbar sind. 

Moralische Regeln. Bei der Formulierung dieser Politik sind wir auf allgemeine moralische 

Regeln angewiesen. Hinter der Frage „Was soll ich tun?“ verbirgt sich die grundlegendere 

Frage „Was sollen wir tun?“, bei der das Thema undifferenziert ist. Wenn das, was ich für 

mich vorschlage, nicht mit dem übereinstimmt, was wir Menschen angesichts solcher Fragen 

vorschlagen sollten, dann habe ich etwas Falsches vorgeschlagen. 

Eine Terminologie, die ich an anderer Stelle übernommen und verteidigt habe (siehe Resur-

rection and Moral Order), verwendet „generisch“ (generic) als das Gegenteil von „partikular“ 

und bedeutet „mit einer Art zu tun haben“. „Allgemein“ (general) hingegen ist das Gegenteil 

von „spezifisch“ und bedeutet „unpräzise“. Ein Urteil kann mehr oder weniger allgemein sein: 

allgemeiner als ein anderes Urteil und spezifischer als ein drittes. Aber zwischen „allgemein“ 

und „speziell“ gibt es kein mehr oder weniger. In beiden Fällen wird ein Urteil über einen be-

stimmten Fall gefällt, so als ob man auf ihn hinweisen würde: „Dieser Krieg ist verbreche-

risch.“ Oder man fällt ein Urteil über eine Art von Sache: „Der Krieg ist verbrecherisch“ – 

dem man Spezifikationen hinzufügen kann oder nicht: Aggressiver Krieg ist kriminell“, 

„Aggressiver Atomkrieg ist kriminell“, usw. Englischsprachige Moralphilosophen verwenden 

manchmal „universal“ anstelle von „generisch“; während deutschsprachige Autoren „univer-

sal“ oft sehr breit verwenden, um das abzudecken, was sowohl mit „generisch“ (generic) als 

auch mit „allgemein“ (general) gemeint ist. Aber der Begriff „universal“ hat noch eine andere 

wichtige Bedeutung – er bezieht sich auf das Universum oder die Gesamtheit der Dinge – und 

es ist bequemer, ihn in diesem Zusammenhang ganz zu vermeiden. 

a. Wenn wir über unsere moralischen Regeln nachdenken, versuchen wir, sie weniger allge-

mein und spezifischer zu machen, d.h. ihnen die Klarheit und Präzision zu geben, die sie in 

Bezug auf bestimmte Arten von Umständen benötigen. Dies bedeutet manchmal, aber nicht 

immer, „Ausnahmen“ zu erwähnen. Wenn wir sagen: „Mord ist falsch, aber Töten im gerech-

ten Krieg ist kein Mord“ – oder alternativ: „Töten ist falsch, außer im gerechten Krieg“ –, 

dann stellen wir damit eine Ausnahme von einer allgemeinen Regel auf. 

Gegen die Vorstellung, dass gültige allgemeine Regeln Ausnahmen haben können, werden im 

Allgemeinen zwei Schwierigkeiten von entgegengesetzten Standpunkten aus vorgebracht: 1. 

dass, wenn wir moralische Gesetze als verbindlich und gottgegeben anerkennen, die Einfüh-

rung von Ausnahmen zu ihnen einfach illegitim ist; 2. dass die Feststellung von Ausnahmen 

die allgemeine Regel widerlegt und sie somit ungültig macht. 

1. Auf die erste Schwierigkeit antworten wir, dass wir, wenn wir eine Regel befolgen sollen, 

den Umfang und die Bedeutung ihrer Begriffe verstehen müssen; und das gilt nicht weniger 

für von Gott gegebene Regeln wie die des Dekalogs. Gehört zur „Ehre“ von Vater und Mutter 

auch die Duldung unvernünftiger seniler Launen, selbst wenn man erwachsen ist? Und gilt 

„Vater und Mutter“ auch für Großväter und Tanten? Auf solche Fragen kann man natürlich 

vernünftige Antworten geben; der springende Punkt ist, dass sie vielleicht gestellt werden 

müssen. Wenn wir nicht sehen, dass solche Fragen auftauchen können, dann unterschätzen 

wir, was der Befehl von uns verlangt. 

2. Zur zweiten Schwierigkeit lässt sich sagen, dass die Ausnahme die Regel bestätigt, da die 

Frage, ob diese oder jene Ausnahme angebracht ist, nicht gestellt werden kann, wenn es keine 

Regel gibt, von der eine Ausnahme gemacht werden kann. Wer würde sich jemals fragen, ob 

man tyrannischen elterlichen Launen nachgeben sollte, wenn man nicht wüsste, dass die El-

tern Vorrechte haben? Das Gebot bestimmt, welche Form unsere moralischen Fragen 



O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 6 20.03.2023 

annehmen sollen, welche Fälle wir als problematisch ansehen und so weiter. Eine moralische 

Regel ist auf interessante und hilfreiche Weise allgemein. Sie gibt die Bedingungen für die 

moralische Diskussion vor und hilft uns so, einen Weg durch ungewohnte Umstände zu fin-

den. 

Ausnahmen von Regeln werden nicht so sehr „gemacht“ als vielmehr „gefunden“. Dass Mora-

listen das Töten im gerechten Krieg erlauben, während der Dekalog das Morden verbietet, ist 

keine Frage willkürlicher Präferenz, sondern eine Implikation des Gebots, Gerechtigkeit zu 

üben und die Unschuldigen zu verteidigen. Darüber hinaus besteht die Spezifizierung allge-

meiner Regeln nicht immer darin, Ausnahmen zu finden und die Regel gleichsam auszuhöh-

len, wie es eine drittklassige Kasuistik manchmal erscheinen lassen mag. Sie besteht auch da-

rin, unerwartete moralische Anregungen in den Regeln zu finden, so wie Jesus in dem Gesetz, 

das den Ehebruch verbietet, Implikationen für das Verhalten der Begierde fand. Der Zweck 

des Nachdenkens über moralische Regeln besteht darin, ihre tatsächliche Anwendung auf be-

stimmte Umstände zu erkennen. Ausnahmen“ sind nichts anderes als Fälle, auf die die Regel, 

richtig verstanden, nicht anwendbar ist. Einige Regeln werden manchmal als „ausnahmslos“ 

bezeichnet. Wenn damit gemeint ist, dass es Regeln gibt, die bestimmte Arten von Handlun-

gen fordern oder verbieten, bei denen man nicht in jedem Fall fragen kann, ob sie anwendbar 

sind oder nicht, ist das natürlich ein Fehler. Aber in einem anderen Sinne kann dieser Begriff 

angemessen auf jene grundlegenden moralischen Regeln angewandt werden, die Ansprüche 

bezeichnen, die immer irgendwie respektiert werden müssen, selbst wenn der geforderte Res-

pekt paradox ist. Niemand darf zum Beispiel in einem gerechten Krieg töten, der nicht das Le-

ben Unschuldiger verteidigt und nicht auch das Leben der Schuldigen als wertvoll ansieht. So 

prägt das Gebot „Du sollst nicht morden“ die Grundsätze des gerechten Kriegshandelns. Kei-

ne moralische Regel ist in sich vollständig; sie ist eine Art Kapitelüberschrift für moralische 

Überlegungen, ein organisierendes Prinzip, von dem unsere Überlegungen ausgehen müssen. 

b. Besondere moralische Urteile oder „Entscheidungen“ beinhalten, dass der besondere Fall 

unter ein allgemeines moralisches Prinzip oder eine allgemeine moralische Regel gestellt 

wird, die unabhängig erfasst wurden. Wenn es falsch ist, diese Person zu töten, dann deshalb, 

weil es ein Fall von Mord wäre; und Mord kann unabhängig von diesem Fall als falsch ange-

sehen werden. Die Unrechtmäßigkeit des Falles ergibt sich aus der Unrechtmäßigkeit der 

Klasse. Die Logik des Gegenteils wurde von der kurzlebigen Mode der „Situationsethik“, die 

von Joseph Fletcher vertreten wurde, bis zu ihren irrationalistischen Schlussfolgerungen er-

forscht. Die Situationsethik ist am besten als ein Vorschlag zu verstehen, moralische Überle-

gungen ausschließlich in Bezug auf bestimmte Entscheidungen und eine sehr allgemeine, all-

umfassende moralische Tugend zu konstruieren, ohne etwas dazwischen. Ihr Tenor war punk-

tuell und individualistisch, ein Ausdruck jener uneingeschränkten Aufmerksamkeit für das 

„Konkrete“, die eine Frucht des späten Idealismus und Existenzialismus war. 

Was für ein bestimmtes Urteil erforderlich ist, ist also, dass der Fall mit der moralischen Re-

gel, die er instanziiert, übereinstimmt; aber das erfordert eine Art von Erkennungssprung: 

„Aber dies wäre ein Mord, ein Fall von der Art, die wir meinten, als wir sagten, dass Mord 

falsch ist! Keine noch so subtile Spezifizierung der allgemeinen Verurteilung von Mord wird 

uns sagen, ob das, was wir gerade tun wollen, tatsächlich ein Fall von dem ist, worüber wir 

gesprochen haben. Eine bestimmte moralische Entscheidung lässt sich niemals direkt aus ei-

ner allgemeinen Regel ableiten; es muss ein Akt der Erkenntnis dazwischengeschaltet werden. 

Für diesen Akt des Erkennens kann es keine Regel geben; wenn es eine gäbe, wäre sie Teil 

der moralischen Regel selbst. Das Erkennen muss einfach geschehen; es hängt von der „Ein-

sicht“ ab. Das ist das Element der Wahrheit in der Situationsethik; aber es ist nur ein Element 

der Wahrheit, denn niemand könnte einen Fall als einen Fall einer Art erkennen, wenn es 

nicht Regeln gäbe, die Fallarten unterscheiden. 



O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 7 20.03.2023 

In den meisten Fällen, so scheint es, ist das Erkennen kein Problem. Jemand, der anerkennt, 

dass Lügen falsch sind, aber nicht erkennt, dass die Unwahrheit eines Lieblingspolitikers in 

Wirklichkeit eine Lüge war, erscheint uns gewöhnlich als begriffsstutzig oder ausweichend. 

Dieser Anschein ist jedoch irreführend. Selbst die offensichtlichsten Erkennungen müssen in 

der Kindheit erlernt werden, und es gibt darüber hinaus Erkennungen, die selbst für moralisch 

gebildete Erwachsene wirklich schwierig sind. 

Betrachten wir das Beispiel der so genannten „gerechtfertigten Lüge“. Die Geheimpolizei ist 

auf der Suche nach einem ehrlichen Dissidenten, und nur ein ausgeklügeltes Täuschungsma-

növer, das eine offene Täuschung beinhaltet, kann ihn schützen. Offensichtlich handelt es sich 

um eine Lüge, die allgemein verurteilt wird. Wie erklären wir uns unsere Intuition, wenn wir 

sie haben, dass eine Lüge in diesem Fall nicht schuldhaft sein könnte? 

Drei Theorien wurden vorgebracht: 1. es gibt Fälle, die einfach außerhalb des Geltungsbe-

reichs jeder Regel liegen – „außergewöhnlich“ nicht nur in dem Sinne, dass sie ungewöhnlich 

sind, sondern dass sie von keiner allgemeinen Formulierung erfasst werden können; 2. einige 

Fälle treten an Punkten auf, an denen zwei moralische Regeln in den Ansprüchen, die sie an 

uns stellen, kollidieren, dem Punkt des „Dilemmas“; und 3. jede moralische Regel kann unter 

einigen spezifizierbaren Umständen von uns nicht das verlangen, was sie auf den ersten Blick 

zu verlangen scheint. 

1. Die Schwierigkeit bei der ersten dieser Theorien besteht darin, dass, wenn die Situation au-

ßerhalb aller moralischen Regeln liegt, der moralische Anspruch, den sie erhebt, überhaupt 

nicht gewürdigt werden kann. Wir haben nicht mehr Grund zu der Annahme, dass Barmher-

zigkeit angemessen ist, als dass Wahrhaftigkeit angemessen ist. 

2. Die Schwierigkeit bei der zweiten ist, wie wir entscheiden sollen, welche der beiden wider-

sprüchlichen Forderungen – Barmherzigkeit oder Wahrhaftigkeit – für unser Handeln ent-

scheidend sein soll. Wir scheinen eine dritte Regel zu brauchen, die zwischen den beiden wi-

dersprüchlichen Regeln vermittelt. Aber diese Regel wird entweder eine formale sein (wie der 

von Richard McCormick (1922-) vertretene „Proportionalismus“), die für alle konfligierenden 

Regeln gilt – obwohl es eine solche Regel nicht geben kann; oder sie wird eine Einsicht in das 

ausdrücken, was diese spezifischen Regeln in dieser Art von Konfliktsituation verlangen, und 

dann landen wir doch bei der dritten Darstellung. 

3. Die dritte Theorie, die von Paul Ramsey und Helmut Thielicke vertreten wird, ist die beste. 

Wenn wir zu dem Schluss kommen, dass die Forderung, die Wahrheit zu erkennen, ge-

schwächt wird, wenn sie in feindseliger und unrechtmäßiger Absicht erhoben wird, dann ha-

ben wir etwas Wichtiges über das, was die Wahrheit selbst von uns verlangt, und über die Be-

dingungen für die Ausübung der Wahrhaftigkeit herausgefunden. Wir haben nicht nur ent-

schieden, dass die Barmherzigkeit in diesem Fall Vorrang haben sollte; wir haben ein Ver-

ständnis für das Gesetz der Wahrheit selbst gewonnen. 

Literaturverzeichnis: Augustinus, Über die christliche Lehre; K. Barth, Ethics, hrsg. von G. 

W. Bromiley (Edinburgh und New York, 1981); J. M. Finnis, Fundamentals of Ethics (Ox-

ford, 1983); S. Hauerwas, The Peaceable Kingdom (Notre Dame, IN, 1983; London, 1984); J. 

W. McClendon, Systematic Theology 1: Ethics (Nashville, TN, 1986); R. McCormick and P. 

Ramsey (eds.) Doing Evil to Achieve Good: Moral Choice in Conflict Situations (Chicago, 

1978); O. O’Donovan, Resurrection and Moral Order (Leicester und Grand Rapids, 21994); 

G. H. Outka und P. Ramsey (eds.), Norm and Context in Christian Ethics (London and New 

York, 1968); H. Thielicke, Theological Ethics 1, ch. 27. 



O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 8 20.03.2023 

Quelle: David J. Atkinson/David F. Field, New Dictionary of Christian Ethics & Pastoral 

Theology, Downers Grove-Nottingham: IVP, 1995, S. 132-137. 


