Christliches moralisches Denken (Christian Moral Reasoning)
Von Oliver M. T. O’Donovan

Das christliche moralische Denken umfasst zwei Arten des Denkens: 1. Reflexion und 2. Er-
wégung (deliberation). Das Nachdenken ist ein Nachdenken tber etwas; wenn wir nachden-
ken, fragen wir: ,,Was ist die Wahrheit?“ Erwagung (deliberation) ist das Nachdenken Gber
das Handeln; wenn wir nachdenken, fragen wir: ,,Was sollen wir tun?* Die Metaphern, die in
den beiden Wortern enthalten sind, verdeutlichen den Unterschied: Reflektieren bedeutet, sich
auf etwas zurlickzubesinnen; Deliberation bedeutet, alternative Handlungsmaoglichkeiten ab-
Zuwaégen.

Ein alternatives Begriffspaar, das auf Aristoteles zuriickgeht, wird h&ufig verwendet, um eine
ahnliche Unterscheidung zu treffen: ,,theoretische Vernunft* und ,,praktische Vernunft*.

Wenn wir jedoch die Reflexion als ,,theoretisch* und nicht als ,,praktisch* bezeichnen, kénnen
wir den Punkt verdecken, dass auch moralisches Denken mit der Reflexion Uber die Realitét
zu tun hat. Praktisches Denken bzw. Erwégung (deliberation), hdngt von einem reflektierten
Erfassen einer Wahrheit ab. Nattrlich mussen wir das moralische Denken von rein theoreti-
schen Denkdisziplinen unterscheiden, bei denen es nur um das Nachdenken uber etwas geht,
und vor allem von theoretischen Disziplinen, bei denen es um das Nachdenken tuber menschli-
ches Handeln geht: z. B. Geschichte oder Verhaltenswissenschaften. Denn es ist moglich,
uber menschliches Handeln zu denken, ohne es zu projizieren. Erst wenn das, was getan wur-
de, getan wird oder getan werden soll, zu einem Faktor in unserem Denken Uber das, was zu
tun ist, wird, sind wir in moralische Uberlegungen eingebunden. Doch auch wenn die Refle-
xion, die nicht in eine Uberlegung eingebunden ist, keine moralische Uberlegung ist, kann
eine Uberlegung ohne Reflexion tberhaupt nicht stattfinden. Das Nachdenken iber etwas
setzt immer auch ein Nachdenken Uber etwas voraus. Wir kénnen voreilig handeln, ohne zu
denken. Aber wir kdnnen nicht in Richtung auf das Handeln denken, ohne dass unser Denken
einige propositionale oder ,,theoretische* Elemente enthélt.

Es gibt eine wichtige theologische Darstellung der moralischen Verantwortung, die diese Ver-
kntipfung von Uberlegung und Reflexion zu verneinen scheint. Karl Barth argumentierte, dass
sich moralisches Wissen von Faktenwissen dadurch unterscheidet, dass es ,,unkonditioniert
ist, d.h. wir stehen nicht in der Distanz eines Beobachters, sondern werden unmittelbar von
ihm herausgefordert. Weil uns das Gute unmittelbar berthrt, ist es fur uns ein ,,konkretes indi-
viduelles Gebot* und keine allgemeine Regel, die darauf wartet, mit Inhalt gefillt zu werden.
Es sagt uns: ,,Tue dies und tue das nicht“ (Ethics, S. 64-78). Barth vermutete, dass der Raum,
der dem diskursiven Denken, der Reflexion auf der einen und der Deliberation auf der ande-
ren Seite eingeraumt wird, ein Weg ist, um zu versuchen, ethisches Wissen zu ,,beherrschen®,
es zu einer ,,bedingten* Wahrheit zu machen, tiber die wir die Distanz eines Wissenschaftlers
haben konnten. Sein Hauptanliegen war es, sich vor der Vorstellung zu hiten, dass die Aus-
ubung des Willens bei der Wahl zwischen Alternativen seine eigene Rechtfertigung ist, und
das war durchaus richtig. Eine Entscheidung kann nur dann moralisch sein, wenn sie der Rea-
litat entspricht, mit der wir konfrontiert sind, und vor allem der unbedingten Realitat des gott-
lichen Gebots. Dieser Punkt wird dadurch gesichert, dass man darauf besteht, dass die Uberle-
gung nicht fur sich allein stehen kann, so als ob das handelnde Subjekt unkonditioniert ware.
Sie muss sich aus der Reflexion tiber die Wirklichkeit ergeben, die nicht im Einflussbereich
des Subjekts liegt.

Was aber ist diese Wirklichkeit? Allein der gebietende Gott, der uns begegnet, so Barth; wéh-
rend unsere Darstellung beabsichtigt, der geschaffenen Wirklichkeit — vorausgesetzt, sie ist

O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 1 20.03.2023



real und nicht die verzerrte Konstruktion der stindigen Phantasie — zu erlauben, unser Nach-
denken zu beherrschen und unsere Uberlegungen zu lenken. Hier gibt es einen Unterschied in
der theologischen Gewichtung, die sich auf die Frage der Schopfung konzentriert. Dennoch ist
das Gebot Gottes fir Barth ein und dasselbe wie die VerheilRung Gottes. Es sagt uns nicht nur,
was wir tun und lassen sollen, sondern es sagt uns etwas Uber uns selbst, dass wir als Men-
schen geschaffen, in Christus versohnt und erlost sind. Sie gibt uns die Erkenntnis Gber uns
selbst, die mit der Erkenntnis dessen, was wir tun mussen, einhergeht. Bei der Beurteilung
dessen, was zu tun ist, miissen wir uns, so Barth, ,,vor Willkir hiiten ..., indem wir versuchen,
den Begriff des Menschen im Sinne des an den Menschen gerichteten Wortes Gottes zu erfas-
sen und zu gestalten* (Ethics, S. 119).

Es gibt also eine geschaffene Wirklichkeit, die Struktur der menschlichen Existenz, die unser
Wissen dariber bestimmt, was Gott, der Schopfer, Offenbarer und Befehlshaber, von uns hier
und jetzt verlangt. Wenn dies nicht genau das Gleiche aussagt, was mit der Rede von der mo-
ralischen Reflexion und Uberlegung gesagt wurde, so sagt es doch etwas Ahnliches.

1. Reflexion

Die Reflexion muss, wenn sie eine Grundlage fir die Deliberation bieten soll, die Elemente
der teleologischen Ordnung beschreiben, die die Deliberation verstandlich und notwendig ma-
chen. ,, Teleologie* bedeutet die rationale Erklarung des Zwecks. Zweck ist jedoch ein Begriff
mit zwei Polen, einem subjektiven und einem objektiven. Auf der einen Seite gibt es die Zwe-
cke des Verstandes des Handelnden, der in seinen Aspekten als ,,Wille* unser Handeln lenkt;
auf der anderen Seite gibt es die Zwecke, die in der Welt impliziert sind, die so geordnet ist,
dass unser aktives Wollen verstandlich wird. Die Teleologie spurt der Korrespondenz zwi-
schen den Zwecken, die wir bilden, und der Zweckhaftigkeit der Wirklichkeit nach.

Aber nicht jedes Merkmal der Realitat ruft verstdndliche Zwecke hervor. Die meisten Infor-
mationen in einem wissenschaftlichen Lehrbuch zum Beispiel beschéftigen uns nur auf der
Ebene disziplinierter Neugier; und in der Tat abstrahiert die Wissenschaft als intellektuelles
Unterfangen systematisch von der Teleologie. Dennoch miissen wir die teleologische Ord-
nung in der Welt sehen, wenn sie uns als ein Ort erscheinen soll, an dem wir handeln kénnen.
Deshalb kann die moralische Reflexion nicht unmittelbar von den Erkenntnissen der Human-
wissenschaften ausgehen. Um ein nutzlicher Teil der moralischen Argumentation zu sein,
missen diese Erkenntnisse zunéchst in ein Verstandnis der Realitat integriert werden, das die
deliberative Freiheit begriinden kann; und das erfordert die teleologische Einsicht der Philoso-
phie oder Theologie.

Doch wie lasst sich die Behauptung, objektive Ziele in der Welt erkennen zu kénnen, tberprii-
fen? Solche Behauptungen spiegeln oft kulturelle Vorurteile wider und sind in der Regel um-
stritten. Warum sollten wir uns nicht darauf einigen, um das beriihmte komische Beispiel zu
nehmen, dass wir nicht aus Fleisch gemacht waren, wenn wir nicht dazu bestimmt waren, uns
gegenseitig zu essen? Formal gesehen gibt es keinen Unterschied zwischen dieser Aussage
und der Behauptung, dass wir Gehirne zum Verstehen und Hande zum Manipulieren haben.
Eine starke philosophische Tradition hat versucht, alle derartigen teleologischen Urteile aus
formalen Griinden auszuschlieRen, aber das ist ein Fehler. Es gibt wahre und falsche Urteile;
und die falschen scheitern einfach daran, dass das, was sie erkennen, hinter dem zurtckbleibt,
was es zu erkennen gibt. Christliche Glaubige halten daran fest, dass die durch die Offenba-
rung offenbarten Absichten Gottes der einzige endgiiltige Mal3stab sind, an dem wir unsere
Anspriche auf eine zielgerichtete Ordnung in der Welt messen kdnnen. Es ist nicht so, dass
Gottes Absichten unser menschliches Urteilsvermdgen beiseite schieben und es durch blof3e
Befehle ersetzen, die wir befolgen missen. Aus unserer Sicht mag es manchmal so aussehen,

O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 2 20.03.2023



weil sie unsere Vorurteile und Wahrnehmungen herausfordern, so dass es Zeiten gibt, in de-
nen wir einfach Gottes Wort héren und gehorchen miissen, ohne vollig zu verstehen, warum.
Aber wenn das alles wére, wiirden Gottes Absichten der Welt einfach aufgezwungen; und in
diesem Fall ware er nicht der Gott, der die Welt erschaffen hat und dann erlést, was er ge-
schaffen hat. Gottes Absichten interpretieren die teleologischen Strukturen der Welt, denn sie
halten sie aufrecht und bejahen sie, obwohl sie sie auch beurteilen. Die moralische Reflexion
befasst sich einerseits mit dem, was uns von Gottes Absichten in der Schépfung und in der Er-
I6sung gezeigt wird, und andererseits mit der Ordnung der Welt im Lichte der Absichten Got-
tes.

In erster Linie denken wir Uber die Geschichte des Handelns Gottes mit der Welt nach: in der
Schopfung, im Kommen Christi und in der verheiBenen Erfullung. Jeder Bereich von morali-
schem Interesse muss im Licht der Gesamtheit dieser Geschichte betrachtet werden. Zum Bei-
spiel ist die Ehe nicht nur eine Gabe der Schopfung; sie ist in die verséhnende Gemeinschaft
Christi aufgenommen und wird im eschatologischen Reich abgeldst. Die Wahrheit zu sagen
ist eine Aufgabe, die Adam in der Genesis-Erzahlung bei der Benennung der Tiere anvertraut
wird; sie ist auch eine Verantwortung der erlésten Menschheit, der in Jesus Christus die
Wahrheit tber sich selbst gesagt wurde und die aufgerufen ist, sich zu ihr zu bekennen; und
die vollstandige Offenbarung der Wahrheit ist in Gottes letztem Gerichtsakt verhei3en. Die
Arbeit ist ein Geschenk der Schépfung; sie wird zum gegenseitigen Dienst in der Gemein-
schaft mit Christus veredelt; sie macht der Sabbatruhe des Reiches Platz. Und so weiter. Aber
dieses Verstandnis von Gottes Absichten in der Heilsgeschichte kann nur durch die Lektire
der Geschichte Christi und ihrer Auslegung durch Propheten und Apostel gewonnen werden.
Die Autoritét der Schrift ist fiir die christliche Ethik wie flir das gesamte christliche Denken
von grundlegender Bedeutung, weil sie das Mittel ist, durch das uns Christus bekannt gemacht
wird.

Zweitens denken wir Uber die immanente ZweckmaRigkeit der Welt selbst nach, wie sie sich
im Licht der Offenbarung zeigt: die Bedeutung des Mitmenschen, des ,,Nachsten*, mit dem
wir zu verschiedenen Formen der Gemeinschaft bestimmt sind; die Bedeutung der nicht-
menschlichen Natur, die unter unserem Schutz steht und unserem Nutzen dient, aber mit ihrer
eigenen Wiirde vor Gott; die Bedeutung des menschlichen Leibes als Modus der personlichen
Présenz vor den anderen und des Gewissens als dem Ort, an dem wir uns vor Gott bewusst
werden. Das Wissen, das wir tber die diesen Strukturen innewohnenden Zwecke gewinnen,
ist theologisches Wissen und kann nicht einfach als selbstverstandlich hingenommen werden;
dennoch kann es mit den fragmentarischen, aber nicht zu vernachlassigenden moralischen
Wahrnehmungen Ubereinstimmen, die alle Menschen teilen. Die christliche Reflexion kann
diese Wahrnehmungen positiv bewerten und aus ihnen lernen, ohne sie jedoch als autonom
oder autark zu betrachten. Sie spiegeln uns das Licht, das Gott durch seine Selbstoffenbarung
auf die Welt geworfen hat, so wie der Mond das Licht der Sonne reflektiert.

2. Erwagung (deliberation)

Zu sagen, dass Erwagung ein Denken in Richtung Handeln ist, ist nicht dasselbe wie zu sa-
gen, dass sie immer in Richtung Entscheidung geht. Eine Reihe von Autoren (z.B. James
McClendon, 1924- , und Stanley Hauerwas, 1940- ) haben in den letzten Jahren gegen die
Idee protestiert — getauft als ,,Dezisionismus® oder ,,Quandary Ethics* —, dass moralisches
Denken ausschlielich eine Disziplin der Entscheidungsfindung sei, als ob niemand einen
Nutzen davon hatte, bis ein Dilemma auftritt, das geldst werden muss. Erwagung (delibera-
tion) ist keine Form des Denkens, auf die wir nur gelegentlich zurlickgreifen, wenn wir zufal-
lig in eine Situation geraten, in der wir unschlissig sind und etwas zu tun haben. Das Nach-
denken tiber das Handeln beschrankt sich nicht auf das Nachdenken uber eine bestimmte

O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 3 20.03.2023



Handlung, sondern umfasst in umfassenderer Weise unsere gesamte aktive Existenz. Unsere
Uberlegungen erschopfen sich nicht in der Frage: ,,Was sollen wir als nachstes tun? Wir fra-
gen auch: ,,Wie sollen wir unser Leben leben?* und ,,Welche Haltung sollen wir in bestimm-
ten Bereichen praktischer Belange einnehmen?

Die Frage ,,Wie sollen wir unser Leben leben?* ladt zu einer Antwort in einer Art moralischer
Sprache ein, die sich von der Sprache unterscheidet, die wir verwenden, wenn wir tiber unsere
Entscheidungen berichten: ,,Ich sollte“ oder ,,Ich sollte nicht*. Es handelt sich um die Sprache
der Tugenden und Gesinnungen, die im Neuen Testament und insbesondere in den Episteln
haufig verwendet wird, um einen allgemeinen Uberblick tber die Qualitat des christlichen Le-
bens zu skizzieren. In welchem Verhaltnis stehen diese beiden Arten von Sprache? Ist eine
Tugend lediglich eine Veranlagung, Handlungen einer bestimmten Art zu wiederholen, so
dass, wenn Paulus sagt: ,,Seid freundlich zueinander ... (Epheser 4,32), dies eine Kurzform
fiir den Ratschlag ist, dass wir zuerst eine freundliche Handlung ausfiihren sollten, dann eine
zweite, dann eine dritte und so weiter? Das wurde aber bedeuten, dass wir nie tiber die Gestal-
tung des Lebens als Ganzes nachdenken kénnen, sondern nur (ber das, was wir als Nachstes
zu tun haben. Immerhin denken wir Uber unser eigenes Verhalten und das der anderen als
Ganzes nach und finden allgemeine Begriffe flr unser Verhalten: Liebe, Freude, Friede, Ge-
duld ... oder umgekehrt Unreinheit, Aberglaube, Feindseligkeit ... und so weiter (vgl. Galater
5,19ff.). Aber wenn solche Uberlegungen zu einem praktischen Ergebnis fiihren sollen, muss
es eine entsprechende Form des Nachdenkens geben, so dass wir dartiber nachdenken, wie wir
unser Leben gestalten kénnen, und nicht nur, wie wir das nachste, was wir tun, gestalten kon-
nen. Wir kdnnen Richtlinien flr die Fiihrung unseres Lebens aufstellen, und das ist es, was die
Verfasser der Briefe uns lehren, wie man es richtig macht.

Aber wir legen nicht nur eine Politik fur unser Verhalten insgesamt fest, sondern beraten auch
uber unsere Haltung zu bestimmten Bereichen, die uns in der Praxis beschaftigen. Welche
Haltung sollten wir zum Beispiel gegentiber Atomwaffen einnehmen? Diese Frage erfordert
eine Antwort, die unabh&ngig von einer bestimmten Entscheidung ist, die wir treffen missen.
Nur vergleichsweise wenige Menschen haben mit Atomwaffen so viel zu tun, dass sich daraus
konkrete Entscheidungen ergeben; dennoch ist eine durchdachte Haltung zu ihnen notwendig,
wenn wir verantwortungsbewusst durch das Leben im spéten 20. Jahrhundert. Diese Haltung
richtig zu gestalten, ist Teil des Gehorsams, den wir alle Gott schulden. Und wie bei den
Atomwaffen, so ist es auch in jedem anderen Bereich: Wir miissen uns zum Beispiel tGber das
Richtige und Falsche der sexuellen Selbstverfligung Gedanken machen, ganz unabhéngig von
einer bestimmten sexuellen Gelegenheit; wir missen eine Einstellung zum Besitz und zur
Verwendung von Reichtum haben, bevor wir ein Vermdégen erben. Wir missen an konkrete
Entscheidungen mit bereits gebildeten moralischen Grundsétzen herangehen.

Diese Politik umfasst nicht nur unseren direkten Umgang mit dem Thema, wenn es sich
ergibt, sondern auch unseren Umgang mit denjenigen, die es behandeln. Deliberative Fragen
zu bestimmten moralischen Themen treten in mehr als einer Form auf: Es gibt pastorale und
politische Fragen sowie Fragen der personlichen Selbstbestimmung. Auf die Frage ,,Wie soll
ich handeln? folgt die Frage ,,Wie soll ich anderen raten zu handeln?* und ,,Wie soll ich die
Offentliche Autoritat, die ich habe, nutzen, um die Gemeinschaft zum Handeln zu bewegen?
Die Antworten, die wir auf diese verschiedenen Fragen geben, lassen sich auf interessante
Weise miteinander vergleichen. In der Frage der Abtreibung kdnnte eine Person zum Beispiel
antworten: Ich werde niemals abtreiben; ich werde versuchen, diejenigen zu entmutigen, die
in der Abtreibung den einzigen Ausweg sehen; ich werde eine Politik der starkeren gesetzli-
chen Einschréankung unterstttzen. Dies ist eine mogliche Kombination von konsistenten Ant-
worten, nicht die einzige und nicht unbedingt die beste. Aber nicht jede Kombination von
Antworten wére kohérent. Ihre Koh&renz muss davon abhéngen, dass sie alle mit den gleichen

O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 4 20.03.2023



reflektierten Urteilen Gber die Bedeutung der Abtreibung, die Griinde, aus denen sie durchge-
fihrt wird, ihre Auswirkungen auf die Gesellschaft usw. vereinbar sind.

Moralische Regeln. Bei der Formulierung dieser Politik sind wir auf allgemeine moralische
Regeln angewiesen. Hinter der Frage ,,Was soll ich tun?* verbirgt sich die grundlegendere
Frage ,,Was sollen wir tun?*, bei der das Thema undifferenziert ist. Wenn das, was ich fir
mich vorschlage, nicht mit dem bereinstimmt, was wir Menschen angesichts solcher Fragen
vorschlagen sollten, dann habe ich etwas Falsches vorgeschlagen.

Eine Terminologie, die ich an anderer Stelle ibernommen und verteidigt habe (siehe Resur-
rection and Moral Order), verwendet ,,generisch* (generic) als das Gegenteil von ,,partikular
und bedeutet ,,mit einer Art zu tun haben. ,,Allgemein* (general) hingegen ist das Gegenteil
von ,,spezifisch* und bedeutet ,,unprazise*. Ein Urteil kann mehr oder weniger allgemein sein:
allgemeiner als ein anderes Urteil und spezifischer als ein drittes. Aber zwischen ,,allgemein*
und ,,speziell* gibt es kein mehr oder weniger. In beiden Fallen wird ein Urteil Gber einen be-
stimmten Fall geféllt, so als ob man auf ihn hinweisen wiirde: ,,.Dieser Krieg ist verbreche-
risch.” Oder man fallt ein Urteil Gber eine Art von Sache: ,,Der Krieg ist verbrecherisch® —
dem man Spezifikationen hinzufligen kann oder nicht: Aggressiver Krieg ist kriminell*,
»Aggressiver Atomkrieg ist kriminell, usw. Englischsprachige Moralphilosophen verwenden
manchmal ,,universal anstelle von ,,generisch*; wéahrend deutschsprachige Autoren ,,univer-
sal* oft sehr breit verwenden, um das abzudecken, was sowohl mit ,,generisch* (generic) als
auch mit ,,allgemein* (general) gemeint ist. Aber der Begriff ,,universal* hat noch eine andere
wichtige Bedeutung — er bezieht sich auf das Universum oder die Gesamtheit der Dinge — und
es ist bequemer, ihn in diesem Zusammenhang ganz zu vermeiden.

a. Wenn wir Uber unsere moralischen Regeln nachdenken, versuchen wir, sie weniger allge-
mein und spezifischer zu machen, d.h. ihnen die Klarheit und Prézision zu geben, die sie in
Bezug auf bestimmte Arten von Umsténden benétigen. Dies bedeutet manchmal, aber nicht
immer, ,,Ausnahmen* zu erwéhnen. Wenn wir sagen: ,,Mord ist falsch, aber Téten im gerech-
ten Krieg ist kein Mord* — oder alternativ: ,,Téten ist falsch, auf3er im gerechten Krieg* —,
dann stellen wir damit eine Ausnahme von einer allgemeinen Regel auf.

Gegen die Vorstellung, dass gultige allgemeine Regeln Ausnahmen haben kénnen, werden im
Allgemeinen zwei Schwierigkeiten von entgegengesetzten Standpunkten aus vorgebracht: 1.
dass, wenn wir moralische Gesetze als verbindlich und gottgegeben anerkennen, die Einfih-
rung von Ausnahmen zu ihnen einfach illegitim ist; 2. dass die Feststellung von Ausnahmen
die allgemeine Regel widerlegt und sie somit ungiltig macht.

1. Auf die erste Schwierigkeit antworten wir, dass wir, wenn wir eine Regel befolgen sollen,
den Umfang und die Bedeutung ihrer Begriffe verstehen missen; und das gilt nicht weniger
fur von Gott gegebene Regeln wie die des Dekalogs. Gehort zur ,,Ehre* von Vater und Mutter
auch die Duldung unvernunftiger seniler Launen, selbst wenn man erwachsen ist? Und gilt
,,Vater und Mutter auch fir GroRvater und Tanten? Auf solche Fragen kann man natdrlich
vernuinftige Antworten geben; der springende Punkt ist, dass sie vielleicht gestellt werden
miussen. Wenn wir nicht sehen, dass solche Fragen auftauchen kénnen, dann unterschatzen
wir, was der Befehl von uns verlangt.

2. Zur zweiten Schwierigkeit lasst sich sagen, dass die Ausnahme die Regel bestéatigt, da die
Frage, ob diese oder jene Ausnahme angebracht ist, nicht gestellt werden kann, wenn es keine
Regel gibt, von der eine Ausnahme gemacht werden kann. Wer wiirde sich jemals fragen, ob
man tyrannischen elterlichen Launen nachgeben sollte, wenn man nicht wiisste, dass die El-
tern Vorrechte haben? Das Gebot bestimmt, welche Form unsere moralischen Fragen

O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 5 20.03.2023



annehmen sollen, welche Falle wir als problematisch ansehen und so weiter. Eine moralische
Regel ist auf interessante und hilfreiche Weise allgemein. Sie gibt die Bedingungen fur die
moralische Diskussion vor und hilft uns so, einen Weg durch ungewohnte Umsténde zu fin-
den.

Ausnahmen von Regeln werden nicht so sehr ,,gemacht* als vielmehr ,,gefunden‘. Dass Mora-
listen das Tdten im gerechten Krieg erlauben, wahrend der Dekalog das Morden verbietet, ist
keine Frage willkurlicher Préaferenz, sondern eine Implikation des Gebots, Gerechtigkeit zu
uben und die Unschuldigen zu verteidigen. Darber hinaus besteht die Spezifizierung allge-
meiner Regeln nicht immer darin, Ausnahmen zu finden und die Regel gleichsam auszuhoh-
len, wie es eine drittklassige Kasuistik manchmal erscheinen lassen mag. Sie besteht auch da-
rin, unerwartete moralische Anregungen in den Regeln zu finden, so wie Jesus in dem Gesetz,
das den Ehebruch verbietet, Implikationen flr das Verhalten der Begierde fand. Der Zweck
des Nachdenkens uber moralische Regeln besteht darin, ihre tatsdchliche Anwendung auf be-
stimmte Umsténde zu erkennen. Ausnahmen* sind nichts anderes als Falle, auf die die Regel,
richtig verstanden, nicht anwendbar ist. Einige Regeln werden manchmal als ,,ausnahmslos*
bezeichnet. Wenn damit gemeint ist, dass es Regeln gibt, die bestimmte Arten von Handlun-
gen fordern oder verbieten, bei denen man nicht in jedem Fall fragen kann, ob sie anwendbar
sind oder nicht, ist das natrlich ein Fehler. Aber in einem anderen Sinne kann dieser Begriff
angemessen auf jene grundlegenden moralischen Regeln angewandt werden, die Anspriiche
bezeichnen, die immer irgendwie respektiert werden mussen, selbst wenn der geforderte Res-
pekt paradox ist. Niemand darf zum Beispiel in einem gerechten Krieg téten, der nicht das Le-
ben Unschuldiger verteidigt und nicht auch das Leben der Schuldigen als wertvoll ansieht. So
pragt das Gebot ,,Du sollst nicht morden* die Grundsatze des gerechten Kriegshandelns. Kei-
ne moralische Regel ist in sich vollstandig; sie ist eine Art Kapitelberschrift fur moralische
Uberlegungen, ein organisierendes Prinzip, von dem unsere Uberlegungen ausgehen miissen.

b. Besondere moralische Urteile oder ,,Entscheidungen‘ beinhalten, dass der besondere Fall
unter ein allgemeines moralisches Prinzip oder eine allgemeine moralische Regel gestellt
wird, die unabhéngig erfasst wurden. Wenn es falsch ist, diese Person zu téten, dann deshalb,
weil es ein Fall von Mord wére; und Mord kann unabhangig von diesem Fall als falsch ange-
sehen werden. Die Unrechtméaligkeit des Falles ergibt sich aus der UnrechtméaRigkeit der
Klasse. Die Logik des Gegenteils wurde von der kurzlebigen Mode der ,,Situationsethik*, die
von Joseph Fletcher vertreten wurde, bis zu ihren irrationalistischen Schlussfolgerungen er-
forscht. Die Situationsethik ist am besten als ein Vorschlag zu verstehen, moralische Uberle-
gungen ausschlieBlich in Bezug auf bestimmte Entscheidungen und eine sehr allgemeine, all-
umfassende moralische Tugend zu konstruieren, ohne etwas dazwischen. Ihr Tenor war punk-
tuell und individualistisch, ein Ausdruck jener uneingeschréankten Aufmerksamkeit flr das
,,Konkrete®, die eine Frucht des spaten Idealismus und Existenzialismus war.

Was fir ein bestimmtes Urteil erforderlich ist, ist also, dass der Fall mit der moralischen Re-
gel, die er instanziiert, Ubereinstimmt; aber das erfordert eine Art von Erkennungssprung:
,,Aber dies ware ein Mord, ein Fall von der Art, die wir meinten, als wir sagten, dass Mord
falsch ist! Keine noch so subtile Spezifizierung der allgemeinen Verurteilung von Mord wird
uns sagen, ob das, was wir gerade tun wollen, tats&chlich ein Fall von dem ist, wortber wir
gesprochen haben. Eine bestimmte moralische Entscheidung l&sst sich niemals direkt aus ei-
ner allgemeinen Regel ableiten; es muss ein Akt der Erkenntnis dazwischengeschaltet werden.
Fur diesen Akt des Erkennens kann es keine Regel geben; wenn es eine gdbe, ware sie Teil
der moralischen Regel selbst. Das Erkennen muss einfach geschehen; es hangt von der ,,Ein-
sicht* ab. Das ist das Element der Wahrheit in der Situationsethik; aber es ist nur ein Element
der Wahrheit, denn niemand kdnnte einen Fall als einen Fall einer Art erkennen, wenn es
nicht Regeln gébe, die Fallarten unterscheiden.

O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 6 20.03.2023



In den meisten Fallen, so scheint es, ist das Erkennen kein Problem. Jemand, der anerkennt,
dass Lugen falsch sind, aber nicht erkennt, dass die Unwahrheit eines Lieblingspolitikers in
Wirklichkeit eine Liige war, erscheint uns gewoéhnlich als begriffsstutzig oder ausweichend.
Dieser Anschein ist jedoch irrefiihrend. Selbst die offensichtlichsten Erkennungen missen in
der Kindheit erlernt werden, und es gibt dartiber hinaus Erkennungen, die selbst fur moralisch
gebildete Erwachsene wirklich schwierig sind.

Betrachten wir das Beispiel der so genannten ,,gerechtfertigten Liige*. Die Geheimpolizei ist
auf der Suche nach einem ehrlichen Dissidenten, und nur ein ausgeklugeltes Tauschungsma-
nover, das eine offene Téuschung beinhaltet, kann ihn schiitzen. Offensichtlich handelt es sich
um eine Luge, die allgemein verurteilt wird. Wie erkldaren wir uns unsere Intuition, wenn wir
sie haben, dass eine Luge in diesem Fall nicht schuldhaft sein konnte?

Drei Theorien wurden vorgebracht: 1. es gibt Falle, die einfach auf3erhalb des Geltungsbe-
reichs jeder Regel liegen — ,,auBergewohnlich nicht nur in dem Sinne, dass sie ungewoéhnlich
sind, sondern dass sie von keiner allgemeinen Formulierung erfasst werden kénnen; 2. einige
Félle treten an Punkten auf, an denen zwei moralische Regeln in den Anspriichen, die sie an
uns stellen, kollidieren, dem Punkt des ,,Dilemmas‘; und 3. jede moralische Regel kann unter
einigen spezifizierbaren Umsténden von uns nicht das verlangen, was sie auf den ersten Blick
zu verlangen scheint.

1. Die Schwierigkeit bei der ersten dieser Theorien besteht darin, dass, wenn die Situation au-
Rerhalb aller moralischen Regeln liegt, der moralische Anspruch, den sie erhebt, Gberhaupt
nicht gewurdigt werden kann. Wir haben nicht mehr Grund zu der Annahme, dass Barmher-
zigkeit angemessen ist, als dass Wahrhaftigkeit angemessen ist.

2. Die Schwierigkeit bei der zweiten ist, wie wir entscheiden sollen, welche der beiden wider-
spruchlichen Forderungen — Barmherzigkeit oder Wahrhaftigkeit — fur unser Handeln ent-
scheidend sein soll. Wir scheinen eine dritte Regel zu brauchen, die zwischen den beiden wi-
dersprichlichen Regeln vermittelt. Aber diese Regel wird entweder eine formale sein (wie der
von Richard McCormick (1922-) vertretene ,,Proportionalismus*), die fir alle konfligierenden
Regeln gilt — obwonhl es eine solche Regel nicht geben kann; oder sie wird eine Einsicht in das
ausdrucken, was diese spezifischen Regeln in dieser Art von Konfliktsituation verlangen, und
dann landen wir doch bei der dritten Darstellung.

3. Die dritte Theorie, die von Paul Ramsey und Helmut Thielicke vertreten wird, ist die beste.
Wenn wir zu dem Schluss kommen, dass die Forderung, die Wahrheit zu erkennen, ge-
schwécht wird, wenn sie in feindseliger und unrechtmafiiger Absicht erhoben wird, dann ha-
ben wir etwas Wichtiges Uber das, was die Wahrheit selbst von uns verlangt, und (ber die Be-
dingungen fir die Ausubung der Wahrhaftigkeit herausgefunden. Wir haben nicht nur ent-
schieden, dass die Barmherzigkeit in diesem Fall Vorrang haben sollte; wir haben ein Ver-
standnis flr das Gesetz der Wahrheit selbst gewonnen.

Literaturverzeichnis: Augustinus, Uber die christliche Lehre; K. Barth, Ethics, hrsg. von G.
W. Bromiley (Edinburgh und New York, 1981); J. M. Finnis, Fundamentals of Ethics (Ox-
ford, 1983); S. Hauerwas, The Peaceable Kingdom (Notre Dame, IN, 1983; London, 1984); J.
W. McClendon, Systematic Theology 1: Ethics (Nashville, TN, 1986); R. McCormick and P.
Ramsey (eds.) Doing Evil to Achieve Good: Moral Choice in Conflict Situations (Chicago,
1978); 0. O’Donovan, Resurrection and Moral Order (Leicester und Grand Rapids, 21994);
G. H. Outka und P. Ramsey (eds.), Norm and Context in Christian Ethics (London and New
York, 1968); H. Thielicke, Theological Ethics 1, ch. 27.

O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 7 20.03.2023



Quelle: David J. Atkinson/David F. Field, New Dictionary of Christian Ethics & Pastoral
Theology, Downers Grove-Nottingham: IVP, 1995, S. 132-137.

O'Donovan - Christliche moralische Argumentation 8 20.03.2023



