
Luz - Bild des unsichtbaren Gottes – Christus. Der Kolosserhymnus (Kol 1,15-20) (BiKi)

 1 30.03.2023 

Bild des unsichtbaren Gottes – Christus. Der Kolosserhymnus (Kol 1,15-20) 

Von Ulrich Luz 

In einem der frühesten neutestamentlichen Texte haben die ersten Christen ihre Erfahrungen 

ausgedrückt in Christus Gott zu begegnen. Er ist die sichtbare Manifestation des unsichtba-

ren, unfassbaren Gottes. In diesem sehr verdichteten Hymnus bekennen die Gläubigen, dass 

sie in Christus Gott „von Angesicht zu Angesicht“ begegnen. Sie drücken das Unglaubliche 

aus: Christus ist „Bild Gottes“. 

Am Anfang des Kolosserbriefs steht einer der gewaltigsten Texte im Neuen Testament. Es ist 

ein feierlich, in kurzen Sätzen formulierter Text über Christus, den man normalerweise als 

„Hymnus“ bezeichnet. Vielleicht war er ein von der Gemeinde im Gottesdienst gemeinsam 

gesprochener Christuslobpreis. Man ist sich einig darüber, dass er von Paulus – oder von ei-

nem seiner Mitarbeiter oder Schüler, wenn er den Brief nicht selbst geschrieben hat – zitiert 

wird – er ist also älter, als der Kolosserbrief und ist einer der allerältesten christlichen Texte. 

Er besteht aus zwei Strophen und einer Zwischenstrophe. Die erste handelt von Christus als 

„Bild des unsichtbaren Gottes“ (Kol 1,15), die zweite von Christus, dem „Anfang, dem „Erst-

geborenen aus den Toten“ (Kol 1,18). Wir wenden uns zunächst der ersten Strophe zu. Sie 

lautet: 

Er ist das Bild des unsichtbaren Gottes, 

Erstgeborener vor aller Schöpfung, 

denn in ihm wurde alles geschaffen 

in den Himmeln und auf der Erde, 

das Sichtbare und das Unsichtbare, 

seien es Throne, seien es Herrschaften, 

seien es Mächte, seien es Gewalten; 

alles ist durch ihn und auf ihn hin geschaffen. 

(Kol 1,15f) 

Wir setzen bei der Schlussaussage ein: „Alles ist durch ihn und auf ihn hin geschaffen“. Da-

maligen Menschen war eine solche Aussage vertraut. Optimistische Stoiker wie der große 

Kaiser Mark Aurel, welche den ganzen Kosmos als Harmonie betrachteten, sagten von der 

Natur, dass alles „aus ihr, in ihr und zu ihr hin“ sei (Selbstbetrachtungen 4,23,2). Gebildete 

Juden wie Philo konnten das aufnehmen, sagten das aber nicht von der Natur, sondern von 

Gott, der die Welt geschaffen hat (Philo, Über die Cheruben 125). Sogar Paulus kann das ein-

mal – fast pantheistisch – von Gott sagen (Röm 11,36). „Alles“ ist dabei umfassend gemeint. 

Der Dichter unseres Lobpreises umschreibt „alles“ zunächst in jüdischer Terminologie: „im 

Himmel und auf der Erde“, und er wiederholt es dann in griechischer Terminologie: „das 

Sichtbare und das Unsichtbare“. Er meint nicht, dass die Welt an sich heil und gut sei – darum 

fährt er weiter: „seien es Throne, seien es Herrschaften, seien es Mächte, seien es Gewalten“. 

Die Welt ist also nach ihm durch böse Mächte und Gewalten beherrscht. Aber sie sind nicht 

autonom, sondern sie unterstehen Gott, der sie geschaffen hat. Die Welt ist also nicht an sich 

heil, harmonisch und gut, sondern sie untersteht einem anderen, der sie geschaffen hat, näm-

lich Gott. Gott ist wirklich ein anderer, denn er ist der Schöpfer der Welt. Zugleich aber ist er 

nicht fern von der Welt, gleichsam im Abseits, sondern die Welt ist bleibend „auf ihn hin“ ge-

schaffen. Darin sind sich Juden und Christen – gegen die ihnen eigentlich nahe stehenden Sto-

iker – einig.  



Luz - Bild des unsichtbaren Gottes – Christus. Der Kolosserhymnus (Kol 1,15-20) (BiKi)

 2 30.03.2023 

Ein Gekreuzigter – Bild Gottes 

Aber nun macht unser christlicher Psalmdichter seine Schöpfungsaussage nicht von Gott, son-

dern von Christus. Von ihm sagt er, er sei „Bild“ Gottes und „Erstgeborener vor aller Schöp-

fung“. Das ist eine erstaunliche, ja fast verrückte Aussage. Da ist, vielleicht zwanzig Jahre 

früher, im fernen Palästina ein jüdischer Wanderprediger aufgetreten, nach kurzer Zeit öffent-

lichen Wirkens kläglich gescheitert und, wie viele andere vor und nach ihm, von der Welt-

macht Rom als ein möglicherweise aufrührerischer und politisch gefährlicher Provinzbewoh-

ner „vorsorglich“ ans Kreuz geschlagen worden. Und nur wenige Jahre nachher sagen Men-

schen in Kleinasien von diesem Wanderprediger: Er ist Bild Gottes! Er ist Erstgeborener der 

Schöpfung. Nur weil wir uns an solche Aussagen nach fast zweitausend Jahren christlicher 

Geschichte längst gewöhnt haben, merken wir nicht mehr, wie erstaunlich sie ist. Für dama-

lige Zeitgenossen war das, was diese Christen behaupteten, eine ganz besonders merkwürdige 

Form von Menschenvergottung, nicht die Vergottung eines „würdigen“ Menschen, zum Bei-

spiel eines großen Philosophen oder eines Kaisers, sondern die Vergottung irgend eines eine 

barbarische Sprache sprechenden Provinzialen, der von einem römischen Statthalter sicher 

nicht ohne Grund hingerichtet worden war. Ein weiter nicht erwähnenswerter „minderwerti-

ger, maßloser Aberglaube“, wie der gewiss nicht unfaire jüngere Plinius dem Kaiser Trajan 

schreibt (Briefe 10,96,8)! Wir fragen: Was meinten die Christen, wenn sie Christus als „Bild 

Gottes“ bezeichneten? 

Nicht wenig! Denn „Bild“ meint nicht bloßes „Abbild“, sondern ist eine Wesensaussage. 

Vielleicht könnte man das Wort am besten mit „Manifestation“ übersetzen: In Christus „mani-

festiert“, d.h. zeigt sich Gott, aber nicht unter anderen, sondern exklusiv. Christus ist die Ma-

nifestation Gottes. Natürlich knüpft unser Text an die biblische Aussage vom Menschen als 

„Ebenbild“ Gottes an (Gen 1,27), aber nur formal. Schon lange vor den Christen hatten grie-

chisch-sprachige Juden die göttliche Weisheit (Sap 7,25f) oder das göttliche Schöpferwort, 

den Logos (Philo, Über die Einzelgesetze 1,81), als „Bild“ Gottes bezeichnet. Von der Weis-

heit sagt Philo, sie sei „Anfang und Bild und Schauen Gottes“ (Über die Einzelgesetze 1,43). 

An seiner Weisheit, und d.h. nicht zuletzt an der Schöpfung, die Gott mit Hilfe der Weisheit 

gemacht hat, lässt sich Gott „schauen“. Und genau dies behaupten nun die Christen von Jesus. 

Das wäre vielleicht noch nachvollziehbar, wenn es ethisch gemeint wäre: Am Leben und an 

der Lehre Jesu lässt sich „schauen“, was Gott will, denn Jesus hat exemplarisch und anschau-

lich den Willen Gottes vorgelebt. Aber unser Text sagt weit mehr als dies. 

Jesus ist für ihn nicht einfach ein Mensch, der irgendwann gelebt hat. Nein, Jesus ist „Erstge-

borener vor aller Schöpfung“. Ihn hat Gott vor aller Schöpfung geschaffen. Jedoch nicht so, 

dass er zwar das zuerst geschaffene, aber doch eines unter vielen Geschöpfen gewesen wäre. 

Nein – er ist selbst Schöpfer. „In ihm“, oder wie man auch übersetzen kann, „durch ihn“ 

wurde alles geschaffen. Jesus ist geschaffen – und doch Schöpfer. Oder ist er gar nicht ge-

schaffen? „Erstgeborener vor aller Schöpfung“ lässt beide Möglichkeiten offen. Wir erinnern 

uns an das viel später von der Kirche formulierte nizänische Glaubensbekenntnis: Jesus Chris-

tus ist „eingeboren, aus dem Vater geboren vor allen Äonen, Gott von Gott, Licht vom Licht, 

wahrhaftiger Gott vom wahrhaftigen Gott, geboren, nicht geschaffen, wesensgleich mit dem 

Vater ...“. In diesem kirchlichen Bekenntnis bewegen wir uns auf ähnlichen Höhen wie in un-

serem Lobpreis, obwohl es teilweise in anderen Denkkategorien formuliert ist. Jesus wird in 

Kol 1,16f ganz offensichtlich als ein göttliches Wesen verstanden. Es ist erstaunlich, dass dies 

zwanzig Jahre nach dem Tod Jesu von Nazaret bereits der Fall war. 

Wir sind versucht, Einwände zu machen: Wenn Jesus in dieser Weise vergöttlicht wird, wie 

kann er denn noch sichtbares „Bild Gottes“ sein. Was soll denn an ihm noch „anschaulich“ 

sein, wenn das Eigentliche an ihm der Anschaulichkeit entzogen und in göttliche Sphären 



Luz - Bild des unsichtbaren Gottes – Christus. Der Kolosserhymnus (Kol 1,15-20) (BiKi)

 3 30.03.2023 

gehoben wird? Halten wir unsere Fragen noch einen Moment zurück und fragen weiter, woran 

der Verfasser dachte, wenn er von Christus als „Bild Gottes“ sprach. Wir kommen zur Zwi-

schenstrophe: 

Und er ist vor allem, 

und alles hat in ihm Bestand, 

und er ist das Haupt des Leibes. 

(Kol 1,17-18a) 

Der Weltschöpfer, hier also Christus, ist, so sagten wir, zwar ein anderer als die Welt, aber 

nicht einfach von ihr getrennt. „Alles hat in ihm Bestand“; er ist die Klammer, welche die 

Welt zusammenhält. Der Verfasser weiß, dass die Welt nicht aus sich selbst heraus harmo-

nisch ist: Vielmehr muss einer da sein, der die auseinander brechende Welt mit seiner Kraft 

zusammenhält. Und eben der ist Christus. Darum ist er „das Haupt des Leibes“. Offensicht-

lich ist mit dem „Leib“ die Welt gemeint, die auch viele Stoiker und Orphiker als „Leib“ der 

Gottheit, die oft „Zeus“ genannt wurde, ansahen. Oder man könnte „platonisch“ sagen: Chris-

tus ist die „Weltseele“ einer Welt, die ohne „Seele“ dazu neigt, in ihre Bestandteile auseinan-

der zu brechen. Wir merken wieder, dass wir mit einer solchen Interpretation vielleicht die 

Grenze zum Pantheismus schon überschritten haben. Vielleicht, um diese Grenze zu markie-

ren und um Christus nicht zum innersten Prinzip der Welt selbst werden zu lassen, sagt der 

Verfasser denn auch: „Er ist das Haupt des Leibes“. Das „Haupt“ ist für ihn nicht nur Teil des 

Leibes, der Welt, sondern ihm übergeordnet, obwohl es mit ihm innig verbunden ist und ihn, 

wie der Verfasser des Kolosserbriefs später bildlich sagt, „durch Sehnen und Bänder unter-

stützt, zusammenhält“ (Kol 2,19). 

Der Briefverfasser fügt allerdings zu „des Leibes“ noch hinzu: „d.h. der Kirche“. Von den 

meisten Forschern ist anerkannt, dass wir es hier mit dem ersten von zwei interpretierenden 

Zusätzen zum traditionellen Lobpreis zu tun haben; und auch ich gehe von dieser Annahme 

aus. Durch ihn wird die Nähe zum Pantheismus definitiv unterbrochen, und die Welt wird ein 

Stück weit von ihrem Schöpfer, Christus, weggerückt. Nicht von der ganzen Welt kann man 

sagen, dass alles in Christus Bestand hat. In der Welt tummeln sich ja die gottlosen Mächte 

und Gewalten, von denen die erste Strophe sprach, noch ganz gewaltig und sehr spürbar. Das 

gilt nur für die Kirche, denn sie ist Christi Leib. Sie steht der Welt gegenüber. Nur die Kirche 

ist „heile Welt“, aber die Welt als ganze noch nicht. 

Wieder melden sich Einwände! Ist das nicht eine zu optimistische, ja illusionäre Vision der 

Kirche, die Paulus hat? Erfahren wir heute nicht immer wieder, dass gerade in der Kirche 

„Throne, Herrschaften, Mächte und Gewalten“ noch eine sehr große Rolle spielen? Zur Ver-

teidigung des Paulus möchte ich aber immerhin daran erinnern, dass er derjenigen Kirche, die 

er als „Leib Christi“ versteht, der mit dem Haupt Christus eng verbunden ist, in 3,5-17 sehr 

ernsthaft ins Gewissen redet. 

Gott wohnt in ihm 

Wir fragen weiter: Wieso kommt der Verfasser unseres Textes dazu, ausgerechnet Jesus, die-

sen vor kurzem von den Römern hingerichteten Juden aus Palästina, als die Manifestation 

Gottes, als Schöpfer und als Haupt der Welt zu erklären? Darauf gibt vielleicht die zweite 

Strophe Lobpreises eine Antwort: 

Er ist der Anfang 

Erstgeborener aus den Toten, 

damit er in allem der Erste sei, 



Luz - Bild des unsichtbaren Gottes – Christus. Der Kolosserhymnus (Kol 1,15-20) (BiKi)

 4 30.03.2023 

denn in ihm gefiel es der ganzen Fülle zu wohnen, 

und durch ihn alles zu versöhnen auf ihn hin, 

indem er durch ihn den Frieden schuf, 

sei es für das auf der Erde, 

sei es für das in den Himmeln. 

(Kol 1,18b-20) 

Diese zweite Strophe preist Christus als den Anfang, nämlich als den Ersten, der aus dem 

Tode zum Leben gekommen ist. Die Menschen, die diesen Christuspsalm sprechen, sind also 

nicht Menschen, die gleichsam von Natur aus die Welt „heil“ und harmonisch finden, viel-

leicht, weil sie von Natur aus Optimisten sind. Sondern es sind die Erlösten, die mit Christus 

vom Tod ins Leben schreiten werden. Sie wissen, dass Christus nur darum die Manifestation 

Gottes ist, weil es der göttlichen Fülle gefallen hat, in Christus zu wohnen. Von Gott selbst 

ging die Initiative aus. Ihm selbst gefiel es, nicht etwa in einem Tempel, die man oft als Woh-

nung von Gottheiten verstand, sondern in diesem Menschen Jesus zu wohnen. Darum ist 

durch Christus „alles“ versöhnt und Friede entstanden für die ganze Welt, die himmlische und 

die irdische. 

Woran denkt hier der Verfasser des Lobpreises? Man hat vieles vorgeschlagen. Man hat z.B. 

an große politische Herrscher erinnert, die immer und zu jeder Zeit sich als Friedensstifter 

verstanden haben und die Welt – natürlich in ihrem Sinne – zu pazifizieren versprachen. Pax 

Romana, Pax Sovietica oder Pax Americana nannten oder nennen wir solche Arten von „Frie-

den“. Vielleicht war der Kaiser das Gegenmodell, das der Dichter der Christuslobpreises vor 

Augen hatte. Man hat auch daran erinnert, dass Gott selbst der oberste Schirmherr des Frie-

dens ist, der die Kämpfe zwischen den Staaten beendigt und Frieden und Gedeihen für alle 

schafft. Die Trompete, die jedes Jahr zu Beginn des jüdischen Neujahrsfests geblasen wird, ist 

Gottes Friedenstrompete, ein Signal gegen jeden Krieg (Philo, Über die Einzelgesetze 2,192). 

Paulus selbst spricht in 2 Kor 5,19 davon, dass „Gott in Christus die Welt mit sich versöhnte“. 

Er denkt dabei an die Sündenvergebung, die durch den Tod Christi Wirklichkeit geworden ist. 

Für Paulus ist die Sünde des Menschen die letzte Ursache dafür, dass im ganzen Kosmos 

Kriegszustand herrscht und die gesamte Schöpfung leidet (Röm 8,20). Darum fügt er in V. 

20b das merkwürdig überschießende „durch sein Kreuzblut“ ein, seinen zweiten Zusatz, durch 

den der ganze Satz holprig und überladen wird. Vielleicht hat bereits der Verfasser des Chris-

tuslobpreises vor ihm den von Christus gestifteten Frieden so verstanden. 

Christus ist die sichtbare Manifestation des unsichtbaren Gottes, sagt unser Verfasser. Durch 

ihn wird die ganze Welt zur Welt Gottes, und durch ihn ist alles, was in der Welt zerrissen o-

der gottfeindlich war, versöhnt. 

Ob er nicht den Mund zu voll nimmt? Ob wir nicht zuerst einmal ehrlich zugeben sollten, dass 

die Versöhnung und der Friede, den Christus durch den Kreuzestod gestiftet hat, keineswegs 

der Anfang des großen Friedens in der Welt war, sondern vielleicht eher der Anfang von 

neuen Spaltungen und Kriegen? Und dass das von Paulus zugefügte Kreuzesblut Christi kei-

neswegs zur Grundlage der Versöhnung für die ganze Menschheit geworden ist, sondern eher 

sie gespalten hat, in solche, die an Christus glauben, und in solche, die das nicht wollen oder 

können? Und wenn ich mir nochmals einen Hinweis auf die Kirche erlauben darf, die nach 

Paulus der „Leib“ des Hauptes Christus ist: Ist sie wirklich ein Instrument der Versöhnung der 

Welt, das sie nach Paulus sein muss und sein darf? Oder ist sie eher ein Instrument der Spal-

tung der Welt in christliche und nichtchristliche Segmente, die sich unversöhnlich gegenüber 

stehen? Und sind die Kirchen nicht selbst eine lebendige Verkörperung dieser Spaltung? Es 

gibt ja so viele Kirchen! 



Luz - Bild des unsichtbaren Gottes – Christus. Der Kolosserhymnus (Kol 1,15-20) (BiKi)

 5 30.03.2023 

Gott mit uns 

Ich möchte zum Schluss einen exegetischen Hinweis geben und zwei Vorschläge für heutige 

Leser/innen machen. Der exegetische Hinweis: Vergessen wir nicht, dass dieser Text ein Lob-

preis ist, ein Gebet also, kein Lehrtext. Er sagt, für wen wir Gott zu loben und für was wir ihm 

zu danken haben. Er sagt, wie Gott durch Christus sich für uns manifestieren will: als Versöh-

ner, als Friedensstifter, der die Menschen und die Welt zusammenführt. Er gibt uns damit 

auch eine inhaltliche Leitlinie, an die wir uns halten können, wenn Gott für uns unerkennbar 

geworden ist in der Zerstrittenheit der Religionen und ihrer Gottesbilder und in der Gespalten-

heit des Christus und seiner Kirchen. Wenn man diesen Text aus göttlicher Perspektive lesen 

will, so ist er am ehesten ein Versprechen und eine Verheißung, und wenn man ihn aus 

menschlicher Perspektive liest, so ist er ein Lob und ein Dank dafür. Eine neutrale Beschrei-

bung von Wirklichkeit ist er nicht, weder derjenigen Gottes oder Christi, noch derjenigen der 

Menschen oder der Kirche. 

Und nun mein erster Vorschlag. Ich mache ihn vor allem für die Leser/innen, die an den Kir-

chen resigniert sind. Ich schlage vor, den Zusatz „d.h. der Kirche“, den Paulus in V. 18 dem 

Wort „Leib“ zugefügt hat, für einmal wegzulassen und den Christuspsalm so zu hören, wie er 

ursprünglich wohl gelautet hat. „Christus ist das Haupt des Leibes“ – d.h. nicht speziell der 

Kirche, sondern der ganzen Menschheit und der ganzen Welt. Das will Christus sein, und das 

will Gott durch Christi Versöhnungswerk erreichen: Frieden und Versöhnung in einer Welt, 

die auf Gott hin geschaffen ist und durch Christus ihren Bestand hat. Wir haben vielleicht 

Christus in unseren allzumenschlichen Kirchen zu sehr eingesperrt und ihn dadurch klein und 

zweideutig gemacht. Christus, die Manifestation des unsichtbaren Gottes, ist größer als seine 

Kirchen-Leiber und lässt sich in ihnen nicht einsperren. Er ist Schöpfer und Versöhner für die 

ganze Menschheit. 

Mein zweiter Vorschlag ist für solche heutige Leser/innen, für die der vergottete Christus kein 

„Gottesbild“ mehr ist, das sie wirklich „schauen“ können, weil heute alles Göttliche – auch 

der Christus von Kol 1,15-20 – unanschaulich und unsichtbar geworden ist. Mein Vorschlag 

geht dahin, unseren Text „kanonisch“ zu lesen. Die Aussage, dass Christus „Bild“ Gottes ist, 

ist eine neutestamentliche Kernaussage und wird im Neuen Testament auf ganz verschiedene 

Weisen ausgedrückt. Eine Möglichkeit, dasselbe auszudrücken, stellt das Matthäusevange-

lium vor: Es sagt: Jesus ist „Immanuel“, „Gott mit uns“, d.h. die konkrete Art und Weise, wie 

Gott bei uns gegenwärtig ist (Mt 1,23; vgl. 28,20). Im Unterschied zum himmlischen Christus 

des Kolosserbriefs ist der matthäische Jesus, der Kranke heilt, die Ethik der Bergpredigt ver-

kündet, die Händler und Geldwechsler aus dem Tempel wirft und schließlich selbst in tiefer 

Gottverlassenheit stirbt, wirklich „anschaulich“ und heutigen Menschen nahe. Ihn können 

auch heutige Menschen „sehen“. Auch er ist „Bild Gottes“. 

Bibel und Kirche 63 (2008), S. 13-17. 


