Jesus Christus

Von Joachim Gnilka

I. Die Quellen

Aulerntl. Zeugnisse fur J. besitzen wir nur wenige. Herkémmlicherweise sucht man sie bei
rom. Schriftstellern, Flavius Josephus und in der rabb. Literatur. Sie sind aber von unter-
schiedlichem Wert.

1. Sueton (vita Claudii 25) erwéhnt Anfang des 2. Jh. die durch Kaiser Claudius veranlal3te
Vertreibung der Juden aus Rom (vgl. Apg 18,2), die erfolgt sei, weil die Juden, »von Chrestos
aufgehetzt, fortwéhrend Unruhe stifteten«. Man wird Chrestos mit J. Christus identifizieren
missen. Wahrscheinlich nimmt Sueton auf Streitigkeiten zw. Judenchristen und Juden Bezug.
Uber die Bedeutung des Christusnamens — Chrestos erklart sich durch itazistische Ausspra-
che, war ein verbreiteter Sklavenname — war er sich nicht im klaren. Ungefahr zur gleichen
Zeit bringt Tacitus (Ann XV,44,2f), der vom Brand Roms unter Nero berichtet, die »Chrestia-
nos« mit Christus in Verbindung, »der unter der Herrschaft des Tiberius auf Veranlassung des
Prokurators Pontius Pilatus hingerichtet worden war«. Plinius d. J., seit ca. 111 Statthalter in
Bithynien, macht Kaiser Trajan Mitteilung von seinem Vorgehen gegen die Christen, von
denen er zu sagen weil3, »dal} sie sich an einem bestimmten Tag vor Sonnenaufgang zu ver-
sammeln pflegten, um Christus als ihrem Gott einen Wechselgesang zu singen«. Auch habe er
sie veranlaft, sich loszusagen und Christus zu fluchen (Ep 10,96,6f).

2. Flavius Josephus (Ant XX, 200) erwahnt »den Bruder des J., der Christus genannt wird,
Jakobus mit Namen«. Ergiebiger, aber in seiner Beurteilung hochst umstritten, ist das sog.
Testimonium Flavianum (Ant XV1II, 63f), ein Text, der von J. handelt. Manchen gilt er als
vollig echt, manchen als véllig unecht. Wieder andere rechnen mit christl. Uberarbeitung ei-
nes urspr. Textes (zum Forschungsstand vgl. P. Winter in: Schi-[321]rer, engl. 1,428-441).
Weil Josephus auch ausfuhrlicher tiber Johannes den Tdufer handelt (Ant XVI1II, 116-119)
und das Testimonium in einem durchaus passenden Kontext steht, der von durch Pilatus aus-
geldsten Unruhen spricht, weil es altertumlich und urchristl. wirkende neben offenkundig
christl. gefarbten Aussagen enthélt, ist die dritte Auffassung zu favorisieren. Eusebios hat es
schon gekannt, ebenfalls der arab.-christl. Historiker Agapius, der moglicherweise eine alte
Fassung aufbewahrte (S. Pines). Vermutlich redete es von J. als einem weisen Mann, seinen
Jungern, seiner Hinrichtung durch Pilatus, von seiner — von seinen Jingern behaupteten —
Auferstehung.

3. Die rabb. J.-Zeugnisse sind in ihrem Wert neuerdings angezweifelt worden. Allzu viel ga-
ben sie nicht her. J. wird Bar Pandera bzw. Ben Stada genannt. Sein Wunderwirken wird als
Zauberei hingestellt. Am Vorabend des Pascha habe man ihn gehangt. J. Maier meint, dal3
sekundar Uberlieferungen von anderen Personen auf J. Gibertragen worden seien (in byzant.
Zeit?). Aus tannaitischer Zeit (bis ca. 220) hatten wir keine einzige rabb. J.-Stelle. Mdglich-
erweise enthalt die rabb. Uberlieferung noch unentdeckte Hinweise auf J. Zurlickhaltung im
Urteil ist geboten. — Insgesamt ergibt sich, da® man von J. in der altesten Zeit in der Umwelt
wenig Notiz nahm. Die Belege sind spérlich. Immerhin sichern sie seinen Kreuzestod unter
Pilatus ab. Wir sind hinsichtlich unseres Wissens tber J. auf die Evv und bes. auf die synopt.
angewiesen.

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 1 12.03.2023



I1. Das methodische Instrumentarium

Sind die synopt. Evv die einzigen Quellen fir die Riickfrage nach J., ist ihr bes. Charakter zu
beachten. Mit diesem sind auch Problematik und Schwierigkeiten der Riickfrage gegeben.
Von ihrem Anliegen her sind sie Verkiindigung, doch haben sie sicherlich auch ein histori-
sches Interesse. Man konnte sie als Bericht als Verkindigung, Verkiindigung als Bericht defi-
nieren. In ihrem Ausschnitt auf die 6ffentliche Tatigkeit Jesu von der Taufe des Johannes bis
zum Kreuz konzentriert (vgl. Apg 1,21f) — Mt und Lk stellen eine stark theologisch geférbte
»Kindheitsgeschichte« voran —, sind sie keine Biographie Jesu. Biographische Ziige, etwa die
Schilderung seines AuReren, seiner Erziehung und Jugend, fehlen weitgehend. Aus Einzel-
uberlieferungen, Perikopen zusammengesetzt, bieten sie kein Itinerar, keine chronologische
Folge (Ausnahmen: die Passion Jesu, evtl. Mk 5,25-39). Sie stellen das Wirken Jesu dar als
Weg nach Jerusalem in dem Sinn, daB auf die Té&tigkeit in Galilda und eine Periode der Wan-
derschaft der Aufenthalt in Jerusalem anlaRlich des Leidenspascha folgt. Dies hat als literari-
sche Struktur, von Lk bes. ausgepréagt und bei Joh nicht mehr vorhanden, zu gelten.

Fir die Beurteilung der Evv sind verschiedene Gesichtspunkte zu berucksichtigen: sie sind
aus der dsterlichen Perspektive geschrieben worden, Zige des Erhdhten und Auferweckten
werden auf den irdischen J. Ubertragen. Sie dringen in Wundergeschichten ein, Verklarung
oder Seewandel Jesu kdénnen ohne diese Perspektive nicht richtig verstanden werden. Die er-
zahlenden Traditionen bedienen sich vorgepragter erzdhlerischer Gattungen mit stereotyp
wiederkehrenden Einzelelementen (z. B. Streitgesprach, Apophtegma, Heilungsgeschichte).
Die Wortuberlieferung ist in gr. Sprache auf uns gekommen, J. sprach aram., vermutlich des-
sen galildaischen Dialekt. Doch mufte die Mdglichkeit, daf3 er sich auch des Gr. bediente,
ernsthaft gepruift werden. [322]

Zw. Wort- und Tatiberlieferungen ist zu unterscheiden. Die erste geht letztlich auf J. zurtck.
Im zweiten Fall erz&hlten andere tber ihn. Die Bildung von J.-Traditionen erfolgte nachdster-
lich. Die Weitergabe von J.-Worten aber kann im Jingerkreis schon vor Ostern begonnen ha-
ben (H. Schirmann). Die Gestalt der Wortuberlieferung in Logien und Sentenzen bedeutet,
dal3 diese oft Zusammenfassungen von langeren Ausfiihrungen darstellen dirften. Auch die
Worttradition wurde im Zuge des Uberlieferns interpretiert. Doch 4Rt sich der urspr. Sinn-
gehalt in den meisten Fallen ermitteln. Neupragungen sind von Neubildungen auseinanderzu-
halten.

Positiv ist fur die Rekonstruktion eines Bildes vom historischen J. von einem Gesamtrahmen
auszugehen, in den sich die verschiedenen Uberlieferungen einordnen lassen. Fiir diesen las-
sen sich folgende Stichpunkte angeben: seine Basileia-Predigt, Jiingerschaft und Nachfolge,
sein Verhéltnis zu Israel, seine Sendungsautoritat, die sittliche Weisung, der sich anbahnende
Konflikt und die Passion. Fur die detaillierte Beurteilung sind mehrere Kriterien herausgear-
beitet worden, die im einzelnen unterschiedliche Relevanz besitzen, zusammen aber weiter-
helfen. Zu ihnen gehdren das Unahnlichkeitskriterium, das auf absolute Originalitat im Ver-
gleich zur Umwelt und zur spéteren Gemeinde abhebt, das Koharenzkriterium (Ubereinstim-
mung von Wort und Beispiel Jesu), die Mehrfachbezeugung in verschiedenen Traditions-
schichten und literarischen Gattungen. Es ist auf das Alter und die Sprachform eines Textes zu
achten. Q und eine den Evv vorausliegende Passionsgeschichte gelten als alte Uberlieferung,
maogen auch sie schon theologisch gepragt sein. Die Sprachform des Gleichnisses verdient
bes. Beachtung, da das Gleichnis als »asthetisches Objekt« gréRere Konsistenz erweist. J.
bevorzugte daneben noch andere Sprachformen wie Paradoxien, den antithetischen Paralle-
lismus, das Passivum divinum, bestimmte rhythmische Strukturen, die manchesmal starker
hervortreten kdnnen, wenn sie ins Aram. riickiibersetzt werden. Doch ist hier Zurlickhaltung
anzuraten. Auch gibt es Kriterien, die flir Gemeindebildung sprechen, etwa jene Tendenzen,

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 2 12.03.2023



die fur die urchristl. Glaubensentwicklung charakteristisch sind (W. G. Kiimmel).
I11. Die Zeit vor dem 6ffentlichen Wirken

1. Die meiste Zeit seines Lebens, drei Jahrzehnte, verbrachte J. in Nazaret, einem unbedeu-
tenden galiléischen Flecken, der immerhin eine Synagoge besal} (Mk 6,2), 4 km von Seppho-
ris, der Residenzstadt des Tetrarchen Herodes Antipas entfernt. Man nannte J. mit verachtli-
chem Beigeschmack den Nazarener, den Mann aus Nazaret (Mk 14,67, spater theologisch
umgepragt in »Nazoréer«: Mt 2,23 26,71 u. 0.). Die Tatsache, dal’ die »Herrenbruder« sdmt-
lich Patriarchennamen trugen, lait den SchluB auf eine streng orthodoxe jid. Familie zu (Mk
6,3). Er Ubte in Nazaret das Handwerk eines téktmv aus (Mk 6,3), eines Berufes, der sich
nach Ausweis von Papyrus-Urkunden auf die Verarbeitung von Holz (Zimmermann) und
Stein (Steinmetz) verstand. Im Zuge der Uberlieferung wird diese Berufsbezeichnung entfernt
(vgl. Mt 13,55 Lk4,2z).

2. Das Auftreten Johannes des Téaufers veranlalite J., seinen Heimatort zu verlassen und an
den Jordan zu gehen, um die Johannestaufe zu empfangen (Mk 1,9), eine Taufe, die im Rah-
men der von intensiver Naherwartung gepréagten Gerichtspredigt des Taufers die vollzogene
Umkehr bestétigen und auf das bevorstehende [323] Gericht vorbereiten sollte (Mt 3,11f par.).
J. hat nicht blof3 das Wirken und Taufen des Johannes anerkannt, sondern ihn auch als einen
bezeichnet, der mehr ist als ein Prophet, der Grofite unter den von einer Frau Geborenen (Mt
11,9 und 11 par.). Die sekundéare Zufligung in Mt 11,11b hat diese Aussage korrigiert. Die
Uberlieferung in Joh 1,35ff, daB einzelne der spéteren J.-Jiinger zuvor Tauferjiinger gewesen
sind (Andreas, vermutlich auch Simon Petrus), verdient Vertrauen. Dal J. selbst auch einmal
zum Jungerkreis des Téaufers gehorte, ist umstritten. Das Logion Mk 1,7 parr. von dem »nach
mir Kommenden, das sowohl zeitlich als auch als Ausdruck der Tauferjlingerschaft Jesu
(dann: »der hinter mir Hergehende«) aufgefalit werden kann, kann hierfiir nicht in Anspruch
genommen werden, weil Johannes sich als VVorlaufer Gottes oder des vom Himmel her kom-
menden eschatologischen Menschensohn-Richters verstand. Gegen eine Tauferjingerschaft
Jesu spricht v. a. sein anderes Gottesbild, in dem nicht das Gericht, sondern die Gnade im
Zentrum steht. In Joh 3,22f ist von einer Tauftatigkeit Jesu die Rede. In 4,1-3 wird dies zu-
rickgenommen. Uberliefert 3,22f historisch Zuverlissiges (R. Schnackenburg) oder nicht (R.
Bultmann)? Im ersten Fall bliebe der Sinn der Taufe unklar. Kaum spendete J. die Johannes-
taufe.

1V. Die Botschaft von der Basileia

Im Mittelpunkt der Verkundigung Jesu stand die Herrschaft oder das Reich Gottes (Baciieia
100 BeoD). Von ihr her gewinnt alles, was er wirkte und lehrte, seinen Bezug. Der gr. Begriff
ist am besten mit Gottesherrschaft zu Gibersetzen. In den sog. Einlal3spriichen, die eine Raum-
vorstellung wecken, empfiehlt sich die Wiedergabe mit »Reich Gottes«. Mt favorisiert den
Begriff »Himmelsherrschaft« (Himmel: Umschreibung des Gottesnamens). Obwohl jidischer
klingend, ist er sekundar. Er mag Mt als geeigneter erschienen sein, die Universalitat der
Herrschaft auszudriicken.

1. Die Gottesherrschaft umschliel3t das jetzt den Menschen angebotene und gewéhrte endgiil-
tige Heil, das den Menschen rettet und seinem Leben Sinn zu verleihen vermag. In verschie-
denen Gleichnissen hat J. deren Aspekte erldutert. So veranschaulicht das Gleichnis vom un-
barmherzigen Knecht (Mt 18,23-33, die VV 34f tragen sekundar den Gerichtsgedanken ein)
die grenzenlose Vergebungsbereitschaft Gottes, die riicksichtsloses menschliches Handeln
verwandeln und zum Vergeben befdhigen will. In die gleiche Richtung weisen die Gleichnisse
von den Arbeitern im Weinberg (Mt 20,5-55, durch das rahmende Logion 19,30 und 20,16

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 3 12.03.2023



ebenfalls vom Gerichtsgedanken uberformt) und vom verlorenen Sohn (Lk 15,1 1-32, in sei-
ner Authentie oder Integritat — die VV 25-32 werden gelegentlich als Zutat angesehen — zu
Unrecht angefochten). Charakteristisch flr die genannten Gleichnisgeschichten ist die Dreier-
konstellation, in der der Handlungssouverén durch Vergebung und Giite eine neue Ordnung
aufrichtet, bei der er auf den Widerstand der »Welt« trifft, die ihre alte Ordnung nicht preis-
geben will. Der in den Gleichnissen in Wort oder Tat erhobene Einspruch (Mt 18,28-33
20,11f Lk 15,29f) artikuliert diesen Widerstand der alten Ordnung, die — rein »weltlich« be-
trachtet — vernlinftig erscheint, aber angesichts der erfahrenen Giite iberholt ist und sogar
inhuman wird. Der Handlungssouverén wirbt fur die neue Ordnung der vorausgreifenden
Vergebung, die Umkehr Uberhaupt erst ermdglicht (Mt 20,13-15 Lk 15,31f). Letzteres ist
deutlich in Lk 15,15-24 zu sehen, da die Umkehr der Ermdglichung [324] eines Neuanfanges
bedarf. Die neue Ordnung ist die der Herrschaft Gottes.

Die in den Gleichnissen veranschaulichte grenzenlose Giite wurde im Wirken Jesu erfahrbar.
In diesem Bezug, der die Gleichnisse nicht zu Allegorien werden I4i3t, gewinnen diese ihre
Uberzeugungskraft, die es verhindert, daf sie als marchenhafte Erbauungsgeschichten gelesen
werden. Spuren dieser Giite sind in den Evv noch erkennbar, v. a. in seinem Umgang mit den
Slndern, Deklassierten und Randfiguren. Das Mahl mit Z6llnern und Stindern (Mk 2,15f),
vermutlich erst redaktionell mit der Berufung des ZolIners Levi in die Nachfolge (2,13f) ver-
knupft, ruft typisierend Jesu Mahlgemeinschaft mit den gesellschaftlich AusgestofRenen in
Erinnerung. Diese brachte ihm bei seinen Gegnern das Schimpfwort vom »Fresser und
Weinsaufer« (Mt 11,19 par.) ein. J. setzte sich im Umgang mit den Sundern uber die leviti-
schen Reinheitsvorschriften hinweg. Es ging ihm um den Menschen. Er rechtfertigt sein Tun
mit dem Logion vom Arzt (Mk 2,17a). Auch die Perikope von der Siinderin (Lk 7,36-50), die
wahrscheinlich erst spater das Salbungsmotiv an sich zog, hat seine die Umkehr er6ffnende
Slnderliebe aufbewahrt. Stindenvergebung sprach er also konkret zu, in der Annahme des
Siinders. Als verbaler Zuspruch, freilich verknutpft mit der Heilung, kdnnte Mk 2,5 auf ihn
zuriickgehen.

2. Auch Jesu Tétigkeit als Wunderheiler und Arzt gehort in den Kontext seiner Verkiindigung
der Gottesherrschaft. Die synopt. Evv sprechen von Machttaten (50vapeic). Traditionsge-
schichtlich haben wir zw. Wundergeschichten und Logien Jesu, die seine Heilertatigkeit inter-
pretieren, zu unterscheiden. Wundergeschichten treffen wir etwa 20 in den Evv an. Dabel ist
mit gelegentlichen Doppelungen zu rechnen (vgl. Mt 9,27-31 mit 20,29-34; Mk 2,1-12 parr.
mit Joh 5,1-9?). Sie sind in starkem MaR schematisiert, so daf3 sie uns nur einen ungeféhren
Eindruck vermitteln. Hinzu treten Steigerungen, die durch die dsterliche Perspektive veranlaft
sind. Sammelberichte erwecken den Eindruck von wiederholten Massenheilungen. Unmittel-
bare konkrete Erinnerungen durften dort vorliegen, wo die Namen des Geheilten und des Or-
tes mituberliefert sind: die Schwiegermutter des Petrus in Kafarnaum (Mk 1,29-31), der blin-
de Bettler Bartimé&us von Jericho (Mk 10,46-52), der Hauptmann von Kafarnaum (Mt 8,5-13
par.). Wunderheiler gab es auch in Jesu Umwelt (Apollonius von Tyana, Hanina ben Dosa u.
a.), so dal? auf das Spezifische zu achten ist. Fir das 1. Jh. nC hat man von einer »Renaissance
des Wunderglaubens« gesprochen (G. Theif3en).

Die Krankheitsbezeichnungen in den Wundergeschichten sind Sammelnamen, die ein breites
Krankheitsbild abdecken, aber auch in der Umweltliteratur vorkommen: Wassersucht (Lk
14,2), L&hmung (Mk 2,3), Aussatz (Mk 5,40), Mondsucht (Mt 17,15) usw. Zu beachten ist das
von Damonen besetzte Weltbild. Der Damonenglaube wird begreiflich als durch Gefiihle der
Furcht und Einsamkeit, des Ausgeliefertseins und Terrors verursacht in Gestalt von schlim-
men Natur- und Kriegsereignissen, Traumen, Ekstase. Die Damonen werden zu verobjekti-
vierten Projektionen dieser Erfahrungen. Der Mensch vermag sich aus diesem negativen
Seinsentwurf selbst nicht zu befreien. J., der diese Lage vorfindet, geht mit seinem exorzisti-

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 4 12.03.2023



schen Wirken befreiend auf den Menschen in diesem Engpal? ein. Jesu Heilungen haben als
charismatisch gewirkte stets etwas Uberraschendes. [325] Das Wunder bei ihm ist nicht insti-
tutionalisiert und nicht unbedingt zu erwarten. Kennzeichnend fir die synopt. Wunderge-
schichten ist das Motiv des Glaubens, das diese Unmittelbarkeit zum Ausdruck bringt (Mk 2,5
5,34 10,52 Mt 8,10 u.6.). Wo er auf keinen Glauben trifft wie in Nazaret, kann er keine Wun-
der wirken, verweigert er sich (Mk 6,5a). Die Forderung nach einem Zeichen vom Himmel,
nach einem jeden Zweifel ausschlielenden Beglaubigungszeichen, lehnt er als Ausdruck der
Verstocktheit ab (Mk 8,11f). Er stellt nur das Jonazeichen in Aussicht, das urspr. vermutlich
nichts anderes als seine Umkehrpredigt meinte (Lk 11,29; in Lk 11,30 Mt 12,40 sekundér ge-
deutet). Daraus ergibt sich auch, daR Jesu Wunder keine Mirakel waren. Sie konnten mif3deu-
tet werden (Mk 3,22). Letztlich wurde das Wunder nur den Glaubenden zuteil. Der in den
Wundergeschichten ausgedriickte Glaube enthalt nicht nur das Vertrauen auf die von ihm er-
wartete Hilfe, sondern richtet sich auch auf J. als den Heilbringer, der den Menschen zu retten
vermag. Auch das zeigt die Unterordnung des Wunders unter sein Wort an.

Das Wunder aber involviert auch den Glauben Jesu. Auch er war ein Glaubender. Das Wort
vom Senfkorn (Lk 17,6 wahrscheinlich in der urspr. Fassung; vgl. Mt 17,20) hat mit seinem
Glauben zu tun, ebenso Mk 9,23. In diesem Glauben war er in einzigartiger Weise offen flr
Gott (G. Ebeling). In den wenigen Logien, in denen J. sein heilendes und exorzistisches Wir-
ken interpretiert, wird der Zusammenhang mit der Gottesherrschaft bestatigt: »Wenn ich mit
dem Finger Gottes die Ddmonen austreibe, dann ist die Herrschaft Gottes zu euch gelangt«
(Lk 11,20; par. Mt 12,28 spricht sachgerecht vom »Geist Gottes«). In seinem befreienden
Handeln ist Gott selbst am Werk, beginnt sich die Gottesherrschaft durchzusetzen. Das
Gleichnis von der Uberwindung des Starken (Mk 3,27 parr.) stellt denselben Gedanken in den
dualistischen Horizont der Auseinandersetzung mit den Kréften des Bosen. Das apokalyptisch
anmutende Logion vom Satanssturz (Lk 10,18), das nicht ausreicht, aus J. einen Visionér zu
machen (U. B. Miiller), stellt die prinzipielle Bezwingung Satans fest und damit die Befreiung
des Menschen aus damonischen Angsten.

3. Hinsichtlich ihres zeitlichen Bestimmtseins wurde die Gottesherrschaft als etwas rein Ge-
genwartiges (die realized eschatology« von C. H. Dodd) und als etwas rein Zukiinftiges (die
konsequente Eschatologie von A. Schweitzer und der eschatologischen Schule) aufgefalt.
Heute ist die Einseitigkeit beider Positionen erkannt. Die Gottesherrschaft qualifiziert sowohl
die Zukunft als auch die Gegenwart. Sie ist wesentlich Zukunft, sie ist die eschatologische
Zukunft, ist aber im Wirken Jesu auch bereits mit ihren heilenden und befreienden Kraften
Gegenwart geworden. Das ist mehr als ein sittliches Ausgerichtetsein auf die Zukunft. Wenn
der Begriff »Gottesherrschaft« in der Predigt Jesu besagt, dal Gottes gnadiger Entschluf3 die
Rettung der Menschen herbeiftihren will, so schlief3t dies deren sich ankiindigende Realisie-
rung in der Gegenwart Jesu mit ein.

Gegenwartstexte sind bereits oben ([1V] 1. und 2.) erwédhnt worden. Die Zukinftigkeit der
Gottesherrschaft belegen bes. eindringlich die ersten zwei Bitten des Vaterunser (Lk 11,2
par.), deren aoristische Zeitform auf ein einmaliges zukiinftiges Geschehen, die endguiltige
Offenbarung der Basileia, gerichtet ist, wie die verschiedenen Einlalgespréche (Mk 10,25
par.; Mt 18,8f/Mk 9,43.45.47: Wechsel von Basileia zu »Leben; als sekun-[326]dé&re Bildun-
gen Mt 5,20 Mk 10,15) wie auch der personlich gehaltene eschatologische Ausblick beim
letzten Abendmahl (Mk 14,25 parr.). AufschluBreich fiir das spannungsvolle Verhaltnis von
Gegenwart und Zukunft der Basileia sind einige Gleichnisse, die aus dem Leben des Land-
mannes gekommen sind (von der selbstwachsenden Saat Mk 4,26-29; vom Senfkorn Mk 4,30-
32 parr.; vom Unkraut Mt 13,24-30a, letzteres in seiner Authentie stark umstritten), aber auch
die Gleichnisse vom Sauerteig (Mt 13,33 par.) und vom Fischnetz (Mt 13,47f). Pragend ist flr
sie der Kontrast von kleinem Anfang (»das Senfkorn ist das kleinste unter allen Samenkor-

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 5 12.03.2023



nern«) und tberraschend herrlichem Ende oder der Blick auf die der endgultigen Offenba-
rung, der Basileia vorauslaufende Zeit, die eine Zeit des Wachsens, Reifens und Einsammelns
ist, eine dem Menschen gewahrte letzte Zeit. Gesagt will sein, dal3 der mit J. gesetzte Anfang
der Basileia, der manchen zu unscheinbar oder als mit seinen Erwartungen nicht konform er-
schienen sein mag, die in der Zukunft sich vollendende Gottesherrschaft verbiirgt, wobei J.
selbst zu deren Garant wird. Gegenwartsbezogen sind die Gleichnisse vom Schatz im Acker
und Perlenkaufmann (Mt 13,44-46). Auf die Gegenwart als Heilszeit verweist der Makaris-
mus in Mt 13,16f par.

Zeitliche Dringlichkeit erhélt die Predigt Jesu von der Basileia durch die Ankindigung ihrer
Né&he (vgl. das redaktionelle Summarium in Mk 1,15 und die Anweisung in Mt 10,7 par.).
Dabei weist man heute zu Recht die »termingebundenen« Ankindigungen der Néhe Gberwie-
gend der nachdsterlichen Situation zu (Mk 13,30 par. 9,1 parr. Mt 10,23), in der apokalypti-
sche Stimmungen vermehrt auftreten konnten. J. selbst durfte eher vor Berechnungen gewarnt
haben (vgl. Lk 17,20f). Die Ndhe muf3 im Spannungsfeld von Gegenwart und Zukunft beur-
teilt werden. Damit ist die problematische Spannung nicht aufgeldst. Doch gilt es zu sehen,
dal’ das Endgultige bevorsteht und auch schon da ist.

4. Inhalt der Basileia-Predigt ist auch das Gericht. Doch kommt es darauf an, dieses in der
rechten Weise einzuordnen. J. ist kein Gerichtsprediger wie Johannes der Taufer, sondern
bietet den Menschen mit der Gottesherrschaft das endgultige Heil an. Das Gericht ist gleich-
sam die Kehrseite dieses Heiles. Wer das Heil ausschlagt, zieht sich das Gericht zu. Bildlich
gesprochen: Wer seine Worte zwar hort, aber nicht tut, baut sein Haus auf Sand (vgl. Lk 6,47-
49 par.). Das Gericht bringt die Scheidung der Menschen (Lk 7,34f), es wird wie eine Sintflut
uber die Welt kommen (Mt 24,38f par.). Die Zeit l&uft auf es zu, so daR auch diese bedrohli-
che Perspektive Aufruf zur Verséhnung werden kann (Lk 12,58f par.). An dieser Stelle sind
auch die Gleichnisse, die von den Verwaltern handeln, einzuordnen (Lk 19,12-27 par.: von
den anvertrauten Geldern; Lk 16,1-8: vom betriigerischen Verwalter). Dabei macht bereits das
Bild eines Verwalters eines anvertrauten Gutes die bestehende Verantwortung bewuft. In die-
sen Gleichnissen kommt es auf die dem Gericht vorauslaufende Zeit an, die als geschenkte zu
nutzen ist. Sie sind nicht Schilderungen des Gerichtes, obwohl sie sekundar dazu werden
konnten. Freilich hat J. auch von Heilsverlust gesprochen (etwa Mk 9,43.45.47), der als Mog-
lichkeit bestehen bleibt.

V. Die Nachfolge

J. hat neben und im Zusammenhang mit seiner an das Volk Israel gerichteten Verkiindigung
von der Gottesherrschaft einen Jungerkreis um sich [327] konstituiert. Die nach dem Vorbild
der prophetischen Berufung (1Ko6n 19,19-21) stilisierten Jingerberufungsgeschichten (Mk
1,16-20 parr.) tun uns sowohl Namen und Beruf von in die Nachfolge Gerufenen als auch ein
damit verbundenes Auftragswort kund. Dieses Logion von den Menschenfischern, das in ori-
gineller Weise am alten Beruf anknupft, bedeutet, dal} Jingersein zunachst heif3t, Jesu Ver-
kindertatigkeit teilen (M. Hengel). Das Leitwort fur das Jingersein heit Nachfolgen. Damit
tritt der in einem gemeinsamen Leben mit J. zu vollziehende personale Anschlu3 an ihn her-
vor, der auch schon im Jiinger-Meister-Verhaltnis bei jud. Schriftgelehrten tblich war, aber
bei J. neue Dimensionen gewinnt. Bei den Schriftgelehrten lernte man das Gesetz und seine
Interpretation und schlof3 mit der Ernennung zum Rabbi ab. Bei J. lernt man die Botschaft von
der Gottesherrschaft. Weil die Gemeinsamkeit mit ihm nicht endet und zur Schicksalsgemein-
schaft wird, lernt man letztlich ihn selbst.

Die Radikalitat der Nachfolge kommt in kurzen Episoden zum Ausdruck (Lk 9,57-62 par.), in
denen Nachfolgewilligen oder Gerufenen die Nachfolge sentenzhaft erlautert wird. VVon bes.

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 6 12.03.2023



Eindringlichkeit ist der Totengréber-Spruch (Mt 8,22 par.), der den Vollzug der Nachfolge
Uber die Pietatspflicht der Bestattung des Vaters stellt. Hierher gehort auch die Begegnung mit
dem reichen Mann, fiir den Nachfolge an die Bedingung der Preisgabe des Besitzes geknlipft
wird (Mk 10,21 parr.). Dabei zeigt sich, dal’ die Bedingungen der Nachfolge unterschiedlich
sind und J. jeweils in die konkrete Situation eines menschlichen Lebens hineinruft. Der
Spruch von der Kreuznachfolge, der urspr. noch nicht das Kreuz Jesu, sondern die je eigene
Muhsal ins Auge falit (Mt 10,38/Lk 14,27 »Wer nicht sein Kreuz aufnimmt ...«) und darum J.
zugesprochen werden kann, will die Bereitschaft zu den mit der Nachfolge gegebenen Ein-
schrankungen und Anfeindungen bewuft machen. Diese Bereitschaft schliel3t das Martyrium
mit ein (Mk 8,35, wo »um des Evangeliums willen«, die nachosterliche Lage berticksichti-
gend, sekundar hinzugefiigt wurde).

Ubernahm der Jiinger mit dem Ruf in die Nachfolge die Aufgabe, mit J. die Gottesherrschaft
zu verkinden, liegt es nahe, daB es Anweisungen hierflr gibt. Die in den sog. Aussendungs-
reden zusammengetragenen Missionsregeln tragen sicherlich zu einem betrachtlichen Teil die
Spuren der nachdsterlichen Missionsarbeit. Doch wird man ihren Kern, vorab die Anweisun-
gen zur Ausristung fir die Ausgesendeten, auf J. zurtickfiihren. Deren Radikalitét ist sekun-
dar abgeschwacht worden. Im Unterschied zu Mt 10,10/Lk 9,3 konzediert Mk 6,8f Stab und
Sandalen (vgl. Lk 22,35f). In ihrer génzlichen Anspruchslosigkeit, die nicht als Ausdruck ei-
nes asketischen Ideals aufgefal3t werden darf, zeigen sie die angekiindigte Gottesherrschaft an.
Weil wir davon ausgehen konnen, daf3 auch J. selbst sich nach diesen Weisungen richtete, ist
er auch in seiner Armut das Zeichen der kommenden Basileia.

In Jesu Nachfolge befanden sich auch Frauen. In Lk 8,2f ist eine Jingerinnenliste Uberliefert.
Aus den Namen ragt Maria von Magdala heraus (vgl. Mk 15,40f). Mit der Aufnahme von
Jungerinnen durchbricht J. jid. Gepflogenheiten, nach denen Frauen zum Torastudium nicht
zugelassen waren. J. und seine Junger geraten in Konflikt mit ihren Familien (vgl. Lk 14,26
par. Mk 3,21.31-35 parr.). Das Verhaltnis Jesu zu seinen Jungern ist das des Meisters zu sei-
nen Schilern. Und doch 140t er [328] sich ihren personlichen Dienst nicht gefallen (vgl. Lk
22,27). Auch das hebt ihn von den Schriftgelehrten ab, in deren Jiingerschaft Nachfolgen v. a.
bedeutete, der Diener des Meisters zu sein. In diesem Sinn gewinnt der Jungerkreis um J. na-
hezu den Charakter einer neuen geistigen Familie (Mk 3,3 parr.).

Nicht unumstritten ist die Frage, ob J. innerhalb des Jiingerkreises die ZwolIf konstituierte o-
der ob diese erst in der Jerusalemer Gemeinde als Leitungsgremium sich etablierten. Weil
eine Leitungsfunktion in Jerusalem kaum in Erscheinung tritt und weil insbesondere Judas
Iskariot stereotyp »einer von den Zwdlfen« genannt wird (Mk 14,10.43 u. 6.), ist eine Grin-
dung durch J. anzunehmen. 1Kor 15,5 setzt den Zwdlferkreis als Institution ebenfalls voraus.
Die Grundung ist als prophetisches Zeichen zu werten, mit dem J. hat anzeigen wollen, daf er
das Zwolfstamme-Volk Israel neu versammeln will. Die tberlieferten Namen der Zwolf (Mk
3,16-19 parr.; vgl. Apg 1,13) weichen nur darin voneinander ab, daf bei Lk und in Apg an die
Stelle des Tadd&us Judas Jacobi tritt. Den ersten und letzten Platz nehmen jeweils Simon Pet-
rus und Judas Iskariot ein.

V1. Die Ethik

1. Die ethischen Weisungen Jesu mussen gleichfalls im Kontext seiner Basileia-Predigt gele-
sen werden. In deren Annahme gewinnt der Mensch ein neues Verhaltnis zu Gott. Es ist der
Gott Israels, der Gott der Véter, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs (vgl. Mk 12,26), der
immer schon in der Geschichte seines VVolkes gehandelt und sich jetzt entschlossen hat, das
endgultige Heil durch J. bekanntzumachen und zu wirken. Weil der Blick auf das Endgultige
und das Ende gerichtet ist, bringt J. weder den Schépfungsgedanken noch das Theodizeeprob-

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 7 12.03.2023



lem explizit zur Sprache. Bei der erwarteten Offenbarung Gottes wird sich ohnehin alles Be-
drickende und Raétselvolle aufhellen. J. hat von Gott als Vater gesprochen. Dies ist nicht neu,
gewinnt aber in seiner personlichen Relation zu Gott eine neue Dimension. Er hat den Vater-
namen in seinem Beten verwendet (vgl. Mk 14,36), wie er auch seine Junger lehrt, zu Gott
Vater zu sagen (Lk 11,2). Daneben erscheint der Vatername — in der Uberlieferung von Q —
im Zusammenhang von Gottes Firsorge und Barmherzigkeit (Lk 6,36 par. 6,32 par. Mt 7,11
par.). Dieses Vertrauen auf Gottes Beistand findet beredten Ausdruck in den im Vaterunser
vorgetragenen Wir-Bitten um das notwendige Brot fiir den heutigen Tag, die Vergebung der
Schulden und die Bewahrung vor der Versuchung (Lk 11,3f par.). Die Einschrdnkung der
Brotbitte auf das Heute 14t den Junger, der so beten darf, als Tageléhner Gottes erscheinen.
Die Wir-Bitte enthalt eine ethische Implikation, insofern der Beter auch die anderen in seine
Sorgen miteinschlieRen soll.

Weil das Angebot der Basileia vorausgeht, kann diese zum entscheidenden Motiv fir das ethi-
sche Handeln werden. Der Jinger geht auf die Weisung Jesu ein, handelt sittlich, nicht weil er
sich vor dem gottlichen Gericht furchtet, sondern weil er sich beschenkt weil3 und angetrieben
ist, das Empfangene weiterzureichen. Gott ist der Unverfugbare. Das MiBverstandnis, das
gerade den homo religiosus bedroht, ist die Meinung, Uber Gott verfiigen zu kénnen. Das
Gleichnis vom Pharisder und Zo6llner (Lk 18,10-14) wendet sich gegen dieses MiRverstandnis,
indem es den Z6lIner, der sich seines Abstandes und seines Versagens vor Gott bewult ist,
gerecht-spricht, wéahrend es dies dem Phariséer, der sich selbst gerechtspricht, versagt. Dar-
uber hinaus vermag es zu verdeutlichen, daR alle, auch die »Gerechten«, der Um-[329]kehr
bedirfen. In seiner an der Gottesfrage orientierten subtilen Kritik erweist es seine Urspriing-
lichkeit etwa im Vergleich mit manchen massive VVorwirfe enthaltenden Weherufen (vgl. Mt
23,13-33 par.). Im allg. wird man sagen kdnnen, daR bei J. der Stinder weit starker in den
Vordergrund tritt als die Suinde, weil es ihm eben um den Menschen geht. Die Unverfligbar-
keit Gottes kommt auch darin zum Ausdruck, dal es zu begreifen gilt, daB jeder von Gott ge-
waéhrte Lohn Gnadenlohn ist (vgl. Mt 20,1-15).

2. Bei der zentralen Rolle, die das Gesetz neben dem Tempel in der jld. Religion spielte, ist
es unter allen Umsténden zu erwarten, dal3 J., der Jude, der sich zum jid. Volk gesandt wufRte,
zum Gesetz Stellung bezieht. Dies um so mehr, als die Auslegung des Gesetzes ein bes.
Streitpunkt innerhalb der verschiedenen religidsen Gruppierungen war. Jesu Stellungnahme
zum Gesetz zu eruieren ist deutlich erschwert, da wir kein grundsétzliches Wort von ihm ha-
ben. Mt 5,17-20 ertffnet uns einen Einblick in die Diskussion tiber das Gesetz in der christl.
Gemeinde, in der es offenkundig unterschiedliche Meinungen gab. Der sog. Stirmerspruch
(Mt 11,12f/Lk 16,16) — in seiner Rekonstruktion und Interpretation sehr umstritten — &Rt auf
jeden Fall die mit der jetzt geschehenden Verkindigung der Basileia gesetzte Zasur gegentiber
der vorausgehenden durch Gesetz und Propheten bestimmten Zeit erkennen. Dies bedeutet,
dal? die Basileia-Verklndigung das Gesetz ubertrifft. Heilsrelevant ist das Angebot der Got-
tesherrschaft.

Konkrete Stellungnahmen zu einzelnen Geboten bieten die sechs Antithesen der Bergpredigt
(Mt 5,21-48). Doch ist zu beachten, dal? die Form der Antithese nur Mt bietet und dal? sich bei
Lk die positive Weisung der 3., 5. und 6. Antithese — ohne antithetische Einkleidung —wie-
derfindet (Lk 16,18 6,19f.27-36). Fir diese hat die antithetische Einkleidung als sekundér zu
gelten. Es bleiben die 1., 2. und 4. Antithese. Insbesondere die ersten beiden, vom Téten und
vom Ehebruch (Mt 5,21.22a.27f), die sowohl strukturell als auch inhaltlich — sie beziehen sich
auf das 5. und 6. Dekalog-Gebot — streng aufeinander hingeordnet sind, sind J. zuzuschreiben.
Die in ihnen vorgetragene Gesetzesinterpretation will legalistisches Denken tiberwinden, die
Gesetzesvorschrift auf ihren inneren Kern, ndmlich die Gesinnung, zuriickfuhren und dazu
verhelfen, dal3 der Mensch als Ganzer gut wird, in seinem Tun und Denken den Willen Gottes

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 8 12.03.2023



bejaht. Eine ganz ahnliche Grundintention enthalt die 4. Antithese (Mt 5,33f.37), insofern sie
das Schworen verbietet, weil sie die bestandige innere Wahrhaftigkeit des Menschen fordert
und erreichen mochte, dal3 er sich der Gegenwart Gottes bewuft ist, nicht blof? dann, wenn er
ihn zum Zeugen anruft. Doch konnte die antithetische Form hier sekundér sein (vgl. Jak 5,12;
auch entspricht die These nicht dem Dekalog-Gebot). Hat Mt 3 bzw. 4 Antithesen entspre-
chend der Vorgabe von Antithese 1 und 2 geschaffen, so bleibt die in diesen sich bekundende
Vollmacht bemerkenswert. Mit den Worten: »lhr habt gehort, dal? zu den Alten gesagt wurde
— Ich aber sage euch« (Mt 5,21f) bezieht J. sich letztlich auf das Mosewort. In jid. Diskussio-
nen bezog man sich mit ahnlichen Wendungen jeweils nur auf die Meinung eines anderen
Rabbi.

Torakritisches Verhalten Jesu hat die Frage aufkommen lassen, ob er das Gesetz akzeptierte
oder nur bedingt akzeptierte oder (in Teilen) sogar ablehnte. Eine gewisse Schlusselfunktion
kommt dabei Mk 7,5 5 zu, einem kri-[330]tischen Logion, das von Mk auf die levitischen
Speisegebote (ebenfalls von Mt 15,11) bezogen und im Sinn von deren Abschaffung interpre-
tiert wurde (vgl. Mk 7,19). Urspr. kdnnte das Logion, tiber die Speisegebote hinausgreifend,
alle Reinheitsvorschriften im Auge gehabt haben. J. hat deren Abschaffung trotz der Schérfe
der Formulierung nicht im Sinn gehabt (so C. G. Montefiore) — wenn man bereit ist, es als
authentisches J.-Wort anzunehmen —, sondern die Quelle der wahren Unreinheit benennen
wollen, das menschliche Herz, aus dem die bdsen Gedanken aufsteigen, die zu bdsen Taten
drangen. In solcher Kritik liegt er auf der Linie der Propheten. Ahnlich kritisch verfahrt er mit
dem Sabbat-Gebot, das legalistische Frommigkeit ausgehohlt hatte. Provozierend heilt er am
Sabbat Menschen von ihrer Krankheit, um anzuzeigen, dal? der Sabbat »um des Menschen
willen« gemacht worden ist (Mk 2,27) und dal} es dem Geist des Sabbatgebotes widerspre-
chen wirde, wenn man es an diesem Tag unterliel3e, Gutes zu tun oder notleidenden Men-
schen zu helfen (vgl. Mk 3,1-6). Auch in diesem Fall war es nicht seine Absicht, das Gebot
aufzuheben. Er wandte sich gegen die praktizierte Sabbat-Tora. Dal} aber dem Gesetz nicht
die zentrale Stellung in seiner Lehre zukam, erkennt man auch darin, daf3 nirgendwo zu er-
kennen ist, er habe seine Junger zum Torastudium angehalten.

3. Weisungen gab J. auch, ohne sie aus der Tora abzuleiten. Auch in diesem Punkt unter-
schied er sich von den jid. Schriftgelehrten. Wenn uns diese Weisungen nur in Form von Sen-
tenzen Uberliefert sind, werden wir davon ausgehen dirfen, daR diese die Zusammenfassun-
gen von groReren Belehrungen darstellen. Er hat sicherlich nicht nur in Sentenzen gesprochen.
Die radikalsten Forderungen finden sich in Mt 5,39-48 par. Das Gebot derer Feindesliebe (Lk
6,27f.35b), bei par. Mt 5,44f auf den religidsen Feind ausgerichtet, betrifft urspr. den Feind
jedweder Art. Seine spezifisch jesuanische Art gewinnt es durch die VerheiBung der Gottes-
kindschaft. Dies bedeutet, daR der Mensch in seiner Befolgung das Wesen Gottes nachahmt
und ihm dhnlich wird. Damit ist aber auch eine Beziehung zw. dem »Sohn und den Séhnen«
hergestellt. Gleichsam Voraussetzung fur die Feindesliebe ist der Verzicht auf Gewalt. Mt
5,39-42 par. stellt verschiedene Félle von Auslieferungen an die Gewalt zusammen. Ihnen
liegt die Absicht zugrunde, die Spirale der Gewalt, die immer durch Gegengewalt entsteht, zu
uberwinden und die feindselige Gesinnung des Feindes aufzuldsen. In der Beurteilung er-
scheinen diese radikalen Forderungen »verniinftig«, weil die Aufhebung von Feindseligkeit
und Gewalt einen eminenten Fortschritt im Verhaltnis der Menschen zueinander bedeutet. Die
Wahl der von J. verlangten Mittel aber mdgen »tdricht« erscheinen. Letztlich kénnen sie nur
in der Nachfolge Jesu bejaht werden, die darum weil3, dal’ er zum Kreuz gegangen ist. Auch
sind die Nachahmung Gottes in der Nachfolge Jesu oder das Gebet fir die Feinde VVorausset-
zungen, die nur im Glauben angenommen werden kénnen. Die flr J. untrennbare Verknup-
fung von menschlicher Versdéhnungsbereitschaft und Gottesdienst kommt im Bildwort vom
Gang zum Altar (Mt 5,23f) treffend zum Ausdruck.

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 9 12.03.2023



Die AuBerungen zu Besitz und Reichtum lassen sich auf zwei sie bestimmende Anliegen zu-
rickfuhren. Einmal ist es die soziale Verantwortung, zu der die Reichen aufgerufen werden,
zum anderen ist es die Warnung vor Hartherzigkeit und Egoismus, zu der der Reichtum ver-
fiihren kann. AufschluBreich ist bereits, daB J. sich in [331] bevorzugter Weise an die Armen
wendet (vgl. die erste Seligpreisung der Jungerunterweisungsrede Lk 6,20). Wie die beiden
folgenden Seligpreisungen tber die Hungernden und Weinenden zeigen, ist an materiell Arme
und Elende gedacht (Mt 5,3 spiritualisiert zu »die Armen im Geist«; vgl. 5,6). Mit der Zu-
wendung zu den Armen steht J. in der prophetischen Tradition, die aus der Erfahrung der Un-
terdriickung der Armen durch die Reichen entstand und das Recht der Armen zum Recht Got-
tes werden und eine Armenfrommigkeit entstehen liel8 (vgl. Jes 61,1-3 58,7 66,2 u. a.). In der
Néhe Jesu treffen wir Kranke, Ddmonische, Epileptische, schuldig Gewordene, Beargwéhnte,
Verachtete, an den Rand Gestellte an. Warnungen vor dem Reichtum — wiederum sentenzhaft
—sind der Spruch von Kamel und Nadeléhr (Mk 10,25 parr.) oder der von der Unvereinbar-
keit von Gottes- und Mammonsdienst (Mt 6,24 par.). Die soziale Verantwortung des Besit-
zenden ist durch die Einsicht zu gewinnen, dal3 der Besitz eigentlich nur anvertrautes Gut ist,
uber das Rechenschaft gefordert wird. Das Gleichnis vom reichen Prasser und armen Lazarus
(Lk 16,19-31), das letztlich die Option Jesu fiir die Armen beinhaltet, ist ein dringender Ap-
pell an die Reichen zur Umkehr, d. h. konkret, sich der Verantwortung fiir das Elend vor ihrer
Tur bewul3t zu werden. Grundsatzlichen Besitzverzicht hat J. nicht verlangt. Die entsprechen-
de Forderung an den reichen Mann in Mk 10,21 parr. richtet sich an diesen, fiir den sie zur
Bedingung fur den Eintritt in die Nachfolge wird, ohne daR sie verallgemeinert werden darf.

Eine zumindest indirekte AuBerung Jesu (iber die staatliche Autoritit liegt in Mk 10,42 par.
vor. Sie ist skeptisch gestimmt. Im Jiingerkreis sollen nicht die Machenschaften der Grof3en
zur Geltung kommen, die »die Volker zu beherrschen scheinen«, denn jene unterdricken und
wenden Gewalt an. Eine unmittelbare AuRerung zum Staat haben wir in der Perikope von der
Steuermiinze (Mk 12,13-17 parr.) vor uns, fur deren Authentie ihre au3erordentliche Strin-
genz und Brisanz spricht. Die Weisung, sowohl dem Kaiser als auch Gott das Seine zu geben,
erkennt die staatliche Autoritét an, setzt ihr aber auch die Grenze, die mit der Autoritat Gottes
gegeben ist. Die Weisung ist vom Gottesgnadentum weit entfernt. Die Forderung von der Un-
aufloslichkeit der Ehe (Lk 16,18 parr.) stof3t in eine sehr liberale Ehescheidungspraxis des
zeitgendssischen Judentums, die allerdings den Ehemann in der gleichen Weise bevorzugte,
wie sie die Ehefrau benachteiligte, denn nur jener hatte das Recht, die Scheidung auszuspre-
chen, wie die Frau als das Eigentum ihres Mannes galt (vgl. Ex 20,17). Darum konnte dieser
auch immer nur eine fremde Ehe, nie aber die eigene brechen. Wenn J. dem Mann verbietet,
seine Frau zu entlassen, muf3 das auch in seiner Schutzfunktion fiir die sozial bedrohte, ver-
stoRBene Ehefrau gesehen werden. Das Verbot, eine entlassene Frau zu heiraten, schiitzt vor-
dringlich die Ehe.

Bei den Weisungen Jesu, die das Gebet betreffen, féallt auf, da sie sich tiberwiegend mit dem
Bittgebet befassen. Ist das Riicksichtnahme auf die Belange der einfachen Menschen? Das
Gleichnis vom bittenden Freund (Lk 11,5-8) geht ebenso in diese Richtung wie die Zusage
der Gebetserhorung (Mt 7,7 21,22 18,19). Letztere aber wird besagen wollen, daR nicht Gott
durch den Menschen, sondern umgekehrt der Mensch durch Gott umgestimmt werden soll,
indem sich der Mensch betend in den Willen Gottes hineinverfugt und diesen als das Bessere
erkennt und annimmt. [332]

4. Die Quintessenz der ethischen Weisung Jesu ist die Liebe. Es ist umstritten, ob das Dop-
pelgebot der Gottes- und Nédchstenliebe (Dtn 6,5 und Lev 19,18) als die Zusammenfassung
des ganzen Gesetzes auf J. zuriickgefiihrt werden kann (Mk 12,28-31 parr.). Man hat dies in
Frage gestellt mit Hinweis auf Testlss 5,2 und Philo (Virt 51 und 95 SpecLeg 2,63), wo Ana-
loges begegnet. Im Judentum ist das Liebesgebot ein Gebot neben anderen. Bei Philo freilich

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 10 12.03.2023



ist es den anderen Geboten ubergeordnet, doch spricht er nicht von Gottes- und Néachstenliebe,
sondern von Gottesverehrung, Frommigkeit, Menschenfreundlichkeit und Gerechtigkeit und
versteht darunter zu weckende natirliche Veranlagungen des Menschen.

Fur J. ist die Liebe eine durch das Heilsangebot der Basileia ermdglichte und durch sein per-
sonliches Wirken vermittelte. Seine Ethik gipfelt im Gebot der Feindesliebe, die eine Explika-
tion des Gebotes der Nachstenliebe ist. Die Frage, wer der Nédchste sei, die im Judentum ein-
schréankend beantwortet wurde, erldutert das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk
10,30-35) auf eine volkische und religidse Grenzen entschrankende Weise, indem es auf den
hinlenkt, der jeweils an meinem Wege liegt. und auf meine Hilfe angewiesen ist.

VI1. Die Sendungsautoritat

1. Erst nachosterlich sind christologische Bekenntnisse entstanden. Darum ist es verstandlich,
wenn ihre Zahl in den synopt. Evv gering ist. In ihnen wird J. als Christus (Messias) und Got-
tessohn bekannt (Mk 8,29 parr. 15,39 par. Mt 14,33). Am haufigsten treffen wir das Men-
schensohn-Pradikat an, aber nie in Form eines Bekenntnisses. Fir dieses wird die Frage zu
stellen sein, ob J. es in seiner Predigt aufgriff. Doch 4Rt sich sagen, dal} diese Pradikate, samt
und sonders schon in der atl. und frihjud. Lit. anzutreffen, im Ruckblick auf die Erfahrungen,
die man mit dem historischen J. gemacht hatte, inhaltlich verandert wurden. Der Menschen-
sohn ist von Haus aus eine jenseitige, himmlische Gestalt, kommend auf den Wolken des
Himmels (Dan 7,13), aufsteigend aus dem Herzen des Meeres (4Esra 13,3), dessen vornehms-
te Aufgabe es ist, Gericht Gber die Volker zu halten (4&thHen 69,27f). Doch nimmt schon im
Judentum der Menschensohn gelegentlich Ziige des erwarteten Messias an (K. Miiller). Vom
davidischen Messias erwartete man vordringlich die Wiederherstellung der nationalen und
politischen Freiheit, dal3 er »Jerusalem reinige von Heidenvolkern, die es vernichtend zertre-
ten« (PsSal 17,22), und dal3 er Israels heiliges Volk neu versammeln und in Gerechtigkeit
fihren werde. S6hne Gottes sind das Volk Israel (Ex 4,22 Jer 31,9 3,19), der Konig von Israel
(Ps 2,7), der Gerechte (Weish 2,13.16.18). Damit ist das Verhaltnis einer bes. Erwahlung um-
schrieben. Als Messiaspradikat konnte »Sohn Gottes« bis jetzt nicht nachgewiesen werden. J.
als der von der christl. Gemeinde bekannte Christus (Messias) ist der Gekreuzigte und Aufer-
weckte (1Kor 15,3-5), als Menschensohn nicht blol3 der Kommende, sondern auch der Irdi-
sche (Mt 11,19 par. 8,20 par. u.a.), v.a. der Verworfene und in den Tod Gehende (Mk 8,31
parr. Mt 17,22 parr. u. a.). Das bes. Gottesverhéltnis Jesu hat schon im synopt. Sprachge-
brauch zum absoluten Sohnestitel gefiihrt — J. ist der Sohn —, der als christl. Proprium gelten
darf. Charakteristisch ist die Gegenliberstellung von Vater und Sohn (Mt 11,27 par. Mk 13,32

parr.).

2. Ist das christologische Bekenntnis in der nachdsterlichen Gemeinde verwurzelt, so flihrt uns
die »implizite [333] Christologie« unmittelbar an die Sendungsautoritat Jesu heran. Damit ist
eine Betrachtung gemeint, die sein Handeln und Reden auf die in ihnen sich bekundende
Vollmacht befragt und von christologischen Hoheitstiteln absieht. Auszugehen ist dabei von
der Gottesherrschaft, die er nicht bloR ankiindigte, sondern die auch bereits in seinem Wirken
Ereignis wurde, anfanghaft zwar nur, aber die Vollendung einleitend und garantierend. Sie
bleibt an ihn gebunden, so daR er als ihr Zeichen und Garant angesehen werden kann. Die von
ihm bekundete Liebe Gottes wurde erfahrbar in seinem Umgang mit den Menschen, den Suin-
dern und Kranken. Die mit ihm gesetzte Prasenz des Heiles artikulieren verschiedene Logien:
sein Wirken ist das des Fingers bzw. Geistes Gottes (Lk 11,20 par.), mehr als Jona und Salo-
mo ist jetzt da (Mt 12,41f par.), in ihm erflllt sich die Sehnsucht der Propheten und Koénige
nach dem Heil (Lk 10,23f par.). Man hat darauf hingewiesen, da man auch in der Qumran-
Gemeinde um die Gegenwart des Heiles wulite. Dort aber ist dies nicht an eine Person gebun-
den (H.-W. Kuhn). In den Uberlieferungen der synopt. Wundergeschichten ist ein urspr. Ver-

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 11 12.03.2023



standnis des Glaubens zu entdecken, bei dem der Glaube letztlich auf ihn als Heilbringer ge-
richtet ist. J. tut dem Volk Israel den letztverbindlichen Willen Gottes kund und Ubersteigt
dabei die Autoritdt des Mose (E. K&semann). Dabei darf damit gerechnet werden, dal3 er fir
die bevorstehende Endoffenbarung der Gottesherrschaft das Kommen der VVélker erwartet, die
— entsprechend der prophetischen ldee von der Volkerwallfahrt zum Zionsberg (Sach 2,15 Jes
2,2f) —vom Glanz Gottes angezogen, sich auf den Weg machen, um am Heil Israels zu parti-
zipieren (vgl. Mt 8,11f par.). Die Entscheidung gegenuber seinem Wort ist heilsrelevant, nicht
mehr die Tora. Wer von ihm in die Nachfolge gerufen wird, darf diesem Ruf nichts vorziehen,
auch nicht engste familiare Bindungen (vgl. Lk 9,60 par. Mt 10,37 Mk 8,35). Das Gesetz und
die Propheten reichen bis auf Johannes. J. war mehr als ein Prophet.

3. Ein bes. Problem macht die Rede vom Menschensohn aus. In der synopt. Tradition ist sie
dadurch gekennzeichnet, dal® immer nur J. vom Menschensohn spricht und daR er es in einer
distanziert wirkenden Weise in der Er-Form tut, z. B.: »Jeder, der sich zu mir vor den Men-
schen bekennt, zu dem wird sich der Menschensohn bekennen vor den Engeln Gottes« (Lk
12,8). Wer ist dieser Menschensohn? Fir die christl. Gemeinde in der nachdsterlichen Situati-
on besteht kein Zweifel dartber, dal} es J. ist. Doch wie dachte J.? Hat er tiberhaupt vom Men-
schensohn geredet? In der intensiven Diskussion Uber diese Fragen werden im wesentlichen
drei verschiedene Antworten gegeben: a) J. habe in der Tat von einem anderen gesprochen (R.
Bultmann). J. wird dann gewissermalien zum Vorlaufer des Menschensohnes. b) J. habe den
Begriff Menschensohn gar nicht verwendet. Erst die Gemeinde habe ihm diesen in den Mund
gelegt (H. Conzelmann; E. Lohse; A. Vogtle; P. Hoffmann). ¢) Indem die beiden genannten
Thesen abgelehnt werden, spricht man die Rede vom Menschensohn J. zu, mit unterschiedli-
chen Interpretationen, etwa als verhillende Rede, mit der J. sich im Dingerkreis als der kom-
mende Menschensohn angekiindigt habe (L. Goppelt). Als Griinde fiir die Nicht-Authentie der
Verwendung des Menschensohn-Begriffs werden v. a. genannt, dalR man nicht zw. ihm und
einem angekiindigten Menschensohn differenzieren diirfe, da3 er nicht von seiner beim Ge-
richt erfolgenden Erschei-[334]nung als Menschensohn gesprochen habe, dall Reich-Gottes-
und Menschensohn-Logien in der synopt. Tradition unvereint nebeneinander liegen wiirden
und gemaf ihrem Ursprung Unvereinbares bezeichneten. Die oben angefiihrten Besonderhei-
ten der Menschensohn-Uberlieferung — ihre unpersonliche Form, ihr ausschlieRliches Er-
scheinen in J.-Worten — findet aber eine befriedigende Erklarung am ehesten in der Ruckfih-
rung auf ihn. Dabei ist damit zu rechnen, daf er vom kommenden Menschensohn sprach. Lk
12,8 ist ein Schlisselwort. Der Versuch, par. Mt 10,32f — hier ist das Menschensohn-Pradikat
durch die 1. Person Sg. ersetzt—als die urspringlichere Version zu betrachten (P. Hoffmann),
ubersieht die parallelisierende Gestaltung bei Mt, die flr dessen Sprechweise charakteristisch
ist. Man hat das Verhéltnis Jesu zum Menschensohn, Lk 12,8 entsprechend, als soteriologi-
sche Identitat bezeichnet (H. E. Todt). Damit ist die enge Verflechtung von gegenwartigem
Bekenntnis zu J. und zukinftigem Bekenntnis des Menschensohnes zum J.-Bekenner gemeint,
wobei die erste ausschlaggebend und damit angezeigt ist, da3 der Menschensohn hinter den
irdischen J. zurcktritt. Warum J. diese ratselvolle Sprechweise wahlte, kann nur vermutet
werden. Wollte er zu verstehen geben, daR die Menschensohn-Erwartung in seiner Predigt
geborgen ist? Sieht er sich in einem noch weiter reichenden Verhaltnis zu diesem Menschen-
sohn? Dem der Identit&t? Jedenfalls palt es zu seiner Verkindigung, daB er in bezug auf die
Realisierung des Jenseitig-Endzeitlichen detaillierte Auskunfte vorenthalt. DalR Menschen-
sohn- und Basileia-Erwartung vereinbar sind, zeigen sowohl bereits Dan 7,13f als auch struk-
turelle Ubereinstimmungen. So sind mit beiden Traditionen die Themen von Umkehr und
Gericht verknipft. 4. Es fallt auf, daB die in tberlieferten J.-Gebeten verwendete Gebetsanre-
de »Vater, mein Vater« lautet (Mt 11,25f par. 26,39.42 Lk 23,46). Auch sonst wird zw. »mei-
nem Vater« — so im Blick auf J. — und »eurem Vater« — so im Blick auf die Junger — differen-
ziert (vgl. Mt 7,21 8,32f 16,17 18,19 u. 6. mit Mt 5,16.45.48 6,5.8.14 u. 8.). Im AT und Juden-
tum ist die Gebetsanrede »Vater« selten (im kollektiven Sinn im gr. Text von Sir 23,1.4 Tob

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 12 12.03.2023



13,4). Aufmerksamkeit verdient die aram. Version »Abba« des J.-Gebetes in Getsemani (Mk
14,36). Der Befund deutet ein bes. personliches Gottesverhaltnis an.

Jesu Sendungsautoritét erweist sich letztlich als unableitbar. Dies mag es veranlal3t haben, dal3
in der nachdsterlichen Situation eine Fille von christologischen Hoheitspradikaten auf ihn
angewandt wird. Wahrscheinlich kommt das Messiaspradikat seiner Sendungsautoritit am
néchsten. Dabei sind zwei wesentliche Veranderungen zu bedenken. Er rettet sein VVolk durch
seinen Tod am Kreuz, nicht durch einen dueren Sieg Uber seine Feinde. Und es verbindet ihn
mit Gott das Band einmaliger Sohnschaft.

VIII. Der letzte Jerusalem-Aufenthalt und der Prozel

1. Der in Jerusalem sich zuspitzende Konflikt hat seine VVorgeschichte. In seiner Kritik der
Tora-Praxis, in seinem Umgang mit Z6lInern und Stindern mufte J. den jud. Autoritaten als
verdachtig erschienen sein, schon wéhrend seines Wirkens in Galilda. Der Konflikt ist primér
religiés bedingt, konnte aber leicht eine politische Dimension gewinnen im Zusammenhang
mit dem von ihm erhobenen Anspruch. Auch muRte die Tatsache, daf? J. immer wieder von
groRRen Volksscharen umgeben war, das MifRtrauen der Machtigen erregen (P. [335] Winter).
In den Prozel3berichten treten die sadduzdisch gesinnten Hohenpriester, insbesondere der am-
tierende Josef Kajaphas, die die staatliche Ordnung zu gewéhrleisten hatten und diese vorab
im Tempel und seinem Kult gegeben sahen, in den Vordergrund. Das trifft mit den histori-
schen Gegebenheiten Uberein.

2. Auf seinem Zug nach Jerusalem wird J. vor der Stadt von galildischen Festpilgern jubelnd
begriRt. Sein Einschreiten gegen den im Vorhof der Heiden abgehaltenen Tempelmarkt, viel-
leicht urspr. auf Geldwechsler und Taubenverkaufer beschrénkt (vgl. Mk 11,15b; Joh 2,13ff
gestaltet dramatisch aus), richtet sich letztlich gegen die Tempelhierarchen und war von J.
wahrscheinlich als Appell zur Umkehr angesichts der kommenden Gottesherrschaft gedacht.
Dieser Tempelprotest, der nicht auf eine Abschaffung des Kultes zielte, dirfte den unmittelba-
ren Anlall zum Vorgehen der Behdrde gegen J. geliefert haben.

In der letzten Nacht feierte J. mit seinen Jiingern ein festliches Mahl. Die Zeitangaben in den
Evv divergieren. Wahrend es nach Mk 14,12 parr. ein Paschamahl war, fand es nach Joh 13,1
vor dem Pascha statt (vgl. 18,28 19,14). Die Divergenz laRt sich nicht mit Hilfe des Qumran-
Kalenders ausgleichen, nach dem sich J. im Gegensatz zum Tempel gerichtet habe (A. Jau-
bert; E. Ruckstuhl). Obwohl strittig, dirfte die synopt. Chronologie zu bevorzugen sein, denn
das Mabhl findet in Jerusalem nach Sonnenuntergang statt (Mk 14,17). Auch verlait J. in der
Nacht nicht das Stadtgebiet — Getsemani wurde zu diesem gerechnet — und geht nicht nach
Betanien, wo er wahrend seines letzten Jerusalem-Aufenthaltes zu nachtigen pflegte (Mk
11,11). Dies alles entspricht den Paschavorschriften. Joh kdnnte aus theologischen Griinden
geandert haben: J., das wahre Paschalamm, stirbt in der Stunde der Schlachtung der Pascha-
lammer. Das letzte Mahl ist von der TodesgewilZheit Jesu Uberschattet (Mk 14,25 parr.). Er
reicht den Jiingern eine bes. Gabe mit Brot und Wein in VVerbindung mit Tischeulogie und
Danksagegebet. Die Rekonstruktion der Begleitworte ist schwierig. Doch ist es angesichts der
TodesgewiBheit zu erwarten, dal? er Uber das Wort der persdnlichen Zuversicht hinaus ein
Wort sagte iber das von ihm in Israel verkiindete Heil und daR er auch als ein am Ende in
Israel Gescheiterter seinen Tod in Beziehung setzte zu diesem Heil.

3. Die Verhaftung Jesu erfolgte in der Nacht auf dem Olberg. Sie wurde veranlalt vom Ho-
henpriester. Die Junger ergriff man nicht. Die Beteiligung der jld. Seite wurde gelegentlich in
Frage gestellt mit der Behauptung, daR das Synhedrion die potestas gladii besessen habe und
infolgedessen bei einer Beteiligung die Hinrichtung Jesu selbst vollzogen hétte. Doch ist

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 13 12.03.2023



rechtshistorisch davon auszugehen, daR der aus dem ritterlichen Stand genommene Préfekt
einer kaiserlichen Provinz, die zudem als aufséssig galt, ausschlieRlich mit der Durchflihrung
der Kapitalgerichtsharkeit ausgestattet war. Die Verhandlung Jesu vor dem Hohenpriester
durfte keine Vollversammlung des Synhedrions gewesen sein, sondern nur vor maligeblichen
Mitgliedern stattgefunden haben. Sie ist als eine Art Voruntersuchung anzusehen, in der man
Anklagepunkte fr den rom. Prozeld einsammelte. Darum endete sie auch nicht mit einem of-
fiziellen Todesurteil, zu dem das Gremium nicht befugt gewesen sein diirfte. Mk 15,1 verdient
Vertrauen. Weil J. sich am Tempel vergangen hatte, war ein gemeinsames VVorgehen der jd.
und rom. Seite moglich. Die Romer schiitzten den Tempel und ahndeten Verge-[336]hen ge-
gen diesen. Mk 14,58 parr. hat eine entsprechende Erinnerung aufbewahrt.

Man konnte aber fragen, ob Pilatus aufgrund seiner Koerzitiansgewalt J. hinrichten liel oder
ob er einen formlichen Prozef3 anstrengte. Doch spricht das meiste fir die zweite Moglichkeit:
das Auftreten der Hohenpriester als Ankléager, die vorausgegangene jid. Verhandlung. Auch
ist die Form des rom. Statthalterprozesses, der aus der Anklageerhebung und dem Verhor des
Angeklagten durch den Statthalter bestand, erkennbar. Das Urteil des Pilatus basierte auf ei-
nem politischen Vorwurf. Alle uns bekannten Verurteilungen zum Kreuzestod in Judéa durch
die Rémer sind politisch motiviert. Auch der historisch ernstzunehmende Kreuzestitel »der
Konig der Juden« (Mk 15,26) weist in diese Richtung. Man machte J. den Vorwurf des cri-
men laesae majestatis populi Romani bzw. der perduellio. Beides sind dehnbare Rechtsbegrif-
fe und heben ab auf schwere Schadigung des Ansehens der Rémer bzw. des Landfriedens.

4. J. wurde unmittelbar nach der Verurteilung hingerichtet. Der Hinrichtung ging die GeilRe-
lung voraus (Mk 15,15). Zeuge des Kreuzesweges wurde Simon von Zyrene, der wahrschein-
lich spéter Christ wurde (Mk 15,21 parr.). Zeugen der Kreuzigung wurden verschiedene Jun-
gerinnen, an der Spitze Maria von Magdala (Mk 15,40f parr.). Der Ort der Hinrichtung ist
Golgota, im NO der Stadt, unweit des (Gennat?)-Tores gelegen. J. starb mit zwei Verbrechern
den Kreuzestod, den Cicero »die grausamste und fiirchterlichste Todesstrafe« (pro Rabirio
5,16) nennt und die den Peregrinen vorbehalten war. Nach Mk 15,42-46 hat Josef von Ari-
mataa J. bestattet. Der Bericht verdient Vertrauen, wenn man davon ausgeht, dal Josef kein
Junger Jesu war, sondern als frommer Jude handelte, moglicherweise eingedenk der Weisung
von Dtn 21,23. Handelte er im Auftrag der Juden? Wurde er spéter Christ? Die Bestattung
Jesu wurde in Eile vollzogen und war keine ehrenhafte (R. E. Brown).

IX. Die Chronologie

Fur die Berechnung einer absoluten Chronologie des Lebens Jesu haben wir zwei Anhalts-
punkte: Nach Lk 1,5 Mt 2 wurde J. z. Z. der Regierung Herodes d. Gr. geboren. Da dieser im
Jahr 4 vC starb, gilt dieses als terminus ad quem. Dionysius Exiguus, der im 6. Jh. die Jahre
nach Christus berechnete, hat sich um ein paar Jahre verrechnet. Nach Lk 3,1 trat Johannes
der Téufer — und dementsprechend J. — im 15. Jahr der Regierung des Kaisers Tiberius auf.
Das 1. Regierungsjahr reicht nach der vorzuziehenden syr. Zahlweise vom 1. Oktober 27-1.
Oktober 28. Jesu 6ffentliches Wirken umfalte vermutlich héchstens 3 Jahre. Berechnungen
des Todesjahres aufgrund der Uberlegung, in welchem Jahr das Paschafest (15. Nisan) auf
einen Freitag fiel, sind unsicher, weil man im Judentum den Neumond nach dem Augenschein
feststellte und Verrechnungen um einen Tag leicht geschehen konnten. J. dirfte in der Mitte
seines vierten Lebensjahrzehnts gestorben sein.

Literatur

Allgemein: M. Dibelius, Jesus, B 21949. R. Bultmann, Jesus, T 1958. N. Perrin, Rediscover-
ing the Teaching of Jesus, L 1967. D. Flussner, Jesus, H 1968. E. Schweizer, Jesus Christus

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 14 12.03.2023



im vielstimmigen Zeugnis des NT, M 1968. H. Braun, Jesus, S 1969. H.C. Kee, Jesus in His-
tory, NY 1970. J. Roloff, Das Kerygma und der historische Jesus, G 1970. G. Baumbach, Je-
sus im Lichte der jidischen Gruppenbildung, B 1971. C. H. Dodd, The Founder of Christiani-
ty, L 1971. E. Trocme, Jésus de Nazareth vu par les temoins de sa vie, P 1971. J. Blank, Jesus
von Nazareth, F 1972. K. Schubert, Jesus im Lichte der Religionsgeschichte des Judentums,
W 1973. G. Vernes, Jesus the Jew, L 1973. P. Fiedler, Jesus und die Stinder, Fr 1976. H. Le-
roy, Jesus, EdF 95, 1978 (21989). T. [337] Holtz, Jesus von Nazareth, B 1979. R. Riesner,
Jesus als Lehrer, W UNT 11/7, 21984 (31988). W. G. Kiimmel, DreiRig Jahre Jesusforschung,
Konigstein 1984. G. Bornkamm, Jesus von Nazareth, S 141988. J. Gnilka, Jesus von Nazaret —
Botschaft und Geschichte, F 21991,

Zu (I): S. Pines, An Arab Version of the Testimonium Flavianum and ins Implications, 31971,
J. Maier, Jesus von Nazareth in der talmudischen Uberlieferung, Da 1978.

Zu (I): J. A. Fitzmyer, Die Wahrheit der Evangelien, S 1965. U. Wilckens, Jesusuberliefe-
rung und Christuskerygma, ThViat 10, 1966, 310-330. G. Schille, ThLZ 93, 1968, 418-488.
G. Strecker, EvTh 29, 1969, 453-476. M. Hengel, ThQ 151, 1971, 323-336. S. Schulz, Die
neue Frage nach dem historischen Jesus, NT und Geschichte, Fs O. Cullmann, Z 1972, 33-42.
J. Roloff, ThLZ 98, 1973, 561-572. K. Kertelge (Hg.), Ruckfrage nach Jesus, F 1974.J. Blank,
ThQ 158, 1978, 163-177. T. Holtz, ThLZ 104, 1979, 1-12. R. und W. Feneberg, Das Leben
Jesu im Evangelium, F 1980. E.P. Sanders, Jesus and Judaism, L 1985.

Zu (111): J. Gnilka, RdQ 3, 1961, 185-207. J. Pryke, RdQ 4, 1964, 483-496. R. Schitz, Johan-
nes der Taufer, Z 1967. W Wink, John the Baptist and the Gospel Tradition, C 1968. J. Be-
cker, Johannes der Taufer und Jesus von Nazaret, N 1972. M. S. Enslin, ZNW 66, 1975, 1-18.
H. Merklein, BZ 25, 1981, 29-46. G. Lindeskog, ASTI 12, 1983, 55-83.

Zu (1V): F. Fenner, Die Krankheit im NT, Lp 1930. J. Héring, Le Royaume de Dieu et sa ve-
nue, P 1937. O. Cullmann, Kdnigsherrschaft Christi und Kirche im NT, Zo 21946. E. Schwei-
zer, ThZ 4, 1948, 469-471. R. Morgenthaler, Kommendes Reich, Z 1952. M. Buber, Konig-
tum Gottes, Hei 31956. J. Bonsirven, Le Régne de Dieu, P 1957. E. Lohmeyer, Das Vate-
runser, G °1962. R. Schnackenburg, Gottes Herrschaft und Reich, F 1963. H. van der Loos,
The Miracles of Jesus, Ld 1965. H.-W. Kuhn, Enderwartung und gegenwartiges Heil, G 1966.
R.H. Fuller, Die Wunder Jesu in Exegese und Verkiindigung, D 1967. K. Kertelge, Die Wun-
der Jesu im Markusevangelium, M 1979. R. Pesch, Jesu ureigne Taten?, F 1970. H. Thyen,
Studien zur Siindenvergebung, G 1970. A. Kretzer, Die Herrschaft der Himmel und die Séhne
des Reiches, S 1971. A. Weiser, Die Knechtsgleichnisse der synoptischen Tradition, M 1971.
O. Bucher, Christus Exorcista, S 1972. S. v. Tilborg, NT 4, 1972, 94-103. D.-A. Koch, Die
Bedeutung der Wundererzahlungen fiir die Christologie des Markusevangeliums, B 1975. N.
Perrin, Jesus and the Language of the Kingdom, L 1976. O. Betz-W. Grimm, Wesen und
Wirklichkeit der Wunder Jesu, Bern 1977. U. B. Muller, ZThK 74, 1977, 416-448. H. Weder,
Die Gleichnisse Jesu als Metaphern, G 1978. U. Busse, Die Wunder des Propheten Jesus, S
21979.J. Gray, The Biblical Doctrine of the Reign of God, E 1979. A. M. Hunter, Christ and
the Kingdom, E 1980. J. Schlosser, Le régne de Dieu dans les dits de Jesus, P 1980. M. Traut-
mann, Zeichenhafte Handlungen Jesu, fzb 37, 1980. H. Schiirmann, Das Gebet des Herrn, Lp
61981. J. A. Baird, Rediscovering the Power of the Gospels, Wooster 1982. J. M. McDermott,
BZ 28, 1984, 230-240. F. Hahn, ZNW 76, 1985, 149-169. W. Harnisch, Gleichniserzahlungen
Jesu, G 1985. U. Wegner, Der Hauptmann von Kafarnaum, T 1985. H. J. Klauck, Allegorie
und Allegorese in synoptischen Gleichnissen, Ms 21986. M. Reiser, Die Gerichtspredigt Jesu,
Ms 1990. B. Heininger, Metaphorik, Erzahlstruktur und szenisch-dramatische Gestaltung in
den Sondergutgleichnissen bei Lukas, Ms 1991.

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 15 12.03.2023



Zu (V): A. Oepke, Nachfolge und Nachahmung Christi im NT, AELKZ 71, 1938, 850-
857.866-872. A. Schulz, Nachfolgen und Nachahmen, M 1962. E Hahn, Das Verstandnis der
Mission im NT, N 1963. L.-E. Keck, ZNW 57, 1966, 54-78. H.D. Betz, Nachfolge und Nach-
ahmung Jesu Christi im NT T 1967. M. Hengel, Nachfolge und Charisma, B 1968. R. Pesch,
ZNW 59, 1968, 40-56. H. Kasting, Die Anfange der christlichen Mission, M 1969. G.
Schmabhl, Die Zwolf im Markusevangelium, Tr 1974. J.D. Kingsbury, JBL 98, 1979, 67-83. J.
Gnilka, MThZ 38, 1987, 3-17. G. Claudel, La confession de Pierre, P 1988.

Zu (VI1): W. Zimmerli, EvTh 19, 1959, 90-97. W. Rordorf, Der Sonntag, Z 1962. H. Baltens-
weiler, Die Ehe im NT, Z 1967. H. Greeven, NTS 15, 1968/69, 365-388. W. Paschen, Rein
und unrein, M 1970. C. H. Gibbin, CBQ 33, 1971, 510-527. J. Eckert, MThZ 24, 1973, 301-
325. M. Hengel, Eigentum und Reichtum in der frihen Kirche, S 1973. H. Hibner, Das Ge-
setz in der synoptischen Tradition, Witten 1973. P. Hoffmann-V. Eid, Jesus von Nazareth und
eine christliche Moral, F 1975. J. P. Meier, Law and History in Matthew's Gospel, R 1976. G.
Strecker, ZNW 69, 1978, 36-72. H. Bald, Eschatologie oder theozentrische Ethik?, VF 1979,
35-52. J. Piper, »Love your Enemies«, C 1979. I. Broer, Freiheit vom Gesetz und Radikalisie-
rung des Gesetzes, S 1980. J. Becker, ZEE 25, 1981, 5-18. G. Lohfink, ThQ 162, 1982, 236-
2S3. W. Schrage, Ethik des NT, G 1982. A. Vigtle, Was ist Frieden?, F 1983. K. Kertelge
(Hg.), Ethik im NT, F 1984. R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des NT I, F 1986. J.
Schlosser, Le Dieu de Jesus, P 1987. H.-W. Kuhn, Das Liebesgebot Jesu, Fs J. Gnilka, F
1989, 99-109.

Zu (VII): H. E. T6dt, Der Menschensohn in der synoptischen Uberlieferung, Gii 1959. F.
Christ, Jesus Sophia, Z 1970. U. B. Miiller, Messias und Menschensohn in judischen Apoka-
lypsen und in der Offenbarung des Johannes, Gu 1972. K. Miller, BZ 16, 1972, 161-187; 17,
1973, 52-66. M. Hengel, Der Sohn Gottes, T 1975. P M. Casey, Son of Man, L 1979. A.J. B.
Higgins, The Son of Man in the Teaching of Jesus, C 1980. H. Hubner, KuD 27, 1981, 217-
240. K. W. Tréager, Kairos 24, 1982, 100-109. A. Vogtle, Offenbarungsgeschehen und Wir-
kungsgeschichte, F 1985, 50-69.

Zu (V1) J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, G *1960. P. Winter, On the [338] Trial of
Jesus, B 1961. E. Ruckstuhl, Die Chronologie des Letzten Mahles und des Leidens Jesu, Ei
1963. V. Eppstein, ZNW 65, 1964, 42-58. A. Finkel, The Pharisees and the Teacher of Naza-
reth, Ld 1964. E Hahn, EvTh 27, 1967, 337-374. H. Merkel, NTS 14, 1967/68, 194-208. J.
Blinzler, Der ProzeR Jesu, Rg #1969. E. Linnemann, Studien zur Passionsgeschichte, G 1970.
E. Bammel (Hg.), The Trial of Jesus, L 1971. I. Broer, Die Urgemeinde und das Grab Jesu, M
1972. D. R. Catchpole, The Trial of Jesus, Ld 1972. H. Patsch, Abendmahl und historischer
Jesus, S 1972. D. Dormeyer, Die Passion Jesu als Verhaltensmodell, Ms 1974. H.-W. Kuhn,
ZThK 72, 1975, 1-46. H. Schirmann, Jesu ureigener Tod, F 1975. H. Cohn, The Trial and
Death of Jesus, NY 1977. M. Hengel, Crucifixion in the Ancient World and the Folly of the
Message of the Cross, L 1977. H. Merklein, BZ 21, 1977, 88-101.235-244. J. H. Marshall,
Last Supper and Lord’s Supper, Exeter 1980. A. Strobel, Die Stunde der Wahrheit, T 1980. C.
Paulus, ZSRG 102, 1985, 437-445. R.E. Brown, CBQ 50, 1988, 233-245. K. Kertelge (Hg.),
Der Prozef gegen Jesus, F 21989.

Zu (1X): C. Cichorius, ZNW 22, 1923, 16-20. W. Hinz, ZDMG 139, 1989, 301-309.

Quelle: M. Gorg/B. Lang (Hg.), Neues Bibellexikon 2, Ziirich 1995, 320-338.

Gnilka - Jesus Christus (NBL) 16 12.03.2023



