
Gnilka - Jesus Christus (NBL) 1 12.03.2023 

Jesus Christus 

Von Joachim Gnilka 

 

I. Die Quellen 

Außerntl. Zeugnisse für J. besitzen wir nur wenige. Herkömmlicherweise sucht man sie bei 

röm. Schriftstellern, Flavius Josephus und in der rabb. Literatur. Sie sind aber von unter-

schiedlichem Wert. 

1. Sueton (vita Claudii 25) erwähnt Anfang des 2. Jh. die durch Kaiser Claudius veranlaßte 

Vertreibung der Juden aus Rom (vgl. Apg 18,2), die erfolgt sei, weil die Juden, »von Chrestos 

aufgehetzt, fortwährend Unruhe stifteten«. Man wird Chrestos mit J. Christus identifizieren 

müssen. Wahrscheinlich nimmt Sueton auf Streitigkeiten zw. Judenchristen und Juden Bezug. 

Über die Bedeutung des Christusnamens – Chrestos erklärt sich durch itazistische Ausspra-

che, war ein verbreiteter Sklavenname – war er sich nicht im klaren. Ungefähr zur gleichen 

Zeit bringt Tacitus (Ann XV,44,2f), der vom Brand Roms unter Nero berichtet, die »Chrestia-

nos« mit Christus in Verbindung, »der unter der Herrschaft des Tiberius auf Veranlassung des 

Prokurators Pontius Pilatus hingerichtet worden war«. Plinius d. J., seit ca. 111 Statthalter in 

Bithynien, macht Kaiser Trajan Mitteilung von seinem Vorgehen gegen die Christen, von 

denen er zu sagen weiß, »daß sie sich an einem bestimmten Tag vor Sonnenaufgang zu ver-

sammeln pflegten, um Christus als ihrem Gott einen Wechselgesang zu singen«. Auch habe er 

sie veranlaßt, sich loszusagen und Christus zu fluchen (Ep 10,96,6f). 

2. Flavius Josephus (Ant XX, 200) erwähnt »den Bruder des J., der Christus genannt wird, 

Jakobus mit Namen«. Ergiebiger, aber in seiner Beurteilung höchst umstritten, ist das sog. 

Testimonium Flavianum (Ant XVIII, 63f), ein Text, der von J. handelt. Manchen gilt er als 

völlig echt, manchen als völlig unecht. Wieder andere rechnen mit christl. Überarbeitung ei-

nes urspr. Textes (zum Forschungsstand vgl. P. Winter in: Schü-[321]rer, engl. I,428-441). 

Weil Josephus auch ausführlicher über Johannes den Täufer handelt (Ant XVIII, 116-119) 

und das Testimonium in einem durchaus passenden Kontext steht, der von durch Pilatus aus-

gelösten Unruhen spricht, weil es altertümlich und urchristl. wirkende neben offenkundig 

christl. gefärbten Aussagen enthält, ist die dritte Auffassung zu favorisieren. Eusebios hat es 

schon gekannt, ebenfalls der arab.-christl. Historiker Agapius, der möglicherweise eine alte 

Fassung aufbewahrte (S. Pines). Vermutlich redete es von J. als einem weisen Mann, seinen 

Jüngern, seiner Hinrichtung durch Pilatus, von seiner – von seinen Jüngern behaupteten – 

Auferstehung. 

3. Die rabb. J.-Zeugnisse sind in ihrem Wert neuerdings angezweifelt worden. Allzu viel ga-

ben sie nicht her. J. wird Bar Pandera bzw. Ben Stada genannt. Sein Wunderwirken wird als 

Zauberei hingestellt. Am Vorabend des Pascha habe man ihn gehängt. J. Maier meint, daß 

sekundär Überlieferungen von anderen Personen auf J. übertragen worden seien (in byzant. 

Zeit?). Aus tannaitischer Zeit (bis ca. 220) hätten wir keine einzige rabb. J.-Stelle. Möglich-

erweise enthält die rabb. Überlieferung noch unentdeckte Hinweise auf J. Zurückhaltung im 

Urteil ist geboten. – Insgesamt ergibt sich, daß man von J. in der ältesten Zeit in der Umwelt 

wenig Notiz nahm. Die Belege sind spärlich. Immerhin sichern sie seinen Kreuzestod unter 

Pilatus ab. Wir sind hinsichtlich unseres Wissens über J. auf die Evv und bes. auf die synopt. 

angewiesen. 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 2 12.03.2023 

II. Das methodische Instrumentarium 

Sind die synopt. Evv die einzigen Quellen für die Rückfrage nach J., ist ihr bes. Charakter zu 

beachten. Mit diesem sind auch Problematik und Schwierigkeiten der Rückfrage gegeben. 

Von ihrem Anliegen her sind sie Verkündigung, doch haben sie sicherlich auch ein histori-

sches Interesse. Man könnte sie als Bericht als Verkündigung, Verkündigung als Bericht defi-

nieren. In ihrem Ausschnitt auf die öffentliche Tätigkeit Jesu von der Taufe des Johannes bis 

zum Kreuz konzentriert (vgl. Apg 1,21f) – Mt und Lk stellen eine stark theologisch gefärbte 

»Kindheitsgeschichte« voran –, sind sie keine Biographie Jesu. Biographische Züge, etwa die 

Schilderung seines Äußeren, seiner Erziehung und Jugend, fehlen weitgehend. Aus Einzel-

überlieferungen, Perikopen zusammengesetzt, bieten sie kein Itinerar, keine chronologische 

Folge (Ausnahmen: die Passion Jesu, evtl. Mk 5,25-39). Sie stellen das Wirken Jesu dar als 

Weg nach Jerusalem in dem Sinn, daß auf die Tätigkeit in Galiläa und eine Periode der Wan-

derschaft der Aufenthalt in Jerusalem anläßlich des Leidenspascha folgt. Dies hat als literari-

sche Struktur, von Lk bes. ausgeprägt und bei Joh nicht mehr vorhanden, zu gelten. 

Für die Beurteilung der Evv sind verschiedene Gesichtspunkte zu berücksichtigen: sie sind 

aus der österlichen Perspektive geschrieben worden, Züge des Erhöhten und Auferweckten 

werden auf den irdischen J. übertragen. Sie dringen in Wundergeschichten ein, Verklärung 

oder Seewandel Jesu können ohne diese Perspektive nicht richtig verstanden werden. Die er-

zählenden Traditionen bedienen sich vorgeprägter erzählerischer Gattungen mit stereotyp 

wiederkehrenden Einzelelementen (z. B. Streitgespräch, Apophtegma, Heilungsgeschichte). 

Die Wortüberlieferung ist in gr. Sprache auf uns gekommen, J. sprach aram., vermutlich des-

sen galiläischen Dialekt. Doch müßte die Möglichkeit, daß er sich auch des Gr. bediente, 

ernsthaft geprüft werden. [322] 

Zw. Wort- und Tatüberlieferungen ist zu unterscheiden. Die erste geht letztlich auf J. zurück. 

Im zweiten Fall erzählten andere über ihn. Die Bildung von J.-Traditionen erfolgte nachöster-

lich. Die Weitergabe von J.-Worten aber kann im Jüngerkreis schon vor Ostern begonnen ha-

ben (H. Schürmann). Die Gestalt der Wortüberlieferung in Logien und Sentenzen bedeutet, 

daß diese oft Zusammenfassungen von längeren Ausführungen darstellen dürften. Auch die 

Worttradition wurde im Zuge des Überlieferns interpretiert. Doch läßt sich der urspr. Sinn-

gehalt in den meisten Fällen ermitteln. Neuprägungen sind von Neubildungen auseinanderzu-

halten. 

Positiv ist für die Rekonstruktion eines Bildes vom historischen J. von einem Gesamtrahmen 

auszugehen, in den sich die verschiedenen Überlieferungen einordnen lassen. Für diesen las-

sen sich folgende Stichpunkte angeben: seine Basileia-Predigt, Jüngerschaft und Nachfolge, 

sein Verhältnis zu Israel, seine Sendungsautorität, die sittliche Weisung, der sich anbahnende 

Konflikt und die Passion. Für die detaillierte Beurteilung sind mehrere Kriterien herausgear-

beitet worden, die im einzelnen unterschiedliche Relevanz besitzen, zusammen aber weiter-

helfen. Zu ihnen gehören das Unähnlichkeitskriterium, das auf absolute Originalität im Ver-

gleich zur Umwelt und zur späteren Gemeinde abhebt, das Kohärenzkriterium (Übereinstim-

mung von Wort und Beispiel Jesu), die Mehrfachbezeugung in verschiedenen Traditions-

schichten und literarischen Gattungen. Es ist auf das Alter und die Sprachform eines Textes zu 

achten. Q und eine den Evv vorausliegende Passionsgeschichte gelten als alte Überlieferung, 

mögen auch sie schon theologisch geprägt sein. Die Sprachform des Gleichnisses verdient 

bes. Beachtung, da das Gleichnis als »ästhetisches Objekt« größere Konsistenz erweist. J. 

bevorzugte daneben noch andere Sprachformen wie Paradoxien, den antithetischen Paralle-

lismus, das Passivum divinum, bestimmte rhythmische Strukturen, die manchesmal stärker 

hervortreten können, wenn sie ins Aram. rückübersetzt werden. Doch ist hier Zurückhaltung 

anzuraten. Auch gibt es Kriterien, die für Gemeindebildung sprechen, etwa jene Tendenzen, 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 3 12.03.2023 

die für die urchristl. Glaubensentwicklung charakteristisch sind (W. G. Kümmel). 

III. Die Zeit vor dem öffentlichen Wirken 

1. Die meiste Zeit seines Lebens, drei Jahrzehnte, verbrachte J. in Nazaret, einem unbedeu-

tenden galiläischen Flecken, der immerhin eine Synagoge besaß (Mk 6,2), 4 km von Seppho-

ris, der Residenzstadt des Tetrarchen Herodes Antipas entfernt. Man nannte J. mit verächtli-

chem Beigeschmack den Nazarener, den Mann aus Nazaret (Mk 14,67, später theologisch 

umgeprägt in »Nazoräer«: Mt 2,23 26,71 u. ö.). Die Tatsache, daß die »Herrenbrüder« sämt-

lich Patriarchennamen trugen, läßt den Schluß auf eine streng orthodoxe jüd. Familie zu (Mk 

6,3). Er übte in Nazaret das Handwerk eines τέκτων aus (Mk 6,3), eines Berufes, der sich 

nach Ausweis von Papyrus-Urkunden auf die Verarbeitung von Holz (Zimmermann) und 

Stein (Steinmetz) verstand. Im Zuge der Überlieferung wird diese Berufsbezeichnung entfernt 

(vgl. Mt 13,55 Lk4,2z). 

2. Das Auftreten Johannes des Täufers veranlaßte J., seinen Heimatort zu verlassen und an 

den Jordan zu gehen, um die Johannestaufe zu empfangen (Mk 1,9), eine Taufe, die im Rah-

men der von intensiver Naherwartung geprägten Gerichtspredigt des Täufers die vollzogene 

Umkehr bestätigen und auf das bevorstehende [323] Gericht vorbereiten sollte (Mt 3,11f par.). 

J. hat nicht bloß das Wirken und Taufen des Johannes anerkannt, sondern ihn auch als einen 

bezeichnet, der mehr ist als ein Prophet, der Größte unter den von einer Frau Geborenen (Mt 

11,9 und 11 par.). Die sekundäre Zufügung in Mt 11,11b hat diese Aussage korrigiert. Die 

Überlieferung in Joh 1,35ff, daß einzelne der späteren J.-Jünger zuvor Täuferjünger gewesen 

sind (Andreas, vermutlich auch Simon Petrus), verdient Vertrauen. Daß J. selbst auch einmal 

zum Jüngerkreis des Täufers gehörte, ist umstritten. Das Logion Mk 1,7 parr. von dem »nach 

mir Kommenden«, das sowohl zeitlich als auch als Ausdruck der Täuferjüngerschaft Jesu 

(dann: »der hinter mir Hergehende«) aufgefaßt werden kann, kann hierfür nicht in Anspruch 

genommen werden, weil Johannes sich als Vorläufer Gottes oder des vom Himmel her kom-

menden eschatologischen Menschensohn-Richters verstand. Gegen eine Täuferjüngerschaft 

Jesu spricht v. a. sein anderes Gottesbild, in dem nicht das Gericht, sondern die Gnade im 

Zentrum steht. In Joh 3,22f ist von einer Tauftätigkeit Jesu die Rede. In 4,1-3 wird dies zu-

rückgenommen. Überliefert 3,22f historisch Zuverlässiges (R. Schnackenburg) oder nicht (R. 

Bultmann)? Im ersten Fall bliebe der Sinn der Taufe unklar. Kaum spendete J. die Johannes-

taufe. 

IV. Die Botschaft von der Basileia 

Im Mittelpunkt der Verkündigung Jesu stand die Herrschaft oder das Reich Gottes (βασίλεια 

τοῦ θεοῦ). Von ihr her gewinnt alles, was er wirkte und lehrte, seinen Bezug. Der gr. Begriff 

ist am besten mit Gottesherrschaft zu übersetzen. In den sog. Einlaßsprüchen, die eine Raum-

vorstellung wecken, empfiehlt sich die Wiedergabe mit »Reich Gottes«. Mt favorisiert den 

Begriff »Himmelsherrschaft« (Himmel: Umschreibung des Gottesnamens). Obwohl jüdischer 

klingend, ist er sekundär. Er mag Mt als geeigneter erschienen sein, die Universalität der 

Herrschaft auszudrücken. 

1. Die Gottesherrschaft umschließt das jetzt den Menschen angebotene und gewährte endgül-

tige Heil, das den Menschen rettet und seinem Leben Sinn zu verleihen vermag. In verschie-

denen Gleichnissen hat J. deren Aspekte erläutert. So veranschaulicht das Gleichnis vom un-

barmherzigen Knecht (Mt 18,23-33, die VV 34f tragen sekundär den Gerichtsgedanken ein) 

die grenzenlose Vergebungsbereitschaft Gottes, die rücksichtsloses menschliches Handeln 

verwandeln und zum Vergeben befähigen will. In die gleiche Richtung weisen die Gleichnisse 

von den Arbeitern im Weinberg (Mt 20,5-55, durch das rahmende Logion 19,30 und 20,16 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 4 12.03.2023 

ebenfalls vom Gerichtsgedanken überformt) und vom verlorenen Sohn (Lk 15,1 1-32, in sei-

ner Authentie oder Integrität – die VV 25-32 werden gelegentlich als Zutat angesehen – zu 

Unrecht angefochten). Charakteristisch für die genannten Gleichnisgeschichten ist die Dreier-

konstellation, in der der Handlungssouverän durch Vergebung und Güte eine neue Ordnung 

aufrichtet, bei der er auf den Widerstand der »Welt« trifft, die ihre alte Ordnung nicht preis-

geben will. Der in den Gleichnissen in Wort oder Tat erhobene Einspruch (Mt 18,28-33 

20,11f Lk 15,29f) artikuliert diesen Widerstand der alten Ordnung, die – rein »weltlich« be-

trachtet – vernünftig erscheint, aber angesichts der erfahrenen Güte überholt ist und sogar 

inhuman wird. Der Handlungssouverän wirbt für die neue Ordnung der vorausgreifenden 

Vergebung, die Umkehr überhaupt erst ermöglicht (Mt 20,13-15 Lk 15,31f). Letzteres ist 

deutlich in Lk 15,15-24 zu sehen, da die Umkehr der Ermöglichung [324] eines Neuanfanges 

bedarf. Die neue Ordnung ist die der Herrschaft Gottes. 

Die in den Gleichnissen veranschaulichte grenzenlose Güte wurde im Wirken Jesu erfahrbar. 

In diesem Bezug, der die Gleichnisse nicht zu Allegorien werden läßt, gewinnen diese ihre 

Überzeugungskraft, die es verhindert, daß sie als märchenhafte Erbauungsgeschichten gelesen 

werden. Spuren dieser Güte sind in den Evv noch erkennbar, v. a. in seinem Umgang mit den 

Sündern, Deklassierten und Randfiguren. Das Mahl mit Zöllnern und Sündern (Mk 2,15f), 

vermutlich erst redaktionell mit der Berufung des Zöllners Levi in die Nachfolge (2,13f) ver-

knüpft, ruft typisierend Jesu Mahlgemeinschaft mit den gesellschaftlich Ausgestoßenen in 

Erinnerung. Diese brachte ihm bei seinen Gegnern das Schimpfwort vom »Fresser und 

Weinsäufer« (Mt 11,19 par.) ein. J. setzte sich im Umgang mit den Sündern über die leviti-

schen Reinheitsvorschriften hinweg. Es ging ihm um den Menschen. Er rechtfertigt sein Tun 

mit dem Logion vom Arzt (Mk 2,17a). Auch die Perikope von der Sünderin (Lk 7,36-50), die 

wahrscheinlich erst später das Salbungsmotiv an sich zog, hat seine die Umkehr eröffnende 

Sünderliebe aufbewahrt. Sündenvergebung sprach er also konkret zu, in der Annahme des 

Sünders. Als verbaler Zuspruch, freilich verknüpft mit der Heilung, könnte Mk 2,5 auf ihn 

zurückgehen. 

2. Auch Jesu Tätigkeit als Wunderheiler und Arzt gehört in den Kontext seiner Verkündigung 

der Gottesherrschaft. Die synopt. Evv sprechen von Machttaten (δύναμεις). Traditionsge-

schichtlich haben wir zw. Wundergeschichten und Logien Jesu, die seine Heilertätigkeit inter-

pretieren, zu unterscheiden. Wundergeschichten treffen wir etwa 20 in den Evv an. Dabei ist 

mit gelegentlichen Doppelungen zu rechnen (vgl. Mt 9,27-31 mit 20,29-34; Mk 2,1-12 parr. 

mit Joh 5,1-9?). Sie sind in starkem Maß schematisiert, so daß sie uns nur einen ungefähren 

Eindruck vermitteln. Hinzu treten Steigerungen, die durch die österliche Perspektive veranlaßt 

sind. Sammelberichte erwecken den Eindruck von wiederholten Massenheilungen. Unmittel-

bare konkrete Erinnerungen dürften dort vorliegen, wo die Namen des Geheilten und des Or-

tes mitüberliefert sind: die Schwiegermutter des Petrus in Kafarnaum (Mk 1,29-31), der blin-

de Bettler Bartimäus von Jericho (Mk 10,46-52), der Hauptmann von Kafarnaum (Mt 8,5-13 

par.). Wunderheiler gab es auch in Jesu Umwelt (Apollonius von Tyana, Hanina ben Dosa u. 

a.), so daß auf das Spezifische zu achten ist. Für das 1. Jh. nC hat man von einer »Renaissance 

des Wunderglaubens« gesprochen (G. Theißen). 

Die Krankheitsbezeichnungen in den Wundergeschichten sind Sammelnamen, die ein breites 

Krankheitsbild abdecken, aber auch in der Umweltliteratur vorkommen: Wassersucht (Lk 

14,2), Lähmung (Mk 2,3), Aussatz (Mk 5,40), Mondsucht (Mt 17,15) usw. Zu beachten ist das 

von Dämonen besetzte Weltbild. Der Dämonenglaube wird begreiflich als durch Gefühle der 

Furcht und Einsamkeit, des Ausgeliefertseins und Terrors verursacht in Gestalt von schlim-

men Natur- und Kriegsereignissen, Träumen, Ekstase. Die Dämonen werden zu verobjekti-

vierten Projektionen dieser Erfahrungen. Der Mensch vermag sich aus diesem negativen 

Seinsentwurf selbst nicht zu befreien. J., der diese Lage vorfindet, geht mit seinem exorzisti-



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 5 12.03.2023 

schen Wirken befreiend auf den Menschen in diesem Engpaß ein. Jesu Heilungen haben als 

charismatisch gewirkte stets etwas Überraschendes. [325] Das Wunder bei ihm ist nicht insti-

tutionalisiert und nicht unbedingt zu erwarten. Kennzeichnend für die synopt. Wunderge-

schichten ist das Motiv des Glaubens, das diese Unmittelbarkeit zum Ausdruck bringt (Mk 2,5 

5,34 10,52 Mt 8,10 u.ö.). Wo er auf keinen Glauben trifft wie in Nazaret, kann er keine Wun-

der wirken, verweigert er sich (Mk 6,5a). Die Forderung nach einem Zeichen vom Himmel, 

nach einem jeden Zweifel ausschließenden Beglaubigungszeichen, lehnt er als Ausdruck der 

Verstocktheit ab (Mk 8,11f). Er stellt nur das Jonazeichen in Aussicht, das urspr. vermutlich 

nichts anderes als seine Umkehrpredigt meinte (Lk 11,29; in Lk 11,30 Mt 12,40 sekundär ge-

deutet). Daraus ergibt sich auch, daß Jesu Wunder keine Mirakel waren. Sie konnten mißdeu-

tet werden (Mk 3,22). Letztlich wurde das Wunder nur den Glaubenden zuteil. Der in den 

Wundergeschichten ausgedrückte Glaube enthält nicht nur das Vertrauen auf die von ihm er-

wartete Hilfe, sondern richtet sich auch auf J. als den Heilbringer, der den Menschen zu retten 

vermag. Auch das zeigt die Unterordnung des Wunders unter sein Wort an. 

Das Wunder aber involviert auch den Glauben Jesu. Auch er war ein Glaubender. Das Wort 

vom Senfkorn (Lk 17,6 wahrscheinlich in der urspr. Fassung; vgl. Mt 17,20) hat mit seinem 

Glauben zu tun, ebenso Mk 9,23. In diesem Glauben war er in einzigartiger Weise offen für 

Gott (G. Ebeling). In den wenigen Logien, in denen J. sein heilendes und exorzistisches Wir-

ken interpretiert, wird der Zusammenhang mit der Gottesherrschaft bestätigt: »Wenn ich mit 

dem Finger Gottes die Dämonen austreibe, dann ist die Herrschaft Gottes zu euch gelangt« 

(Lk 11,20; par. Mt 12,28 spricht sachgerecht vom »Geist Gottes«). In seinem befreienden 

Handeln ist Gott selbst am Werk, beginnt sich die Gottesherrschaft durchzusetzen. Das 

Gleichnis von der Überwindung des Starken (Mk 3,27 parr.) stellt denselben Gedanken in den 

dualistischen Horizont der Auseinandersetzung mit den Kräften des Bösen. Das apokalyptisch 

anmutende Logion vom Satanssturz (Lk 10,18), das nicht ausreicht, aus J. einen Visionär zu 

machen (U. B. Müller), stellt die prinzipielle Bezwingung Satans fest und damit die Befreiung 

des Menschen aus dämonischen Ängsten. 

3. Hinsichtlich ihres zeitlichen Bestimmtseins wurde die Gottesherrschaft als etwas rein Ge-

genwärtiges (die realized eschatology« von C. H. Dodd) und als etwas rein Zukünftiges (die 

konsequente Eschatologie von A. Schweitzer und der eschatologischen Schule) aufgefaßt. 

Heute ist die Einseitigkeit beider Positionen erkannt. Die Gottesherrschaft qualifiziert sowohl 

die Zukunft als auch die Gegenwart. Sie ist wesentlich Zukunft, sie ist die eschatologische 

Zukunft, ist aber im Wirken Jesu auch bereits mit ihren heilenden und befreienden Kräften 

Gegenwart geworden. Das ist mehr als ein sittliches Ausgerichtetsein auf die Zukunft. Wenn 

der Begriff »Gottesherrschaft« in der Predigt Jesu besagt, daß Gottes gnädiger Entschluß die 

Rettung der Menschen herbeiführen will, so schließt dies deren sich ankündigende Realisie-

rung in der Gegenwart Jesu mit ein. 

Gegenwartstexte sind bereits oben ([IV] 1. und 2.) erwähnt worden. Die Zukünftigkeit der 

Gottesherrschaft belegen bes. eindringlich die ersten zwei Bitten des Vaterunser (Lk 11,2 

par.), deren aoristische Zeitform auf ein einmaliges zukünftiges Geschehen, die endgültige 

Offenbarung der Basileia, gerichtet ist, wie die verschiedenen Einlaßgespräche (Mk 10,25 

par.; Mt 18,8f/Mk 9,43.45.47: Wechsel von Basileia zu »Leben«; als sekun-[326]däre Bildun-

gen Mt 5,20 Mk 10,15) wie auch der persönlich gehaltene eschatologische Ausblick beim 

letzten Abendmahl (Mk 14,25 parr.). Aufschlußreich für das spannungsvolle Verhältnis von 

Gegenwart und Zukunft der Basileia sind einige Gleichnisse, die aus dem Leben des Land-

mannes gekommen sind (von der selbstwachsenden Saat Mk 4,26-29; vom Senfkorn Mk 4,30-

32 parr.; vom Unkraut Mt 13,24-30a, letzteres in seiner Authentie stark umstritten), aber auch 

die Gleichnisse vom Sauerteig (Mt 13,33 par.) und vom Fischnetz (Mt 13,47f). Prägend ist für 

sie der Kontrast von kleinem Anfang (»das Senfkorn ist das kleinste unter allen Samenkör-



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 6 12.03.2023 

nern«) und überraschend herrlichem Ende oder der Blick auf die der endgültigen Offenba-

rung, der Basileia vorauslaufende Zeit, die eine Zeit des Wachsens, Reifens und Einsammelns 

ist, eine dem Menschen gewährte letzte Zeit. Gesagt will sein, daß der mit J. gesetzte Anfang 

der Basileia, der manchen zu unscheinbar oder als mit seinen Erwartungen nicht konform er-

schienen sein mag, die in der Zukunft sich vollendende Gottesherrschaft verbürgt, wobei J. 

selbst zu deren Garant wird. Gegenwartsbezogen sind die Gleichnisse vom Schatz im Acker 

und Perlenkaufmann (Mt 13,44-46). Auf die Gegenwart als Heilszeit verweist der Makaris-

mus in Mt 13,16f par. 

Zeitliche Dringlichkeit erhält die Predigt Jesu von der Basileia durch die Ankündigung ihrer 

Nähe (vgl. das redaktionelle Summarium in Mk 1,15 und die Anweisung in Mt 10,7 par.). 

Dabei weist man heute zu Recht die »termingebundenen« Ankündigungen der Nähe überwie-

gend der nachösterlichen Situation zu (Mk 13,30 par. 9,1 parr. Mt 10,23), in der apokalypti-

sche Stimmungen vermehrt auftreten konnten. J. selbst dürfte eher vor Berechnungen gewarnt 

haben (vgl. Lk 17,20f). Die Nähe muß im Spannungsfeld von Gegenwart und Zukunft beur-

teilt werden. Damit ist die problematische Spannung nicht aufgelöst. Doch gilt es zu sehen, 

daß das Endgültige bevorsteht und auch schon da ist. 

4. Inhalt der Basileia-Predigt ist auch das Gericht. Doch kommt es darauf an, dieses in der 

rechten Weise einzuordnen. J. ist kein Gerichtsprediger wie Johannes der Täufer, sondern 

bietet den Menschen mit der Gottesherrschaft das endgültige Heil an. Das Gericht ist gleich-

sam die Kehrseite dieses Heiles. Wer das Heil ausschlägt, zieht sich das Gericht zu. Bildlich 

gesprochen: Wer seine Worte zwar hört, aber nicht tut, baut sein Haus auf Sand (vgl. Lk 6,47-

49 par.). Das Gericht bringt die Scheidung der Menschen (Lk 7,34f), es wird wie eine Sintflut 

über die Welt kommen (Mt 24,38f par.). Die Zeit läuft auf es zu, so daß auch diese bedrohli-

che Perspektive Aufruf zur Versöhnung werden kann (Lk 12,58f par.). An dieser Stelle sind 

auch die Gleichnisse, die von den Verwaltern handeln, einzuordnen (Lk 19,12-27 par.: von 

den anvertrauten Geldern; Lk 16,1-8: vom betrügerischen Verwalter). Dabei macht bereits das 

Bild eines Verwalters eines anvertrauten Gutes die bestehende Verantwortung bewußt. In die-

sen Gleichnissen kommt es auf die dem Gericht vorauslaufende Zeit an, die als geschenkte zu 

nutzen ist. Sie sind nicht Schilderungen des Gerichtes, obwohl sie sekundär dazu werden 

konnten. Freilich hat J. auch von Heilsverlust gesprochen (etwa Mk 9,43.45.47), der als Mög-

lichkeit bestehen bleibt. 

V. Die Nachfolge 

J. hat neben und im Zusammenhang mit seiner an das Volk Israel gerichteten Verkündigung 

von der Gottesherrschaft einen Jüngerkreis um sich [327] konstituiert. Die nach dem Vorbild 

der prophetischen Berufung (1Kön 19,19-21) stilisierten Jüngerberufungsgeschichten (Mk 

1,16-20 parr.) tun uns sowohl Namen und Beruf von in die Nachfolge Gerufenen als auch ein 

damit verbundenes Auftragswort kund. Dieses Logion von den Menschenfischern, das in ori-

gineller Weise am alten Beruf anknüpft, bedeutet, daß Jüngersein zunächst heißt, Jesu Ver-

kündertätigkeit teilen (M. Hengel). Das Leitwort für das Jüngersein heißt Nachfolgen. Damit 

tritt der in einem gemeinsamen Leben mit J. zu vollziehende personale Anschluß an ihn her-

vor, der auch schon im Jünger-Meister-Verhältnis bei jüd. Schriftgelehrten üblich war, aber 

bei J. neue Dimensionen gewinnt. Bei den Schriftgelehrten lernte man das Gesetz und seine 

Interpretation und schloß mit der Ernennung zum Rabbi ab. Bei J. lernt man die Botschaft von 

der Gottesherrschaft. Weil die Gemeinsamkeit mit ihm nicht endet und zur Schicksalsgemein-

schaft wird, lernt man letztlich ihn selbst. 

Die Radikalität der Nachfolge kommt in kurzen Episoden zum Ausdruck (Lk 9,57-62 par.), in 

denen Nachfolgewilligen oder Gerufenen die Nachfolge sentenzhaft erläutert wird. Von bes. 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 7 12.03.2023 

Eindringlichkeit ist der Totengräber-Spruch (Mt 8,22 par.), der den Vollzug der Nachfolge 

über die Pietätspflicht der Bestattung des Vaters stellt. Hierher gehört auch die Begegnung mit 

dem reichen Mann, für den Nachfolge an die Bedingung der Preisgabe des Besitzes geknüpft 

wird (Mk 10,21 parr.). Dabei zeigt sich, daß die Bedingungen der Nachfolge unterschiedlich 

sind und J. jeweils in die konkrete Situation eines menschlichen Lebens hineinruft. Der 

Spruch von der Kreuznachfolge, der urspr. noch nicht das Kreuz Jesu, sondern die je eigene 

Mühsal ins Auge faßt (Mt 10,38/Lk 14,27 »Wer nicht sein Kreuz aufnimmt ...«) und darum J. 

zugesprochen werden kann, will die Bereitschaft zu den mit der Nachfolge gegebenen Ein-

schränkungen und Anfeindungen bewußt machen. Diese Bereitschaft schließt das Martyrium 

mit ein (Mk 8,35, wo »um des Evangeliums willen«, die nachösterliche Lage berücksichti-

gend, sekundär hinzugefügt wurde). 

Übernahm der Jünger mit dem Ruf in die Nachfolge die Aufgabe, mit J. die Gottesherrschaft 

zu verkünden, liegt es nahe, daß es Anweisungen hierfür gibt. Die in den sog. Aussendungs-

reden zusammengetragenen Missionsregeln tragen sicherlich zu einem beträchtlichen Teil die 

Spuren der nachösterlichen Missionsarbeit. Doch wird man ihren Kern, vorab die Anweisun-

gen zur Ausrüstung für die Ausgesendeten, auf J. zurückführen. Deren Radikalität ist sekun-

där abgeschwächt worden. Im Unterschied zu Mt 10,10/Lk 9,3 konzediert Mk 6,8f Stab und 

Sandalen (vgl. Lk 22,35f). In ihrer gänzlichen Anspruchslosigkeit, die nicht als Ausdruck ei-

nes asketischen Ideals aufgefaßt werden darf, zeigen sie die angekündigte Gottesherrschaft an. 

Weil wir davon ausgehen können, daß auch J. selbst sich nach diesen Weisungen richtete, ist 

er auch in seiner Armut das Zeichen der kommenden Basileia. 

In Jesu Nachfolge befanden sich auch Frauen. In Lk 8,2f ist eine Jüngerinnenliste überliefert. 

Aus den Namen ragt Maria von Magdala heraus (vgl. Mk 15,40f). Mit der Aufnahme von 

Jüngerinnen durchbricht J. jüd. Gepflogenheiten, nach denen Frauen zum Torastudium nicht 

zugelassen waren. J. und seine Jünger geraten in Konflikt mit ihren Familien (vgl. Lk 14,26 

par. Mk 3,21.31-35 parr.). Das Verhältnis Jesu zu seinen Jüngern ist das des Meisters zu sei-

nen Schülern. Und doch läßt er [328] sich ihren persönlichen Dienst nicht gefallen (vgl. Lk 

22,27). Auch das hebt ihn von den Schriftgelehrten ab, in deren Jüngerschaft Nachfolgen v. a. 

bedeutete, der Diener des Meisters zu sein. In diesem Sinn gewinnt der Jüngerkreis um J. na-

hezu den Charakter einer neuen geistigen Familie (Mk 3,3 parr.). 

Nicht unumstritten ist die Frage, ob J. innerhalb des Jüngerkreises die Zwölf konstituierte o-

der ob diese erst in der Jerusalemer Gemeinde als Leitungsgremium sich etablierten. Weil 

eine Leitungsfunktion in Jerusalem kaum in Erscheinung tritt und weil insbesondere Judas 

Iskariot stereotyp »einer von den Zwölfen« genannt wird (Mk 14,10.43 u. ö.), ist eine Grün-

dung durch J. anzunehmen. 1Kor 15,5 setzt den Zwölferkreis als Institution ebenfalls voraus. 

Die Gründung ist als prophetisches Zeichen zu werten, mit dem J. hat anzeigen wollen, daß er 

das Zwölfstämme-Volk Israel neu versammeln will. Die überlieferten Namen der Zwölf (Mk 

3,16-19 parr.; vgl. Apg 1,13) weichen nur darin voneinander ab, daß bei Lk und in Apg an die 

Stelle des Taddäus Judas Jacobi tritt. Den ersten und letzten Platz nehmen jeweils Simon Pet-

rus und Judas Iskariot ein. 

VI. Die Ethik 

1. Die ethischen Weisungen Jesu müssen gleichfalls im Kontext seiner Basileia-Predigt gele-

sen werden. In deren Annahme gewinnt der Mensch ein neues Verhältnis zu Gott. Es ist der 

Gott Israels, der Gott der Väter, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs (vgl. Mk 12,26), der 

immer schon in der Geschichte seines Volkes gehandelt und sich jetzt entschlossen hat, das 

endgültige Heil durch J. bekanntzumachen und zu wirken. Weil der Blick auf das Endgültige 

und das Ende gerichtet ist, bringt J. weder den Schöpfungsgedanken noch das Theodizeeprob-



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 8 12.03.2023 

lem explizit zur Sprache. Bei der erwarteten Offenbarung Gottes wird sich ohnehin alles Be-

drückende und Rätselvolle aufhellen. J. hat von Gott als Vater gesprochen. Dies ist nicht neu, 

gewinnt aber in seiner persönlichen Relation zu Gott eine neue Dimension. Er hat den Vater-

namen in seinem Beten verwendet (vgl. Mk 14,36), wie er auch seine Jünger lehrt, zu Gott 

Vater zu sagen (Lk 11,2). Daneben erscheint der Vatername – in der Überlieferung von Q – 

im Zusammenhang von Gottes Fürsorge und Barmherzigkeit (Lk 6,36 par. 6,32 par. Mt 7,11 

par.). Dieses Vertrauen auf Gottes Beistand findet beredten Ausdruck in den im Vaterunser 

vorgetragenen Wir-Bitten um das notwendige Brot für den heutigen Tag, die Vergebung der 

Schulden und die Bewahrung vor der Versuchung (Lk 11,3f par.). Die Einschränkung der 

Brotbitte auf das Heute läßt den Jünger, der so beten darf, als Tagelöhner Gottes erscheinen. 

Die Wir-Bitte enthält eine ethische Implikation, insofern der Beter auch die anderen in seine 

Sorgen miteinschließen soll. 

Weil das Angebot der Basileia vorausgeht, kann diese zum entscheidenden Motiv für das ethi-

sche Handeln werden. Der Jünger geht auf die Weisung Jesu ein, handelt sittlich, nicht weil er 

sich vor dem göttlichen Gericht fürchtet, sondern weil er sich beschenkt weiß und angetrieben 

ist, das Empfangene weiterzureichen. Gott ist der Unverfügbare. Das Mißverständnis, das 

gerade den homo religiosus bedroht, ist die Meinung, über Gott verfügen zu können. Das 

Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner (Lk 18,10-14) wendet sich gegen dieses Mißverständnis, 

indem es den Zöllner, der sich seines Abstandes und seines Versagens vor Gott bewußt ist, 

gerecht-spricht, während es dies dem Pharisäer, der sich selbst gerechtspricht, versagt. Dar-

über hinaus vermag es zu verdeutlichen, daß alle, auch die »Gerechten«, der Um-[329]kehr 

bedürfen. In seiner an der Gottesfrage orientierten subtilen Kritik erweist es seine Ursprüng-

lichkeit etwa im Vergleich mit manchen massive Vorwürfe enthaltenden Weherufen (vgl. Mt 

23,13-33 par.). Im allg. wird man sagen können, daß bei J. der Sünder weit stärker in den 

Vordergrund tritt als die Sünde, weil es ihm eben um den Menschen geht. Die Unverfügbar-

keit Gottes kommt auch darin zum Ausdruck, daß es zu begreifen gilt, daß jeder von Gott ge-

währte Lohn Gnadenlohn ist (vgl. Mt 20,1-15). 

2. Bei der zentralen Rolle, die das Gesetz neben dem Tempel in der jüd. Religion spielte, ist 

es unter allen Umständen zu erwarten, daß J., der Jude, der sich zum jüd. Volk gesandt wußte, 

zum Gesetz Stellung bezieht. Dies um so mehr, als die Auslegung des Gesetzes ein bes. 

Streitpunkt innerhalb der verschiedenen religiösen Gruppierungen war. Jesu Stellungnahme 

zum Gesetz zu eruieren ist deutlich erschwert, da wir kein grundsätzliches Wort von ihm ha-

ben. Mt 5,17-20 eröffnet uns einen Einblick in die Diskussion über das Gesetz in der christl. 

Gemeinde, in der es offenkundig unterschiedliche Meinungen gab. Der sog. Stürmerspruch 

(Mt 11,12f/Lk 16,16) – in seiner Rekonstruktion und Interpretation sehr umstritten – läßt auf 

jeden Fall die mit der jetzt geschehenden Verkündigung der Basileia gesetzte Zäsur gegenüber 

der vorausgehenden durch Gesetz und Propheten bestimmten Zeit erkennen. Dies bedeutet, 

daß die Basileia-Verkündigung das Gesetz übertrifft. Heilsrelevant ist das Angebot der Got-

tesherrschaft. 

Konkrete Stellungnahmen zu einzelnen Geboten bieten die sechs Antithesen der Bergpredigt 

(Mt 5,21-48). Doch ist zu beachten, daß die Form der Antithese nur Mt bietet und daß sich bei 

Lk die positive Weisung der 3., 5. und 6. Antithese – ohne antithetische Einkleidung –wie-

derfindet (Lk 16,18 6,19f.27-36). Für diese hat die antithetische Einkleidung als sekundär zu 

gelten. Es bleiben die 1., 2. und 4. Antithese. Insbesondere die ersten beiden, vom Töten und 

vom Ehebruch (Mt 5,21.22a.27f), die sowohl strukturell als auch inhaltlich – sie beziehen sich 

auf das 5. und 6. Dekalog-Gebot – streng aufeinander hingeordnet sind, sind J. zuzuschreiben. 

Die in ihnen vorgetragene Gesetzesinterpretation will legalistisches Denken überwinden, die 

Gesetzesvorschrift auf ihren inneren Kern, nämlich die Gesinnung, zurückführen und dazu 

verhelfen, daß der Mensch als Ganzer gut wird, in seinem Tun und Denken den Willen Gottes 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 9 12.03.2023 

bejaht. Eine ganz ähnliche Grundintention enthält die 4. Antithese (Mt 5,33f.37), insofern sie 

das Schwören verbietet, weil sie die beständige innere Wahrhaftigkeit des Menschen fordert 

und erreichen möchte, daß er sich der Gegenwart Gottes bewußt ist, nicht bloß dann, wenn er 

ihn zum Zeugen anruft. Doch könnte die antithetische Form hier sekundär sein (vgl. Jak 5,12; 

auch entspricht die These nicht dem Dekalog-Gebot). Hat Mt 3 bzw. 4 Antithesen entspre-

chend der Vorgabe von Antithese 1 und 2 geschaffen, so bleibt die in diesen sich bekundende 

Vollmacht bemerkenswert. Mit den Worten: »Ihr habt gehört, daß zu den Alten gesagt wurde 

– Ich aber sage euch« (Mt 5,21f) bezieht J. sich letztlich auf das Mosewort. In jüd. Diskussio-

nen bezog man sich mit ähnlichen Wendungen jeweils nur auf die Meinung eines anderen 

Rabbi. 

Torakritisches Verhalten Jesu hat die Frage aufkommen lassen, ob er das Gesetz akzeptierte 

oder nur bedingt akzeptierte oder (in Teilen) sogar ablehnte. Eine gewisse Schlüsselfunktion 

kommt dabei Mk 7,5 5 zu, einem kri-[330]tischen Logion, das von Mk auf die levitischen 

Speisegebote (ebenfalls von Mt 15,11) bezogen und im Sinn von deren Abschaffung interpre-

tiert wurde (vgl. Mk 7,19). Urspr. könnte das Logion, über die Speisegebote hinausgreifend, 

alle Reinheitsvorschriften im Auge gehabt haben. J. hat deren Abschaffung trotz der Schärfe 

der Formulierung nicht im Sinn gehabt (so C. G. Montefiore) – wenn man bereit ist, es als 

authentisches J.-Wort anzunehmen –, sondern die Quelle der wahren Unreinheit benennen 

wollen, das menschliche Herz, aus dem die bösen Gedanken aufsteigen, die zu bösen Taten 

drängen. In solcher Kritik liegt er auf der Linie der Propheten. Ähnlich kritisch verfährt er mit 

dem Sabbat-Gebot, das legalistische Frömmigkeit ausgehöhlt hatte. Provozierend heilt er am 

Sabbat Menschen von ihrer Krankheit, um anzuzeigen, daß der Sabbat »um des Menschen 

willen« gemacht worden ist (Mk 2,27) und daß es dem Geist des Sabbatgebotes widerspre-

chen würde, wenn man es an diesem Tag unterließe, Gutes zu tun oder notleidenden Men-

schen zu helfen (vgl. Mk 3,1-6). Auch in diesem Fall war es nicht seine Absicht, das Gebot 

aufzuheben. Er wandte sich gegen die praktizierte Sabbat-Tora. Daß aber dem Gesetz nicht 

die zentrale Stellung in seiner Lehre zukam, erkennt man auch darin, daß nirgendwo zu er-

kennen ist, er habe seine Jünger zum Torastudium angehalten. 

3. Weisungen gab J. auch, ohne sie aus der Tora abzuleiten. Auch in diesem Punkt unter-

schied er sich von den jüd. Schriftgelehrten. Wenn uns diese Weisungen nur in Form von Sen-

tenzen überliefert sind, werden wir davon ausgehen dürfen, daß diese die Zusammenfassun-

gen von größeren Belehrungen darstellen. Er hat sicherlich nicht nur in Sentenzen gesprochen. 

Die radikalsten Forderungen finden sich in Mt 5,39-48 par. Das Gebot derer Feindesliebe (Lk 

6,27f.35b), bei par. Mt 5,44f auf den religiösen Feind ausgerichtet, betrifft urspr. den Feind 

jedweder Art. Seine spezifisch jesuanische Art gewinnt es durch die Verheißung der Gottes-

kindschaft. Dies bedeutet, daß der Mensch in seiner Befolgung das Wesen Gottes nachahmt 

und ihm ähnlich wird. Damit ist aber auch eine Beziehung zw. dem »Sohn und den Söhnen« 

hergestellt. Gleichsam Voraussetzung für die Feindesliebe ist der Verzicht auf Gewalt. Mt 

5,39-42 par. stellt verschiedene Fälle von Auslieferungen an die Gewalt zusammen. Ihnen 

liegt die Absicht zugrunde, die Spirale der Gewalt, die immer durch Gegengewalt entsteht, zu 

überwinden und die feindselige Gesinnung des Feindes aufzulösen. In der Beurteilung er-

scheinen diese radikalen Forderungen »vernünftig«, weil die Aufhebung von Feindseligkeit 

und Gewalt einen eminenten Fortschritt im Verhältnis der Menschen zueinander bedeutet. Die 

Wahl der von J. verlangten Mittel aber mögen »töricht« erscheinen. Letztlich können sie nur 

in der Nachfolge Jesu bejaht werden, die darum weiß, daß er zum Kreuz gegangen ist. Auch 

sind die Nachahmung Gottes in der Nachfolge Jesu oder das Gebet für die Feinde Vorausset-

zungen, die nur im Glauben angenommen werden können. Die für J. untrennbare Verknüp-

fung von menschlicher Versöhnungsbereitschaft und Gottesdienst kommt im Bildwort vom 

Gang zum Altar (Mt 5,23f) treffend zum Ausdruck. 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 10 12.03.2023 

Die Äußerungen zu Besitz und Reichtum lassen sich auf zwei sie bestimmende Anliegen zu-

rückführen. Einmal ist es die soziale Verantwortung, zu der die Reichen aufgerufen werden, 

zum anderen ist es die Warnung vor Hartherzigkeit und Egoismus, zu der der Reichtum ver-

führen kann. Aufschlußreich ist bereits, daß J. sich in [331] bevorzugter Weise an die Armen 

wendet (vgl. die erste Seligpreisung der Jüngerunterweisungsrede Lk 6,20). Wie die beiden 

folgenden Seligpreisungen über die Hungernden und Weinenden zeigen, ist an materiell Arme 

und Elende gedacht (Mt 5,3 spiritualisiert zu »die Armen im Geist«; vgl. 5,6). Mit der Zu-

wendung zu den Armen steht J. in der prophetischen Tradition, die aus der Erfahrung der Un-

terdrückung der Armen durch die Reichen entstand und das Recht der Armen zum Recht Got-

tes werden und eine Armenfrömmigkeit entstehen ließ (vgl. Jes 61,1-3 58,7 66,2 u. a.). In der 

Nähe Jesu treffen wir Kranke, Dämonische, Epileptische, schuldig Gewordene, Beargwöhnte, 

Verachtete, an den Rand Gestellte an. Warnungen vor dem Reichtum – wiederum sentenzhaft 

– sind der Spruch von Kamel und Nadelöhr (Mk 10,25 parr.) oder der von der Unvereinbar-

keit von Gottes- und Mammonsdienst (Mt 6,24 par.). Die soziale Verantwortung des Besit-

zenden ist durch die Einsicht zu gewinnen, daß der Besitz eigentlich nur anvertrautes Gut ist, 

über das Rechenschaft gefordert wird. Das Gleichnis vom reichen Prasser und armen Lazarus 

(Lk 16,19-31), das letztlich die Option Jesu für die Armen beinhaltet, ist ein dringender Ap-

pell an die Reichen zur Umkehr, d. h. konkret, sich der Verantwortung für das Elend vor ihrer 

Tür bewußt zu werden. Grundsätzlichen Besitzverzicht hat J. nicht verlangt. Die entsprechen-

de Forderung an den reichen Mann in Mk 10,21 parr. richtet sich an diesen, für den sie zur 

Bedingung für den Eintritt in die Nachfolge wird, ohne daß sie verallgemeinert werden darf. 

Eine zumindest indirekte Äußerung Jesu über die staatliche Autorität liegt in Mk 10,42 par. 

vor. Sie ist skeptisch gestimmt. Im Jüngerkreis sollen nicht die Machenschaften der Großen 

zur Geltung kommen, die »die Völker zu beherrschen scheinen«, denn jene unterdrücken und 

wenden Gewalt an. Eine unmittelbare Äußerung zum Staat haben wir in der Perikope von der 

Steuermünze (Mk 12,13-17 parr.) vor uns, für deren Authentie ihre außerordentliche Strin-

genz und Brisanz spricht. Die Weisung, sowohl dem Kaiser als auch Gott das Seine zu geben, 

erkennt die staatliche Autorität an, setzt ihr aber auch die Grenze, die mit der Autorität Gottes 

gegeben ist. Die Weisung ist vom Gottesgnadentum weit entfernt. Die Forderung von der Un-

auflöslichkeit der Ehe (Lk 16,18 parr.) stößt in eine sehr liberale Ehescheidungspraxis des 

zeitgenössischen Judentums, die allerdings den Ehemann in der gleichen Weise bevorzugte, 

wie sie die Ehefrau benachteiligte, denn nur jener hatte das Recht, die Scheidung auszuspre-

chen, wie die Frau als das Eigentum ihres Mannes galt (vgl. Ex 20,17). Darum konnte dieser 

auch immer nur eine fremde Ehe, nie aber die eigene brechen. Wenn J. dem Mann verbietet, 

seine Frau zu entlassen, muß das auch in seiner Schutzfunktion für die sozial bedrohte, ver-

stoßene Ehefrau gesehen werden. Das Verbot, eine entlassene Frau zu heiraten, schützt vor-

dringlich die Ehe. 

Bei den Weisungen Jesu, die das Gebet betreffen, fällt auf, daß sie sich überwiegend mit dem 

Bittgebet befassen. Ist das Rücksichtnahme auf die Belange der einfachen Menschen? Das 

Gleichnis vom bittenden Freund (Lk 11,5-8) geht ebenso in diese Richtung wie die Zusage 

der Gebetserhörung (Mt 7,7 21,22 18,19). Letztere aber wird besagen wollen, daß nicht Gott 

durch den Menschen, sondern umgekehrt der Mensch durch Gott umgestimmt werden soll, 

indem sich der Mensch betend in den Willen Gottes hineinverfügt und diesen als das Bessere 

erkennt und annimmt. [332] 

4. Die Quintessenz der ethischen Weisung Jesu ist die Liebe. Es ist umstritten, ob das Dop-

pelgebot der Gottes- und Nächstenliebe (Dtn 6,5 und Lev 19,18) als die Zusammenfassung 

des ganzen Gesetzes auf J. zurückgeführt werden kann (Mk 12,28-31 parr.). Man hat dies in 

Frage gestellt mit Hinweis auf TestIss 5,2 und Philo (Virt 51 und 95 SpecLeg 2,63), wo Ana-

loges begegnet. Im Judentum ist das Liebesgebot ein Gebot neben anderen. Bei Philo freilich 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 11 12.03.2023 

ist es den anderen Geboten übergeordnet, doch spricht er nicht von Gottes- und Nächstenliebe, 

sondern von Gottesverehrung, Frömmigkeit, Menschenfreundlichkeit und Gerechtigkeit und 

versteht darunter zu weckende natürliche Veranlagungen des Menschen. 

Für J. ist die Liebe eine durch das Heilsangebot der Basileia ermöglichte und durch sein per-

sönliches Wirken vermittelte. Seine Ethik gipfelt im Gebot der Feindesliebe, die eine Explika-

tion des Gebotes der Nächstenliebe ist. Die Frage, wer der Nächste sei, die im Judentum ein-

schränkend beantwortet wurde, erläutert das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk 

10,30-35) auf eine völkische und religiöse Grenzen entschränkende Weise, indem es auf den 

hinlenkt, der jeweils an meinem Wege liegt. und auf meine Hilfe angewiesen ist. 

VII. Die Sendungsautorität 

1. Erst nachösterlich sind christologische Bekenntnisse entstanden. Darum ist es verständlich, 

wenn ihre Zahl in den synopt. Evv gering ist. In ihnen wird J. als Christus (Messias) und Got-

tessohn bekannt (Mk 8,29 parr. 15,39 par. Mt 14,33). Am häufigsten treffen wir das Men-

schensohn-Prädikat an, aber nie in Form eines Bekenntnisses. Für dieses wird die Frage zu 

stellen sein, ob J. es in seiner Predigt aufgriff. Doch läßt sich sagen, daß diese Prädikate, samt 

und sonders schon in der atl. und frühjüd. Lit. anzutreffen, im Rückblick auf die Erfahrungen, 

die man mit dem historischen J. gemacht hatte, inhaltlich verändert wurden. Der Menschen-

sohn ist von Haus aus eine jenseitige, himmlische Gestalt, kommend auf den Wolken des 

Himmels (Dan 7,13), aufsteigend aus dem Herzen des Meeres (4Esra 13,3), dessen vornehms-

te Aufgabe es ist, Gericht über die Völker zu halten (äthHen 69,27f). Doch nimmt schon im 

Judentum der Menschensohn gelegentlich Züge des erwarteten Messias an (K. Müller). Vom 

davidischen Messias erwartete man vordringlich die Wiederherstellung der nationalen und 

politischen Freiheit, daß er »Jerusalem reinige von Heidenvölkern, die es vernichtend zertre-

ten« (PsSal 17,22), und daß er Israels heiliges Volk neu versammeln und in Gerechtigkeit 

führen werde. Söhne Gottes sind das Volk Israel (Ex 4,22 Jer 31,9 3,19), der König von Israel 

(Ps 2,7), der Gerechte (Weish 2,13.16.18). Damit ist das Verhältnis einer bes. Erwählung um-

schrieben. Als Messiasprädikat konnte »Sohn Gottes« bis jetzt nicht nachgewiesen werden. J. 

als der von der christl. Gemeinde bekannte Christus (Messias) ist der Gekreuzigte und Aufer-

weckte (1Kor 15,3-5), als Menschensohn nicht bloß der Kommende, sondern auch der Irdi-

sche (Mt 11,19 par. 8,20 par. u.a.), v.a. der Verworfene und in den Tod Gehende (Mk 8,31 

parr. Mt 17,22 parr. u. a.). Das bes. Gottesverhältnis Jesu hat schon im synopt. Sprachge-

brauch zum absoluten Sohnestitel geführt – J. ist der Sohn –, der als christl. Proprium gelten 

darf. Charakteristisch ist die Gegenüberstellung von Vater und Sohn (Mt 11,27 par. Mk 13,32 

parr.). 

2. Ist das christologische Bekenntnis in der nachösterlichen Gemeinde verwurzelt, so führt uns 

die »implizite [333] Christologie« unmittelbar an die Sendungsautorität Jesu heran. Damit ist 

eine Betrachtung gemeint, die sein Handeln und Reden auf die in ihnen sich bekundende 

Vollmacht befragt und von christologischen Hoheitstiteln absieht. Auszugehen ist dabei von 

der Gottesherrschaft, die er nicht bloß ankündigte, sondern die auch bereits in seinem Wirken 

Ereignis wurde, anfanghaft zwar nur, aber die Vollendung einleitend und garantierend. Sie 

bleibt an ihn gebunden, so daß er als ihr Zeichen und Garant angesehen werden kann. Die von 

ihm bekundete Liebe Gottes wurde erfahrbar in seinem Umgang mit den Menschen, den Sün-

dern und Kranken. Die mit ihm gesetzte Präsenz des Heiles artikulieren verschiedene Logien: 

sein Wirken ist das des Fingers bzw. Geistes Gottes (Lk 11,20 par.), mehr als Jona und Salo-

mo ist jetzt da (Mt 12,41f par.), in ihm erfüllt sich die Sehnsucht der Propheten und Könige 

nach dem Heil (Lk 10,23f par.). Man hat darauf hingewiesen, daß man auch in der Qumran-

Gemeinde um die Gegenwart des Heiles wußte. Dort aber ist dies nicht an eine Person gebun-

den (H.-W. Kuhn). In den Überlieferungen der synopt. Wundergeschichten ist ein urspr. Ver-



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 12 12.03.2023 

ständnis des Glaubens zu entdecken, bei dem der Glaube letztlich auf ihn als Heilbringer ge-

richtet ist. J. tut dem Volk Israel den letztverbindlichen Willen Gottes kund und übersteigt 

dabei die Autorität des Mose (E. Käsemann). Dabei darf damit gerechnet werden, daß er für 

die bevorstehende Endoffenbarung der Gottesherrschaft das Kommen der Völker erwartet, die 

– entsprechend der prophetischen Idee von der Völkerwallfahrt zum Zionsberg (Sach 2,15 Jes 

2,2f) – vom Glanz Gottes angezogen, sich auf den Weg machen, um am Heil Israels zu parti-

zipieren (vgl. Mt 8,11f par.). Die Entscheidung gegenüber seinem Wort ist heilsrelevant, nicht 

mehr die Tora. Wer von ihm in die Nachfolge gerufen wird, darf diesem Ruf nichts vorziehen, 

auch nicht engste familiäre Bindungen (vgl. Lk 9,60 par. Mt 10,37 Mk 8,35). Das Gesetz und 

die Propheten reichen bis auf Johannes. J. war mehr als ein Prophet. 

3. Ein bes. Problem macht die Rede vom Menschensohn aus. In der synopt. Tradition ist sie 

dadurch gekennzeichnet, daß immer nur J. vom Menschensohn spricht und daß er es in einer 

distanziert wirkenden Weise in der Er-Form tut, z. B.: »Jeder, der sich zu mir vor den Men-

schen bekennt, zu dem wird sich der Menschensohn bekennen vor den Engeln Gottes« (Lk 

12,8). Wer ist dieser Menschensohn? Für die christl. Gemeinde in der nachösterlichen Situati-

on besteht kein Zweifel darüber, daß es J. ist. Doch wie dachte J.? Hat er überhaupt vom Men-

schensohn geredet? In der intensiven Diskussion über diese Fragen werden im wesentlichen 

drei verschiedene Antworten gegeben: a) J. habe in der Tat von einem anderen gesprochen (R. 

Bultmann). J. wird dann gewissermaßen zum Vorläufer des Menschensohnes. b) J. habe den 

Begriff Menschensohn gar nicht verwendet. Erst die Gemeinde habe ihm diesen in den Mund 

gelegt (H. Conzelmann; E. Lohse; A. Vögtle; P. Hoffmann). c) Indem die beiden genannten 

Thesen abgelehnt werden, spricht man die Rede vom Menschensohn J. zu, mit unterschiedli-

chen Interpretationen, etwa als verhüllende Rede, mit der J. sich im Düngerkreis als der kom-

mende Menschensohn angekündigt habe (L. Goppelt). Als Gründe für die Nicht-Authentie der 

Verwendung des Menschensohn-Begriffs werden v. a. genannt, daß man nicht zw. ihm und 

einem angekündigten Menschensohn differenzieren dürfe, daß er nicht von seiner beim Ge-

richt erfolgenden Erschei-[334]nung als Menschensohn gesprochen habe, daß Reich-Gottes- 

und Menschensohn-Logien in der synopt. Tradition unvereint nebeneinander liegen würden 

und gemäß ihrem Ursprung Unvereinbares bezeichneten. Die oben angeführten Besonderhei-

ten der Menschensohn-Überlieferung – ihre unpersönliche Form, ihr ausschließliches Er-

scheinen in J.-Worten – findet aber eine befriedigende Erklärung am ehesten in der Rückfüh-

rung auf ihn. Dabei ist damit zu rechnen, daß er vom kommenden Menschensohn sprach. Lk 

12,8 ist ein Schlüsselwort. Der Versuch, par. Mt 10,32f – hier ist das Menschensohn-Prädikat 

durch die 1. Person Sg. ersetzt–als die ursprünglichere Version zu betrachten (P. Hoffmann), 

übersieht die parallelisierende Gestaltung bei Mt, die für dessen Sprechweise charakteristisch 

ist. Man hat das Verhältnis Jesu zum Menschensohn, Lk 12,8 entsprechend, als soteriologi-

sche Identität bezeichnet (H. E. Tödt). Damit ist die enge Verflechtung von gegenwärtigem 

Bekenntnis zu J. und zukünftigem Bekenntnis des Menschensohnes zum J.-Bekenner gemeint, 

wobei die erste ausschlaggebend und damit angezeigt ist, daß der Menschensohn hinter den 

irdischen J. zurücktritt. Warum J. diese rätselvolle Sprechweise wählte, kann nur vermutet 

werden. Wollte er zu verstehen geben, daß die Menschensohn-Erwartung in seiner Predigt 

geborgen ist? Sieht er sich in einem noch weiter reichenden Verhältnis zu diesem Menschen-

sohn? Dem der Identität? Jedenfalls paßt es zu seiner Verkündigung, daß er in bezug auf die 

Realisierung des Jenseitig-Endzeitlichen detaillierte Auskünfte vorenthält. Daß Menschen-

sohn- und Basileia-Erwartung vereinbar sind, zeigen sowohl bereits Dan 7,13f als auch struk-

turelle Übereinstimmungen. So sind mit beiden Traditionen die Themen von Umkehr und 

Gericht verknüpft. 4. Es fällt auf, daß die in überlieferten J.-Gebeten verwendete Gebetsanre-

de »Vater, mein Vater« lautet (Mt 11,25f par. 26,39.42 Lk 23,46). Auch sonst wird zw. »mei-

nem Vater« – so im Blick auf J. – und »eurem Vater« – so im Blick auf die Jünger – differen-

ziert (vgl. Mt 7,21 8,32f 16,17 18,19 u. ö. mit Mt 5,16.45.48 6,5.8.14 u. ö.). Im AT und Juden-

tum ist die Gebetsanrede »Vater« selten (im kollektiven Sinn im gr. Text von Sir 23,1.4 Tob 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 13 12.03.2023 

13,4). Aufmerksamkeit verdient die aram. Version »Abba« des J.-Gebetes in Getsemani (Mk 

14,36). Der Befund deutet ein bes. persönliches Gottesverhältnis an. 

Jesu Sendungsautorität erweist sich letztlich als unableitbar. Dies mag es veranlaßt haben, daß 

in der nachösterlichen Situation eine Fülle von christologischen Hoheitsprädikaten auf ihn 

angewandt wird. Wahrscheinlich kommt das Messiasprädikat seiner Sendungsautorität am 

nächsten. Dabei sind zwei wesentliche Veränderungen zu bedenken. Er rettet sein Volk durch 

seinen Tod am Kreuz, nicht durch einen äußeren Sieg über seine Feinde. Und es verbindet ihn 

mit Gott das Band einmaliger Sohnschaft. 

VIII. Der letzte Jerusalem-Aufenthalt und der Prozeß 

1. Der in Jerusalem sich zuspitzende Konflikt hat seine Vorgeschichte. In seiner Kritik der 

Tora-Praxis, in seinem Umgang mit Zöllnern und Sündern mußte J. den jüd. Autoritäten als 

verdächtig erschienen sein, schon während seines Wirkens in Galiläa. Der Konflikt ist primär 

religiös bedingt, konnte aber leicht eine politische Dimension gewinnen im Zusammenhang 

mit dem von ihm erhobenen Anspruch. Auch mußte die Tatsache, daß J. immer wieder von 

großen Volksscharen umgeben war, das Mißtrauen der Mächtigen erregen (P. [335] Winter). 

In den Prozeßberichten treten die sadduzäisch gesinnten Hohenpriester, insbesondere der am-

tierende Josef Kajaphas, die die staatliche Ordnung zu gewährleisten hatten und diese vorab 

im Tempel und seinem Kult gegeben sahen, in den Vordergrund. Das trifft mit den histori-

schen Gegebenheiten überein. 

2. Auf seinem Zug nach Jerusalem wird J. vor der Stadt von galiläischen Festpilgern jubelnd 

begrüßt. Sein Einschreiten gegen den im Vorhof der Heiden abgehaltenen Tempelmarkt, viel-

leicht urspr. auf Geldwechsler und Taubenverkäufer beschränkt (vgl. Mk 11,15b; Joh 2,13ff 

gestaltet dramatisch aus), richtet sich letztlich gegen die Tempelhierarchen und war von J. 

wahrscheinlich als Appell zur Umkehr angesichts der kommenden Gottesherrschaft gedacht. 

Dieser Tempelprotest, der nicht auf eine Abschaffung des Kultes zielte, dürfte den unmittelba-

ren Anlaß zum Vorgehen der Behörde gegen J. geliefert haben. 

In der letzten Nacht feierte J. mit seinen Jüngern ein festliches Mahl. Die Zeitangaben in den 

Evv divergieren. Während es nach Mk 14,12 parr. ein Paschamahl war, fand es nach Joh 13,1 

vor dem Pascha statt (vgl. 18,28 19,14). Die Divergenz läßt sich nicht mit Hilfe des Qumran-

Kalenders ausgleichen, nach dem sich J. im Gegensatz zum Tempel gerichtet habe (A. Jau-

bert; E. Ruckstuhl). Obwohl strittig, dürfte die synopt. Chronologie zu bevorzugen sein, denn 

das Mahl findet in Jerusalem nach Sonnenuntergang statt (Mk 14,17). Auch verläßt J. in der 

Nacht nicht das Stadtgebiet – Getsemani wurde zu diesem gerechnet – und geht nicht nach 

Betanien, wo er während seines letzten Jerusalem-Aufenthaltes zu nächtigen pflegte (Mk 

11,11). Dies alles entspricht den Paschavorschriften. Joh könnte aus theologischen Gründen 

geändert haben: J., das wahre Paschalamm, stirbt in der Stunde der Schlachtung der Pascha-

lämmer. Das letzte Mahl ist von der Todesgewißheit Jesu überschattet (Mk 14,25 parr.). Er 

reicht den Jüngern eine bes. Gabe mit Brot und Wein in Verbindung mit Tischeulogie und 

Danksagegebet. Die Rekonstruktion der Begleitworte ist schwierig. Doch ist es angesichts der 

Todesgewißheit zu erwarten, daß er über das Wort der persönlichen Zuversicht hinaus ein 

Wort sagte über das von ihm in Israel verkündete Heil und daß er auch als ein am Ende in 

Israel Gescheiterter seinen Tod in Beziehung setzte zu diesem Heil. 

3. Die Verhaftung Jesu erfolgte in der Nacht auf dem Ölberg. Sie wurde veranlaßt vom Ho-

henpriester. Die Jünger ergriff man nicht. Die Beteiligung der jüd. Seite wurde gelegentlich in 

Frage gestellt mit der Behauptung, daß das Synhedrion die potestas gladii besessen habe und 

infolgedessen bei einer Beteiligung die Hinrichtung Jesu selbst vollzogen hätte. Doch ist 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 14 12.03.2023 

rechtshistorisch davon auszugehen, daß der aus dem ritterlichen Stand genommene Präfekt 

einer kaiserlichen Provinz, die zudem als aufsässig galt, ausschließlich mit der Durchführung 

der Kapitalgerichtsbarkeit ausgestattet war. Die Verhandlung Jesu vor dem Hohenpriester 

dürfte keine Vollversammlung des Synhedrions gewesen sein, sondern nur vor maßgeblichen 

Mitgliedern stattgefunden haben. Sie ist als eine Art Voruntersuchung anzusehen, in der man 

Anklagepunkte für den röm. Prozeß einsammelte. Darum endete sie auch nicht mit einem of-

fiziellen Todesurteil, zu dem das Gremium nicht befugt gewesen sein dürfte. Mk 15,1 verdient 

Vertrauen. Weil J. sich am Tempel vergangen hatte, war ein gemeinsames Vorgehen der jüd. 

und röm. Seite möglich. Die Römer schützten den Tempel und ahndeten Verge-[336]hen ge-

gen diesen. Mk 14,58 parr. hat eine entsprechende Erinnerung aufbewahrt. 

Man könnte aber fragen, ob Pilatus aufgrund seiner Koerzitiansgewalt J. hinrichten ließ oder 

ob er einen förmlichen Prozeß anstrengte. Doch spricht das meiste für die zweite Möglichkeit: 

das Auftreten der Hohenpriester als Ankläger, die vorausgegangene jüd. Verhandlung. Auch 

ist die Form des röm. Statthalterprozesses, der aus der Anklageerhebung und dem Verhör des 

Angeklagten durch den Statthalter bestand, erkennbar. Das Urteil des Pilatus basierte auf ei-

nem politischen Vorwurf. Alle uns bekannten Verurteilungen zum Kreuzestod in Judäa durch 

die Römer sind politisch motiviert. Auch der historisch ernstzunehmende Kreuzestitel »der 

König der Juden« (Mk 15,26) weist in diese Richtung. Man machte J. den Vorwurf des cri-

men laesae majestatis populi Romani bzw. der perduellio. Beides sind dehnbare Rechtsbegrif-

fe und heben ab auf schwere Schädigung des Ansehens der Römer bzw. des Landfriedens. 

4. J. wurde unmittelbar nach der Verurteilung hingerichtet. Der Hinrichtung ging die Geiße-

lung voraus (Mk 15,15). Zeuge des Kreuzesweges wurde Simon von Zyrene, der wahrschein-

lich später Christ wurde (Mk 15,21 parr.). Zeugen der Kreuzigung wurden verschiedene Jün-

gerinnen, an der Spitze Maria von Magdala (Mk 15,40f parr.). Der Ort der Hinrichtung ist 

Golgota, im NO der Stadt, unweit des (Gennat?)-Tores gelegen. J. starb mit zwei Verbrechern 

den Kreuzestod, den Cicero »die grausamste und fürchterlichste Todesstrafe« (pro Rabirio 

5,16) nennt und die den Peregrinen vorbehalten war. Nach Mk 15,42-46 hat Josef von Ari-

matäa J. bestattet. Der Bericht verdient Vertrauen, wenn man davon ausgeht, daß Josef kein 

Jünger Jesu war, sondern als frommer Jude handelte, möglicherweise eingedenk der Weisung 

von Dtn 21,23. Handelte er im Auftrag der Juden? Wurde er später Christ? Die Bestattung 

Jesu wurde in Eile vollzogen und war keine ehrenhafte (R. E. Brown). 

IX. Die Chronologie 

Für die Berechnung einer absoluten Chronologie des Lebens Jesu haben wir zwei Anhalts-

punkte: Nach Lk 1,5 Mt 2 wurde J. z. Z. der Regierung Herodes d. Gr. geboren. Da dieser im 

Jahr 4 vC starb, gilt dieses als terminus ad quem. Dionysius Exiguus, der im 6. Jh. die Jahre 

nach Christus berechnete, hat sich um ein paar Jahre verrechnet. Nach Lk 3,1 trat Johannes 

der Täufer – und dementsprechend J. – im 15. Jahr der Regierung des Kaisers Tiberius auf. 

Das 1. Regierungsjahr reicht nach der vorzuziehenden syr. Zählweise vom 1. Oktober 27-1. 

Oktober 28. Jesu öffentliches Wirken umfaßte vermutlich höchstens 3 Jahre. Berechnungen 

des Todesjahres aufgrund der Überlegung, in welchem Jahr das Paschafest (15. Nisan) auf 

einen Freitag fiel, sind unsicher, weil man im Judentum den Neumond nach dem Augenschein 

feststellte und Verrechnungen um einen Tag leicht geschehen konnten. J. dürfte in der Mitte 

seines vierten Lebensjahrzehnts gestorben sein. 

Literatur 

Allgemein: M. Dibelius, Jesus, B 21949. R. Bultmann, Jesus, T 1958. N. Perrin, Rediscover-

ing the Teaching of Jesus, L 1967. D. Flussner, Jesus, H 1968. E. Schweizer, Jesus Christus 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 15 12.03.2023 

im vielstimmigen Zeugnis des NT, M 1968. H. Braun, Jesus, S 1969. H.C. Kee, Jesus in His-

tory, NY 1970. J. Roloff, Das Kerygma und der historische Jesus, G 1970. G. Baumbach, Je-

sus im Lichte der jüdischen Gruppenbildung, B 1971. C. H. Dodd, The Founder of Christiani-

ty, L 1971. E. Trocme, Jésus de Nazareth vu par les temoins de sa vie, P 1971. J. Blank, Jesus 

von Nazareth, F 1972. K. Schubert, Jesus im Lichte der Religionsgeschichte des Judentums, 

W 1973. G. Vernes, Jesus the Jew, L 1973. P. Fiedler, Jesus und die Sünder, Fr 1976. H. Le-

roy, Jesus, EdF 95, 1978 (21989). T. [337] Holtz, Jesus von Nazareth, B 1979. R. Riesner, 

Jesus als Lehrer, W UNT 11/7, 21984 (31988). W. G. Kümmel, Dreißig Jahre Jesusforschung, 

Königstein 1984. G. Bornkamm, Jesus von Nazareth, S 141988. J. Gnilka, Jesus von Nazaret – 

Botschaft und Geschichte, F 21991. 

Zu (I): S. Pines, An Arab Version of the Testimonium Flavianum and ins Implications, 31971. 

J. Maier, Jesus von Nazareth in der talmudischen Überlieferung, Da 1978. 

Zu (II): J. A. Fitzmyer, Die Wahrheit der Evangelien, S 1965. U. Wilckens, Jesusüberliefe-

rung und Christuskerygma, ThViat 10, 1966, 310-330. G. Schille, ThLZ 93, 1968, 418-488. 

G. Strecker, EvTh 29, 1969, 453-476. M. Hengel, ThQ 151, 1971, 323-336. S. Schulz, Die 

neue Frage nach dem historischen Jesus, NT und Geschichte, Fs O. Cullmann, Z 1972, 33-42. 

J. Roloff, ThLZ 98, 1973, 561-572. K. Kertelge (Hg.), Rückfrage nach Jesus, F 1974.J. Blank, 

ThQ 158, 1978, 163-177. T. Holtz, ThLZ 104, 1979, 1-12. R. und W. Feneberg, Das Leben 

Jesu im Evangelium, F 1980. E.P. Sanders, Jesus and Judaism, L 1985. 

Zu (III): J. Gnilka, RdQ 3, 1961, 185-207. J. Pryke, RdQ 4, 1964, 483-496. R. Schütz, Johan-

nes der Täufer, Z 1967. W Wink, John the Baptist and the Gospel Tradition, C 1968. J. Be-

cker, Johannes der Täufer und Jesus von Nazaret, N 1972. M. S. Enslin, ZNW 66, 1975, 1-18. 

H. Merklein, BZ 25, 1981, 29-46. G. Lindeskog, ASTI 12, 1983, 55-83. 

Zu (IV): F. Fenner, Die Krankheit im NT, Lp 1930. J. Héring, Le Royaume de Dieu et sa ve-

nue, P 1937. O. Cullmann, Königsherrschaft Christi und Kirche im NT, Zo 21946. E. Schwei-

zer, ThZ 4, 1948, 469-471. R. Morgenthaler, Kommendes Reich, Z 1952. M. Buber, König-

tum Gottes, Hei 31956. J. Bonsirven, Le Règne de Dieu, P 1957. E. Lohmeyer, Das Vate-

runser, G 51962. R. Schnackenburg, Gottes Herrschaft und Reich, F 31963. H. van der Loos, 

The Miracles of Jesus, Ld 1965. H.-W. Kuhn, Enderwartung und gegenwärtiges Heil, G 1966. 

R.H. Fuller, Die Wunder Jesu in Exegese und Verkündigung, D 1967. K. Kertelge, Die Wun-

der Jesu im Markusevangelium, M 1979. R. Pesch, Jesu ureigne Taten?, F 1970. H. Thyen, 

Studien zur Sündenvergebung, G 1970. A. Kretzer, Die Herrschaft der Himmel und die Söhne 

des Reiches, S 1971. A. Weiser, Die Knechtsgleichnisse der synoptischen Tradition, M 1971. 

O. Bücher, Christus Exorcista, S 1972. S. v. Tilborg, NT 4, 1972, 94-103. D.-A. Koch, Die 

Bedeutung der Wundererzählungen für die Christologie des Markusevangeliums, B 1975. N. 

Perrin, Jesus and the Language of the Kingdom, L 1976. O. Betz-W. Grimm, Wesen und 

Wirklichkeit der Wunder Jesu, Bern 1977. U. B. Müller, ZThK 74, 1977, 416-448. H. Weder, 

Die Gleichnisse Jesu als Metaphern, G 1978. U. Busse, Die Wunder des Propheten Jesus, S 
21979.J. Gray, The Biblical Doctrine of the Reign of God, E 1979. A. M. Hunter, Christ and 

the Kingdom, E 1980. J. Schlosser, Le règne de Dieu dans les dits de Jesus, P 1980. M. Traut-

mann, Zeichenhafte Handlungen Jesu, fzb 37, 1980. H. Schürmann, Das Gebet des Herrn, Lp 
61981. J. A. Baird, Rediscovering the Power of the Gospels, Wooster 1982. J. M. McDermott, 

BZ 28, 1984, 230-240. F. Hahn, ZNW 76, 1985, 149-169. W. Harnisch, Gleichniserzählungen 

Jesu, G 1985. U. Wegner, Der Hauptmann von Kafarnaum, T 1985. H. J. Klauck, Allegorie 

und Allegorese in synoptischen Gleichnissen, Ms 21986. M. Reiser, Die Gerichtspredigt Jesu, 

Ms 1990. B. Heininger, Metaphorik, Erzählstruktur und szenisch-dramatische Gestaltung in 

den Sondergutgleichnissen bei Lukas, Ms 1991. 



Gnilka - Jesus Christus (NBL) 16 12.03.2023 

Zu (V): A. Oepke, Nachfolge und Nachahmung Christi im NT, AELKZ 71, 1938, 850-

857.866-872. A. Schulz, Nachfolgen und Nachahmen, M 1962. E Hahn, Das Verständnis der 

Mission im NT, N 1963. L.-E. Keck, ZNW 57, 1966, 54-78. H.D. Betz, Nachfolge und Nach-

ahmung Jesu Christi im NT T 1967. M. Hengel, Nachfolge und Charisma, B 1968. R. Pesch, 

ZNW 59, 1968, 40-56. H. Kasting, Die Anfänge der christlichen Mission, M 1969. G. 

Schmahl, Die Zwölf im Markusevangelium, Tr 1974. J.D. Kingsbury, JBL 98, 1979, 67-83. J. 

Gnilka, MThZ 38, 1987, 3-17. G. Claudel, La confession de Pierre, P 1988. 

Zu (VI): W. Zimmerli, EvTh 19, 1959, 90-97. W. Rordorf, Der Sonntag, Z 1962. H. Baltens-

weiler, Die Ehe im NT, Z 1967. H. Greeven, NTS 15, 1968/69, 365-388. W. Paschen, Rein 

und unrein, M 1970. C. H. Gibbin, CBQ 33, 1971, 510-527. J. Eckert, MThZ 24, 1973, 301-

325. M. Hengel, Eigentum und Reichtum in der frühen Kirche, S 1973. H. Hübner, Das Ge-

setz in der synoptischen Tradition, Witten 1973. P. Hoffmann-V. Eid, Jesus von Nazareth und 

eine christliche Moral, F 1975. J. P. Meier, Law and History in Matthew's Gospel, R 1976. G. 

Strecker, ZNW 69, 1978, 36-72. H. Bald, Eschatologie oder theozentrische Ethik?, VF 1979, 

35-52. J. Piper, »Love your Enemies«, C 1979. I. Broer, Freiheit vom Gesetz und Radikalisie-

rung des Gesetzes, S 1980. J. Becker, ZEE 25, 1981, 5-18. G. Lohfink, ThQ 162, 1982, 236-

2S3. W. Schrage, Ethik des NT, G 1982. A. Vögtle, Was ist Frieden?, F 1983. K. Kertelge 

(Hg.), Ethik im NT, F 1984. R. Schnackenburg, Die sittliche Botschaft des NT I, F 1986. J. 

Schlosser, Le Dieu de Jesus, P 1987. H.-W. Kuhn, Das Liebesgebot Jesu, Fs J. Gnilka, F 

1989, 99-109. 

Zu (VII): H. E. Tödt, Der Menschensohn in der synoptischen Überlieferung, Gü 1959. F. 

Christ, Jesus Sophia, Z 1970. U. B. Müller, Messias und Menschensohn in jüdischen Apoka-

lypsen und in der Offenbarung des Johannes, Gü 1972. K. Müller, BZ 16, 1972, 161-187; 17, 

1973, 52-66. M. Hengel, Der Sohn Gottes, T 1975. P M. Casey, Son of Man, L 1979. A.J. B. 

Higgins, The Son of Man in the Teaching of Jesus, C 1980. H. Hübner, KuD 27, 1981, 217-

240. K. W. Träger, Kairos 24, 1982, 100-109. A. Vögtle, Offenbarungsgeschehen und Wir-

kungsgeschichte, F 1985, 50-69. 

Zu (VIII): J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, G 31960. P. Winter, On the [338] Trial of 

Jesus, B 1961. E. Ruckstuhl, Die Chronologie des Letzten Mahles und des Leidens Jesu, Ei 

1963. V. Eppstein, ZNW 65, 1964, 42-58. A. Finkel, The Pharisees and the Teacher of Naza-

reth, Ld 1964. E Hahn, EvTh 27, 1967, 337-374. H. Merkel, NTS 14, 1967/68, 194-208. J. 

Blinzler, Der Prozeß Jesu, Rg 41969. E. Linnemann, Studien zur Passionsgeschichte, G 1970. 

E. Bammel (Hg.), The Trial of Jesus, L 1971. I. Broer, Die Urgemeinde und das Grab Jesu, M 

1972. D. R. Catchpole, The Trial of Jesus, Ld 1972. H. Patsch, Abendmahl und historischer 

Jesus, S 1972. D. Dormeyer, Die Passion Jesu als Verhaltensmodell, Ms 1974. H.-W. Kuhn, 

ZThK 72, 1975, 1-46. H. Schürmann, Jesu ureigener Tod, F 1975. H. Cohn, The Trial and 

Death of Jesus, NY 1977. M. Hengel, Crucifixion in the Ancient World and the Folly of the 

Message of the Cross, L 1977. H. Merklein, BZ 21, 1977, 88-101.235-244. J. H. Marshall, 

Last Supper and Lord’s Supper, Exeter 1980. A. Strobel, Die Stunde der Wahrheit, T 1980. C. 

Paulus, ZSRG 102, 1985, 437-445. R.E. Brown, CBQ 50, 1988, 233-245. K. Kertelge (Hg.), 

Der Prozeß gegen Jesus, F 21989. 

Zu (IX): C. Cichorius, ZNW 22, 1923, 16-20. W. Hinz, ZDMG 139, 1989, 301-309. 

Quelle: M. Görg/B. Lang (Hg.), Neues Bibellexikon 2, Zürich 1995, 320-338. 


