Rechtfertigung und Recht (1938)
Von Karl Barth

Die Uberschrift ,,Rechtfertigung und Recht” hat die Bedeutung eines Stich- und Merkwortes
fur die in diesen zwei Worten nur angedeutete Frage, mit der ich mich in dieser Arbeit be-
schaftigen mochte.

Die Frage lautet zunéchst: Gibt es eine Beziehung zwischen der Wirklichkeit der von Gott in
Jesus Christus ein fiir allemal vollzogenen Rechtfertigung des Siinders allein durch den Glau-
ben und dem Problem des menschlichen Rechtes: eine innere, eine notwendige, eine solche
Beziehung, durch die mit der géttlichen Rechtfertigung auch das menschliche Recht in irgend
einem Sinn zum Gegenstand des christlichen Glaubens und der christlichen Verantwortung
und damit auch des christlichen Bekenntnisses wird? Aber wir kdnnen offenbar dasselbe so-
fort auch unter Einsetzung anderer Begriffe fragen: Gehort das Problem der Ordnung, die
nicht mehr oder noch nicht die des Reiches Gottes, das Problem des Friedens, der nicht mehr
oder noch nicht der ewige Gottesfriede, das Problem der Freiheit, die nicht mehr oder noch
nicht die Freiheit der Kinder Gottes ist — gehort das Alles mit hinein in den Bereich der
Wirklichkeit der neuen Zeugung der Menschen durch Gottes Wort, in die Wirklichkeit seiner
Heiligung durch den Geist? Gibt es bei aller Verschiedenheit in irgend einer inneren und not-
wendigen Zugehorigkeit neben dem etwa Jak. 1, 27 bezeichneten Gottesdienst der christlichen
Existenz und aufler und neben dem, was wir als den ,,Gottesdienst” der Gemeinde als solchen
zu bezeichnen pflegen, auch so etwas wie einen politischen Gottesdienst, d. h. nun eben einen
Dienst Gottes, der, allgemein gesagt, in der Auseinandersetzung mit allen jenen Problemen
oder, in Wiederaufnahme unseres Stichwortes gesagt, in irgend einer Anerkennung, Forde-
rung, Verteidigung, Verbreitung menschlichen Rechtes nicht trotz, sondern gerade wegen der
gottlichen Rechtfertigung bestehen wirde? In welchem Sinn kann und darf und muf3 man mit
Zwingli unterscheidend, [14] aber doch auch verbindend in einem Atemzug ,,von géttlicher
und menschlicher Gerechtigkeit” reden?

Man bemerke: das Interesse dieser Frage fangt dort an, wo das Interesse der reformatorischen
Bekenntnisschriften und Uberhaupt der reformatorischen Theologie aufhérte oder doch er-
lahmtel!. DaR es Beides gebe: die gottliche Rechtfertigung und das menschliche Recht, die
Verkindigung Jesu Christi, den Glauben an ihn und das Amt und die Autoritét der Obrigkeit,
den Auftrag der Kirche und den Auftrag des Staates, das verborgene Leben des Christen in
Gott und nun doch auch seine Biirgerpflicht — das haben uns die Reformatoren allerdings
sehr kraftig eingescharft. Und sie haben sich auch groRRe Miihe gegeben, klar zu machen, dal
Beides einander nicht widerspreche, wie Beides vielmehr sehr wohl nebeneinander bestehen
und gelten kénne. Es ist aber mit Handen zu greifen, daf sie uns hier — Luther in seiner
Schrift ,,Von weltlicher Obrigkeit” von 1523 und Calvin in dem magistralen SchluSkapitel
seiner Institutio nicht ausgeschlossen — etwas schuldig geblieben sind. Wir sollten doch of-
fenbar nicht nur wissen, dal3 und inwiefern Beides einander nicht widerspricht, sondern zuerst
und vor Allem: dal? und inwiefern denn Beides zusammengehort. Auf diese Frage, auf die
Frage nach dem Zusammenhang dessen, was sie hier — und gerade hier mit hochstem pole-
mischen Nachdruck — bekannten, mit der sonst streng genug als solche geltend gemachten
Mitte ihrer christlichen Botschaft bekommt man bei den Reformatoren keine oder in Form
durftigster Andeutung nur sehr unbefriedigende Antwort. Wie man sich auch zu dem Inhalt
jenes letzten Institutio-Kapitels De politica administratione stellen mége (und wir haben An-
lal3, uns auch zu ihm an sich sehr positiv zu stellen), das ist sicher, daf} man bei seiner Lektire

Lvgl. dazu die instruktive Zusammenstellung von H. Obendiek: Die Obrigkeit nach dem Bekenntnis der refor-
mierten Kirche, Miinchen 1936.

Barth - Rechtfertigung und Recht 1 22.03.2023


https://search-1alexanderstreet-1com-10p7zj91l056d.zugang.nationallizenzen.de/view/work/bibliographic_entity%7Cbibliographic_details%7C1926101#fn_1

an die fruheren Teile des Werkes, insbesondere an das zweite und dritte Buch und deren Kar-
dinalaussagen uber Jesus Christus, den Heiligen Geist, die Stinde und die Gnade, den Glauben
und die Bul3e nur wie an ein dem Reisenden auf einmal in merkwurdige Ferne gerticktes ande-
res Land zurlickdenken kann. Denn darlber, inwiefern nun wirklich auch die politica admi-
nistratio nach dem Titel [15] des vierten Buches zu den externis mediis vel adminiculis ge-
hort, quibus Deus in Christi societatem nos invitat et in ea retinet, dariiber wird man in diesem
Kapitel bei allem Reichtum, den es sonst enthélt, nur bescheidenste Belehrung finden. So
steht es aber auch mit den entsprechenden Darlegungen Luthers und Zwinglis und so mit de-
nen der lutherischen und reformierten Bekenntnisschriften. DaR Obrigkeit und Gesetz auf ei-
ner besonderen ordinatio der géttlichen VVorsehung beruhe, nétig um der noch nicht Gberwun-
denen Siinde willen, dienlich dazu, die Menschheit vor deren greifbarsten AuBerungen und
Folgen einigermalien zu schiitzen und darum von ihr in Dankbarkeit und Ehrfurcht anzuneh-
men — das sind gewil3 richtige und biblische Gedanken, das gentigt aber nicht, um die Bezie-
hung sichtbar zu machen, in der diese Sache mit der anderen steht, die die Reformation im Ub-
rigen als die entscheidende und letztlich alleinige Sache des Glaubens und des Bekenntnisses
geltend gemacht hat. Was meint Calvin, wenn er einerseits versichert, spirituale Christi reg-
num et civilem ordinationem res esse plurimum sepositas?, um dann andererseits doch zwei-
mal® die Stelle Ps. 2, 10 f. auf die Unterordnung aller irdischen Machthaber unter Christus zu
deuten und um das ideale Ergebnis jener géttlichen ordinatio dann doch als die politia christi-
ana zu bezeichnen*? Inwiefern christiana? Was hat Christus mit dieser Sache zu tun? fragen
wir und werden mit dieser Frage wirklich ohne Antwort stehen gelassen, als ob ein besonde-
res Walten einer allgemeinen, gewissermalRen anonymen Vorsehung hier doch das letzte Wort
ware. Und wenn wir bei Zwingli® den starken Satz lesen, die weltliche Gewalt habe , Kraft
und Befestigung aus der Lehre und Tat Christi”, so lautet die Erklérung dieses Satzes enttdu-
schenderweise doch nur dahin, da Christus nach Matth. 22, 21 geboten habe, dem Kaiser zu
geben, was des Kaisers, Gott, was Gottes ist, und dal er das durch die Leistung des Didrach-
mon (Matth. 17, 24 f.) selber bestatigt habe. Das ist wieder an sich ganz richtig®; aber, so be-
ziehungslos gesagt, ist das trotz der Anrufung der Evangelientexte keine evangelische, son-
dern eine gesetzliche Begriindung. [16]

Man wird diese Liicke in der Unterweisung, die wir von den Vétern unserer Kirche empfan-
gen haben, den Mangel an einer evangelischen und das heif3t im strengen Sinn: christologi-
schen Begriindung dieses Teils ihres Bekenntnisses weder ibersehen noch leicht nehmen kon-
nen. Dal} sie auch hier nur biblisches Gut zur Darstellung bringen wollten, kann natirlich
keine Frage sein. Wohl aber besteht die Frage: ob und inwiefern sie bei der Einflhrung dieses
biblischen Gutes in ihr Bekenntnis der Richtschnur folgten, an die sie sich sonst fiir gebunden
hielten, ob sie ndmlich auch das Recht auf die Rechtfertigung, auch die politische Gewalt auf
die Gewalt Christi begriindet oder ob sie hier nicht heimlich auf einem anderen Grund gebaut
und damit dann trotz alles scheinbaren Biblizismus jenes biblische Gut doch nicht wirklich
zur Darstellung gebracht haben? Man bedenke, was geschehen muf3te, wenn dem so war: war
der Gedanke des menschlichen Rechtes der Erkenntnis der géttlichen Rechtfertigung bloB an-
geklebt, statt sachlich mit ihr verbunden, dann mufite es einerseits moglich sein, die Erkennt-
nis der gottlichen Rechtfertigung von dem fremden Zusatz gewissermafen zu reinigen und auf
sie eine sehr spirituale Botschaft und Kirche zu begriinden, die in groRer Innerlichkeit Alles
von Gott und von Gott Alles zu erwarten vorgab, und die dieses ,,Alles” nun doch faktisch be-
stritt, indem sie zu det ganzen Welt des menschlichen Fragens nach Recht und Unrecht vor
lauter Reich Gottes, Stindenvergebung und Heiligung keinen Zugang mehr suchte und fand.

2 Inst. 1V 20, 1.

%ib. 20, 5 u. 29.

4ib. 20, 14.

5 SchluRreden, Art. 35.

& Matth. 17 gehort zwar, weil es um eine Tempelsteuer gehe, nicht hieher!

Barth - Rechtfertigung und Recht 2 22.03.2023



Und es muRte dann andererseits moglich sein, die Frage nach dem menschlichen Recht mit
festem Griff, vielleicht immer noch unter Berufung auf die allgemeine géttliche VVorsehung,
aber nun gelost aus dem reformatorischen Nebeneinander von Recht und Rechtfertigung selb-
sténdig in die Hand zu nehmen und eine sékulare Botschaft und Kirche des Menschenrechts
zu bauen, bei dessen emphatischer Zuriickfiihrung auf ,,Gott” es doch nicht verborgen bleiben
konnte, dalR damit der, der der Vater Jesu Christi ist, dal’ also seine Gerechtigkeit mit dem
proklamierten Menschenrecht auf keinen Fall gemeint sein konne. Diese beiden Mdéglichkei-
ten und damit die pietistische Unfruchtbarkeit auf der einen, die aufklarerische auf der andern
Seite sind bekanntlich seit der Reformation in vielen Spielarten Wirklichkeit geworden. Man
wird aber nicht gut leugnen kénnen, [17] daR zwischen dieser Tatsache und jener Liicke in der
reformatorischen Unterweisung ein Zusammenhang besteht. Und nun stehen wir heute in ei-
ner Zeit, in der einerseits auf dem Boden der Kirche die Frage nach der géttlichen Rechtferti-
gung und andererseits im politischen Leben die Frage nach dem menschlichen Recht in je
ganz neuer Eigenart und Schérfe erwacht sind und hier wie dort auf heute noch untibersehbare
Entwicklungen hinzudradngen scheinen. Es liegt nahe, sich heute dessen wieder zu erinnern,
dal3 beide, Rechtfertigung und Recht, oder: das Reich Christi und die anderen Reiche, oder:
die Kirche und der Staat im reformatorischen Bekenntnis einst nebeneinander gestanden, dal
die Reformatoren unter einem Gottesdienst im Geist und in der Wahrheit ein Leben in diesem
und in jenem Bereich verstanden haben. Aber wenn es heute nicht alsbald aufs Neue zu jenen
unfruchtbaren und gefahrlichen Scheidungen kommen soll, dann geniigt es heute nicht, sich
der Reformation zu erinnern, die Formeln, in denen sie die beiden Bereiche nebeneinanderge-
stellt hat, zu wiederholen, ,,die reformierte Staatsauffassung” und dergleichen noch und noch
einmal mit mehr oder weniger historischer Treue und nachempfindendem Pathos zu rezitie-
ren, als ware jene Liicke nicht vorhanden, als triige die reformatorische Lehre mit jener Liicke
die Versuchung zu jenen Scheidungen nicht in sich. Wenn die eigentumliche Dynamik unse-
rer Zeit uns zum Heil und nicht zum Unheil werden soll, dann muf die eingangs formulierte
Frage gestellt werden: die Frage nach dem sachlichen und also inneren und notwendigen Zu-
sammenhang der beiden Bereiche.

Was hier vorgelegt wird, ist eine Studie und zwar eine biblische, genauer neutestamentliche
Studie zur Beantwortung dieser Frage. Die Problematik der reformatorischen Losung ist ja
entscheidend die Problematik des damals in dieser Sache mafgebenden Schriftbeweises. Sol-
len wir heute weiterkommen, so mussen wir auf alle Félle zunédchst auf die Schrift zuriickge-
hen. Dazu soll hier ein Teilversuch gemacht werden’. [18]

Ich beginne, indem ich als, soweit ich sehe, letzte wichtigere Kundgebung der in dieser Sache
zustandigen theologischen Fachwissenschaft in einigen Satzen das wiedergebe, was K. L.
Schmidt in seiner Basler Antrittsvorlesung vom 2. Dezember 1936 unter dem Titel ,,Das Ge-
geniiber von Kirche und Staat in der Gemeinde des Neuen Testamentes”® zu unserem Thema

7 Der Leser wird schon gut tun, zu beachten, daR in diesem Heft nur dies und nicht mehr als dies versucht wird:
auf exegetischem Weg zu einer besseren Sicht des Problems ,,Kirche und Staat” vorzusto3en. Es wiare m.E.
schon viel gewonnen, wenn Einige zugeben wiirden, daB dieser Versuch als solcher notwendig ist.

8 Theol. BI. 1937 Nr. 1. Nach AbschluR dieser Arbeit begegnete mir der Aufsatz von Gerhard Kittel, ,,Das Urteil
des neuen Testamentes iiber den Staat” (Zeitschr. f. Syst. Theol. 14. Jahrg. 1937, S. 651-680, erschienen im Juni
1938). Er bringt in der mich interessierenden Richtung nichts Neues. — S. 665 dieses Aufsatzes wird jemandem
gepredigt, seine Auslegung moge ,,sich ernsthaft priifen, ob sie noch ,Auslegung® ist, das heif3t, ob sie wirklich
allein die Ermittlung des im Text Gegebenen zum Ziel hat oder ob es ihr letztlich um eine — mag sein unbe-
wufte — Eintragung eigener Wiinsche sich handelt”. Nun, das ist eine Mahnung, die jedermann immer wieder
mit Nutzen héren kann. Nur da man solche, die hinsichtlich dessen, was sie heute gerade in dieser Sache sagen
miissen und nicht sagen dirfen, so sehr im Glashaufe sitzen, bitten darf, sich in der Apostrophierung anderer ei-
nige Zuriickhaltung aufzuerlegen. Was in dem erwéhnten Aufsatz selbst z.B. gleich S. 652f liber ,,Fremdstaat”
und ,,Volksstaat™ gesagt und nicht gesagt ist, diirfte mit den ,,Wiinschen” des Verfassers sowie mit denen gewis-
ser ,,Méchte und Gewalten” bestimmt in einigem Zusammenhang stehen.

Barth - Rechtfertigung und Recht 3 22.03.2023



herausgearbeitet hat: Die grundlegende Belehrung der Kirche tber ihr Verhaltnis zum Staat ist
,das grelle Bild der Hinrichtung Jesu Christi durch seine Behorde”. Was ist dieser Staat? Er
ist eine von jenen jederzeit von der Ddmonisierung, d. h. von der Selbstverabsolutierung be-
drohten Engelmichten (8€ovasion) dieses Aons. Was ist ihm gegeniiber die Kirche? Sie ist das
eigentliche moAitevpa des neuen Himmels und der neuen Erde, als solches jetzt und hier aller-
dings noch verborgen und also im Raume des Staates eine Fremdengemeinschaft (mapouia).
Aber die Solidaritat der Not und des Todes verbindet die Christen wie mit allen Menschen so
auch mit den Trégern der Staatsgewalt. Indem die Kirche lieber die Verfolgung durch die zum
,» Lier aus dem Abgrund” gewordene Staatsgewalt erduldet, als die Vergotterung des Césars
mitmacht, weil sie sich doch auch fir ihn verantwortlich und betétigt sie diese ihre Verant-
wortlichkeit, ihren ,,prophetischen Wéchterdienst”, zuhdchst und entscheidend, darin, daB sie
fiir ihn und seine Beamten unter allen Umstanden betet. — Schmidt’s Darstellung beschéftigt
sich ausdriicklich nur mit einem Ausschnitt des Problems ,,Kirche und Staat im Neuen Testa-
ment” und zwar mit der [19] unserer Frage scheinbar gerade entgegengesetzten Frage nach
dem ,,Gegentiiber” der beiden Bereiche. Es scheint mir wichtig, festzustellen, da3 auch bei die-
ser anderen Problemstellung bei Befragung des Neuen Testamentes eine ganze Reihe von Ge-
sichtspunkten unvermeidlich sichtbar wurde, die nun doch auch zur Beantwortung unserer
Frage nach dem positiven Zusammenhang der beiden Bereiche von héchster Bedeutsamkeit
sind, so sichtbar, daR ich mich im Folgenden einfach an diese Reihe halten kann. [20]

1. Das Gegentber von Kirche und Staat als solches

Auch ich halte es fiir richtig und wichtig, zunichst auf das ,,Gegeniiber” von Jesus und Pilatus
hinzuweisen. Die Reformation hat in ihrer Lehre von Kirche und Staat, soweit ich sehe, in den
ganzen doch ziemlich inhaltsreichen evangelischen Texten, die sich mit dieser Begegnung be-
schéftigen, nur an dem Wort Joh. 18, 36: ,,Mein Reich ist nicht von dieser Welt” Interesse ge-
nommen. Sie hétte es offenbar als eine Storung ihrer Gedanken uber den Kurfirsten von
Sachsen oder den Rat von Zurich und Genf empfunden, hétte sie sich dabei allzu intensiv ge-
rade an Pilatus erinnern lassen mussen. Aber ware hier nur Stérung zu erwarten gewesen und
nicht vielleicht gerade eine bessere Begriindung dessen, was sie in dieser Sache sagen wollte?
Hier ist jedenfalls Einiges nachzuholen®.

9 Gerade in dem hier Folgenden sind mir nun freilich die in einem ganz andern Zusammenhang angestellten Er-
wégungen Calvins tber das sub Pontio Pilato im Credo indirekt sehr aufschluBreich gewesen:

Pourquoy n'est il dict simplement en un mot qu'il est mort, mais est parlé de Ponce Pilate, soubz lequel il a souf-
fert?

Cela n'est pas seulement pour nous asseurer de la certitude de I'histoire: mais est aussi pour signifier, que sa mort
emporte condemnation.

Comment cela?

Il est mort, pour souffrir la peine qui nous estoit deue, et par ce moyen nous en delivrer. Or pource que nous es-
tions coulpables devant le jugement de Dieu comme mal-faicteurs: pour representer nostre personne, il a voulu
comparoistre devant le siege d'un iuge terrien, et estre condamné par la bouche d'iceluy: pour nous absoudre au
throne du luge celeste.

Neantmoins Pilate le prononce innocent et ainsi il ne le condamne pas, comme s'il en estoit digne (Matth. 27, 24;
Luc. 23, 14).

Il'y al'un et l'autre. C'est qu'il est iustifié par le temoignage du iuge, pour monstrer, qu'il ne souffre point pour ses
demerites, mais pour les nostres: et cependant est condamné solennellement par la sentence d'iceluy mesme, pour
denoter, qu'il est vrayment nostre pleige, recevant la condamnation pour nous afin de nous en acquiter.

C'est bien dit. Car s'il estoit pecheur, il ne seroit pas capable de souffrir la mort pour les autres: et neantmoins,
afin que sa condamnation nous soit delivrance, il faut qu'il soit reputé entre les iniques (Jes. 53, 12).

le I'entens ainsi.

(Catéchisme de I'Eglise de Geneve 1542, Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort re-
formierten Kirchen, Minchen1937 f, Heft 1, S. 9).

Barth - Rechtfertigung und Recht 4 22.03.2023



In der Tat: Der Staat in seiner Damonisierung und damit sein Charakter als Macht dieses
Aons auf der einen, die Heimatlosigkeit der Kirche in diesem Aon auf der anderen Seite —
das wird in dieser Begegnung ,,grell” genug sichtbar: Hitten die Archonten dieses Aons® die
Weisheit Gottes, die ,,wir”, die Apostel, reden zu den Vollkommenen, erkannt, ,,so hétten sie
den Herrn der Herrlichkeit nicht gekreuzigt”. Sie zeigten dort, daB sie sie nicht erkannt haben
(1. Kor. 2, 6 f.). — Aber die Belehrung tber die Diastase zwischen Kirche und Staat war und
ist nicht die einzige Belehrung, die die Gemeinde aus den mit der Begegnung von Jesus und
Pilatus beschaftigten Texten zu gewinnen hat.

Ich verweise zundchst auf Joh. 19, 11: Hier bestatigt Jesus dem Pilatus ausdrucklich, dal} er
¢€ovoia tiber ihn habe und zwar nicht eine zufillige, oder angemalte, sondern eine ihm ,,von
oben” gegebene!!. Und diese é£ovaia ist gar nicht etwa an sich und als solche eine Macht des
Bosen, der Feindschaft gegen Jesus und seinen Anspruch. Pilatus selbst hat die Sache in dem
vorangehenden v 10 dahin formuliert: ,,Ich habe Macht, dich frei zu sprechen und ich habe
Macht, dich zu kreuzigen”. Sie konnte als von Gott gegebene Macht und ohne diesen Charak-
ter zu verlieren, Jesus gegeniiber so und so gebraucht werden. Ware Jesus von Pilatus frei ge-
sprochen worden, dann hatte das zwar gewil3 nicht bedeutet: die Legitimierung [21] Jesu als
des Konigs, der dazu geboren und in die Welt gekommen ist, dal? er fur die Wahrheit zeuge
(Joh. 18, 37). Diese Legitimierung konnte und kann keines Pilatus Sache sein. Der Staat ist in
der Wahrheitsfrage neutral: ,,Was ist Wahrheit?” (Joh. 18, 38). Wohl aber hétte dies und also
die der Archonten dieses Aons als solchen mdgliche Erkenntnis der Weisheit Gottes (1. Kor.
2, 8) bedeutet: Jesu Legitimierung, den Anspruch, dieser Konig zu sein, mit lauter Stimme un-
ter den Menschen erheben zu durfen: die rechtliche Freigabe der Verkiindigung der Rechtfer-
tigung! Pilatus hat Jesus nicht freigesprochen. Er hat seine Macht dazu gebraucht, Jesus zu
kreuzigen. Jesus hat aber ausdricklich anerkannt, daf sie auch so die ihm von Gott gegebene
Macht sei. Unterwarf er sich damit nach der Meinung des Evangelisten dem Willen und
Spruch einer allgemeinen gottlichen Vorsehung? Oder war dem Evangelisten etwa das wich-
tig an diesem anderen Gebrauch, den Pilatus von seiner é€ovcio machte, dal3 er statt Recht zu
sprechen dem Unrecht im Gewande des Rechtes seinen Lauf lie3? War hier nur das oder doch
vorzugsweise das zu sehen und zu wirdigen, dal’ der Staat sich mit dieser Entscheidung ge-
gen die Kirche wendete? Nein, was jetzt, in diesem Gebrauch der é€ovcia des Staatsmannes
geschah, eben das war ja das einzig Mdgliche, was in Vollstreckung des gnadigen Willens des
Vaters Jesu Christi geschehen konnte! Eben indem er (immerhin im Gewande des Rechtes! in
Ausilibung der ihm von Gott gegebenen éZovoin) dem Unrecht seinen Lauf lie3, war er ja das
menschlich geschopfliche Werkzeug der durch diese Kreuzigung ein fur allemal zu vollzie-
henden Rechtfertigung des siindigen Menschen. Man bedenke die geradezu unibersehbare
Bedeutsamkeit des VVorganges im Lichte der paulinischen Botschaft: Indem Pilatus Jesus aus
den Handen der Juden entgegennimmt, um ihn geiReln und kreuzigen zu lassen, ist er sozusa-
gen der Mittelsmann, der ihn tbernimmt im Namen der Heidenschaft, die eben damit ihre So-
lidaritat mit der Suinde Israels offenbart, eben damit aber auch eintritt in die Gemeinschaft von
Israels VerheiBung. Was ware aller Rechtsschutz, den der Staat dort der Kirche gewahren
konnte und sollte, gewesen neben diesem Tun, in welchem er ja, menschlich gesehen, gera-
dezu zum Begrunder der Kirche wurde? Als welcher er sich denn auch [22] z. B. in dem
Zeugnis des Centurio unter dem Kreuz (Mk. 15, 39) allen anderen Bekenntnissen vorange-
hend, ausdriicklich bestétigt hat. Das ist eine Belehrung, die die Kirche aus dem Gegeniiber
von Jesus und Pilatus jedenfalls auch zu gewinnen hat: Gerade der ddmonisierte Staat kann
wohl das Bdse wollen, um dann doch in eminenter Weise das Gute tun zu mussen. Er kann

10 Archonten werden Rém. 13, 3 die Beamten des Staates genannt!

11 Es scheint mir angesichts dieser Stelle nicht gut moglich, so allgemein wie H. Schlier (Die Beurteilung des
Staates im Neuen Testament Z. d. Z. 1932 S. 312) es tut, zu sagen: ,,Der irdische Staat hat keine Moglichkeit,
iiber dieses Reich und seine Vertreter ein Urteil abzugeben”. Eben dazu ist er hier offenbar durch die Synagoge
des alten Bundes (im Sinne der Evangelien sicher non sine Deo) dringend genug aufgerufen.

Barth - Rechtfertigung und Recht 5 22.03.2023



seinem Dienst nicht entlaufen. Er entlauft ihm hier so wenig, wie er ihm nach Luk. 13, 1-5
entlaufen kann, wo derselbe Pilatus, zum Maorder an jenen Galildern geworden, in der glei-
chen Weise zum Instrument des Bul3rufes werden muf} wie der ebenso mdrderisch einstiir-
zende Turm von Siloah. Eben darum kann dem Staat seine Ehre nicht verloren gehen. Eben
darum muf seinen Vertretern nach dem Neuen Testament unter allen Umstanden Ehre erwie-
sen werden (R6m. 13, 8; 1. Petr. 2, 17).

In dieselbe Richtung weist bei den Synoptikern die Barabbas-Episode. Was tut denn Pilatus,
indem er den ,,beriichtigten” (Matth. 27, 16), den ,,wegen Aufruhrs und Totschlags ins Ge-
fangnis gesetzten” (Luk. 23, 25) Barabbas frei gibt, den von ihm selbst als unschuldig erkann-
ten Jesus aber preisgibt zur GeiRelung und Kreuzigung? Man wird doch bei aller Wunderlich-
keit dieser Justiz nicht Gbersehen diirfen: eben in diesem Tun des Staatsmannes konnte be-
stimmt keiner unter den ersten Lesern der Evangelien an etwas Anderes denken als an das Tun
Gottes, in welchem er ,,den, der von keiner Stinde wullte, fiir uns zur Stinde machte, damit wir
in ihm Gerechtigkeit Gottes wiirden” (2. Kor. 5, 21). Was tut hier der hochst ungerechte
menschliche Richter? Er vollstreckt gerade als solcher in eminenter, in direkter Weise den
Spruch des hdchst gerechten gottlichen Richters. Wo ware die Kirche, wenn dieser an der
Stelle des unschuldigen Jesus frei gegebene Barabbas, wenn also dieser ddmonisierte Staat
nicht wére?

Man sollte aber endlich in den Pilatustexten auch dies nicht Gbersehen: Jesus wurde nicht ver-
urteilt als staatsgeféhrlicher ,,Konig der Juden”, obwohl er nach Matth. 27, 11; Mark. 15, 2
dieser zu sein selber bekannte!?. Jesus wurde genau genommen Gberhaupt nicht verurteilt.
Alle vier Evangelien Uberbieten sich vielmehr in der Feststellung: Pilatus erklarte ihn flr un-
schuldig, [23] fir einen Gerechten! (Matth. 27, 19, 24; Mk. 15, 14; Luk. 23, 14, 15, 22; Joh.
18, 38; 19, 4, 6) Der damonisierte Staat ist offenbar gerade in diesem Gegendiber nicht etwa
der Staat, der zu viel, sondern der zu wenig Staat ist, der im entscheidenden Augenblick sich
selber treu zu sein unterlafit. Selbstverabsolutierung des Staates? Hatte sich doch Pilatus als
Staatsmann absolut ernst genommen! Er muBte ja seine é€ovcia anders gebrauchen, als er es
getan hat. DaB er sie dennoch so brauchte, wie er es tat, das konnte nicht hindern, daf? sie sich
als von oben ihm gegebene nun erst recht erwies. Er konnte sie aber nicht brauchen, wie er es
getan hat, ohne sich damit in Widerspruch zu seinem Amt zu setzen, ohne, im Gewande des
Rechts handelnd, das Recht, das er hochhalten sollte, niederzutreten, eben damit aber zu be-
zeugen, dald er, seinem Auftrag entsprechend, anders hatte entscheiden mussen. Wird er, in-
dem er das Recht beugt, zum unfreiwilligen Vollstrecker und Verkindiger der géttlichen
Rechtfertigung, so macht er doch zugleich sichtbar, dal3 eine wirkliche menschliche Recht-
sprechung, ein wirkliches Zeigen des wahren Gesichts des Staates unfehlbar die Legitimie-
rung der freien und bewuften Verkiindigung derselben gottlichen Rechtfertigung, des Reiches
Christi, das nicht von dieser Welt ist, hatte bedeuten mussen.

Wir werden diese doppelte positive Bestimmung des Gegeniibers der beiden Bereiche, wie sie
gerade in diesem kritischsten Falle sichtbar wird, nicht wieder aus den Augen verlieren diir-
fen. Man kann gerade im Blick auf diesen kritischsten Fall nicht wohl sagen, daR die Rechts-

12 B ist nicht richtig, daB Jesus einer ,,politischen Anklage zum Opfer gefallen” ist (so G. Dehn, Engel und Ob-
rigkeit, Theol. Aufsatze 1936 S. 91).

13 Professor Ernst Wolf in Halle verdanke ich folgende Lesefrucht: ,,Am Aschermittwoch kiRt und beschenkt der
Kaiser die Kinder seiner Waisenhduser, belehnt, oder vielmehr belastet spater beim Umzug vor allen Leuten den
Justizminister mit dem ,, Tintenfa3 des Pilatus”, spricht, indem er es auf des Gebeugten Nacken stellt: ,,Richte
nach Gerechtigkeit wie er.” Ein direktes Erinnern an die tadellos korrekte Haltung romischer Justiz in Sachen
eben dieses Heilsmysteriums schien den Fortsetzern des Imperium romanum wahrend der Karwoche nicht (ibel
angebracht; Syrern und Abessiniern galt der ,,Landpfleger” nebst seiner Gattin Procla sogar fiir heilig”. (Sir Ga-
lahad, Byzanz. Von Kaisern, Engeln und Eunuchen. 1937. E. P. Tal 3, 15; 7, 52; 1. Thess. 2, 15.)

Barth - Rechtfertigung und Recht 6 22.03.2023



ordnung des Staates ,,mit der der Erlésungsordnungen nichts zu tun” habe, dal wir uns hier im
Bereich des ersten und nicht des zweiten Glaubensartikels befanden*. Nein, gerade Pontius
Pilatus gehdrt nun einmal nicht nur ins Credo, sondern wirklich in dessen zweiten Artikel!
[24/25]

2. Das Wesen des Staates

Es darf wohl als réatselhaft bezeichnet werden, dal3 in der Exegese der doch wahrhaftig zu al-
len Zeiten viel beachteten Stelle, Rom. 13, 1-7, nachdem eine von Irenaeus® erwahnte alte
Auslegung sich offenbar nicht durchgesetzt hatte, erst in den letzten Jahren wieder mit Nach-
druck?®® auf den doch von jeher offenkundigen Sachverhalt aufmerksam gemacht worden ist,
dafl das Wort é€ovoiat, das Paulus dort in v 1 und ebenso in Tit. 3, 1, das aber gelegentlich
(12, 11) auch Lukas zur Bezeichnung der politischen Obrigkeit verwendet, tberall da, wo es
im Neuen Testament sonst im Pluralis (oder im Singularis mit ndoa) auftritt (1. Kor. 15, 24;
Kol. 1, 16; 2, 10, 15; Eph. 1, 21; 3, 10; 6, 12; 1. Petr. 3, 22) zweifellos eine Gruppe von den
fur das biblische Welt- und Menschenbild so bezeichnenden Engelméchten meint. £éovcion
sind wie dpyoai oder dpyovteg, dvvdypels, Opovor, kuprdtreg, dyyerot usf. und von diesen allen
begrifflich wohl schwer zu unterscheiden (wahrscheinlich mit ihnen unter dem Gattungsbe-
griff dyyelol zusammenzufassen): geschopfliche, aber unsichtbar-geistig-himmlische Machte,
die in und Uber der sonstigen Schopfung eine gewisse Selbstandigkeit und in dieser Selbstan-
digkeit auch eine gewisse Uiberlegene Wiirde, Aufgabe und Funktion haben, einen gewissen
realen Einflufl austiben. Die von G. Dehn gebotenen Nachweisungen verstarken die zunachst
aus dem Sprachgebrauch sich ergebende hohe Wahrscheinlichkeit, daR die neutestamentliche
Gemeinde, wenn sie liber den Staat, den Kaicap oder facilevg und seine Vertreter und deren
Tatigkeit nachdachte, das Bild einer solchen in ihm représentierten und wirksamen Engel-
macht vor Augen hatte. Der Begriff é€ovcia im Singularis ist uns ja bereits begegnet als Be-
zeichnung der dem Pilatus gegebenen Mdoglichkeit, Jesus frei zu sprechen oder zu kreuzigen.
Ebenso der Begriff dpyovtec, bei dem man 1. Kor. 2, 8 sicher an den Staat und — eben an
eine Engelmacht zu denken hat'’. Was bedeutet das? Man hat mit Recht hervorgehoben?®, daR
damit erkléart ist, wieso der Staat aus dem durch Gottes Willen und Anordnung eingesetzten
Schitzer des Rechtes von Rom. 13 zu dem vom Drachen ermé&chtigten, den Césarenkult for-
dernden, [26] die Heiligen bekriegenden, Gott lasternden, die ganze Welt erobernden Tier aus
dem Abgrund von Apc. 13 werden kann. Eine Engelmacht kann eben verwildern, entarten,
sich verkehren und so zur Damonenmacht werden. Der Jesus kreuzigende Pilatus-Staat ist das
offenbar geworden. Die Warnung vor der bei solcher Damonisierung der Engelméchte még-
lich werdenden Téuschung der Christen, vor einer Opnokeia tdv ayyélov (Kol. 2, 18), der
Aufruf zu den nicht mit Fleisch und Blut, sondern mit den Mé&chten, den Gewalten, den
Koopokpdropeg der Finsternis auszufechtenden Ringkampf (Eph. 6, 12), aber auch der Trost,
daR sie uns von der Liebe Christi nicht trennen kdnnen (R6m. 8, 38 £.)2° und der Ausblick auf
ihre endliche ,,Aufhebung” durch Christus in seiner Parusie (1. Kor. 15, 24), das Alles kann
sich mehr oder weniger direkt auch auf die politischen Damonen und Dédmonien beziehen.

1430 G. Dehn, a.a.0. S. 97 und 106.

15 Adv.o.h. V.24, 1.

16 Ist H. Schlier, Machte und Gewalten im Neuen Testament, Theol. BI. 1930, Sp. 292 der erste gewesen, der es
aussprach? G. Dehn hat jedenfalls das Verdienst, die Sache zum ersten Mal breit entwickelt zu haben.

7' Und nach Rém. 8, 39 (obte Twv xticwy £tépa) konnen wir auch bei der Bezeichnung des Staates als einer
avOpomivn ktioigl. Petr. 2, 13 von diesem Bereich nicht allzu weit entfernt sein.

8 vgl. G. Dehn, a.a.0. S. 108.

19 Vgl. dazu H. Schlier, Vom Antichrist Theol. Aufs. 1936, S. 110 f.

20 Ich wundere mich, daR G. Dehn, a.a.0. S. 101 das Gegenteil behauptet.

Barth - Rechtfertigung und Recht 7 22.03.2023



Aber gerade die zuletzt genannte Stelle mahnt zur Vorsicht. Mit der Feststellung der Diastase
zwischen Christus und dem Staat dirfte nicht einmal im Blick auf das ,,Tier aus dem Ab-
grund” das letzte Wort gesagt sein. Ich halte es fiir bedenklich, das katapyeivl. Kor. 15, 24
mit ,,vernichten” zu iibersetzen, so gewil} es diesen Sinn an andern Stellen tatséchlich hat.
Denn unmittelbar nachher, v 25, heif3t es: ,,Er muf} herrschen, bis daf3 er alle Feinde unter
seine FiiBe lege”, das heillt aber: souverin iiber sie verfiige. Das ist auch das Bild von Phil. 2,
9 f.: ,,Darum hat Gott ihn erhoht und ihm den Namen gegeben, der iiber alle Namen ist, damit
in dem Namen Jesu sich beugen solle jedes Knie derer, die im Himmel und auf Erden und un-
ter der Erde sind” — von Eph. 1, 21: ,Er hat ihn zu seiner Rechten gesetzt im Himmel {iber
alle Herrschaft und Macht und Kraft ...” — von 1. Petr. 3, 22:,,Der zur Rechten Gottes ist,
nachdem er in den Himmel gefahren und ihm die Engel und Machte und Kréfte unterworfen
sind.” Das ist auch das Bild der besonders drastischen Stelle Kol. 2, 15: ,,Nachdem Gott die
Herrschaften und Gewalten entwaffnet, fuhrte er sie 6ffentlich zur Schau und machte sie zu
einem Triumph in Christus.” Nicht vernichtet, sondern zum Dienst und zur Verherrlichung
[27] Christi und durch ihn Gottes gezwungen zu werden, ist danach die in Christi Auferste-
hung und Parusie sichtbar werdende Bestimmung der stérrischen Engelméchte. Dem ent-
spricht aber auch der Anfang und die Mitte ihrer Geschichte. Ich sehe nicht recht ein, wie man
von ihnen?! ohne weiteres sagen kann, sie seien ,,die Welt, die von sich selbst als von einem
anderen gelebt, lebendig ist” und als solche ,,die Antipoden der Schopfung und ihre Verkeh-
rung”: ,,In ihnen steht die einsame Welt auf”’. Nach Kol. 1, 15 f. steht es doch vielmehr so, dai?
sie im Sohne Gottes als dem Ebenbild des unsichtbaren Gottes durch ihn und auf ihn hin er-
schaffen worden sind, und nach Kol. 2, 10 so, daR sie in ihm ihr Haupt haben. Sie gehdren
also von Haus aus gerade nicht sich selber. Sie stehen von Haus aus zu Jesu Christi Verfu-
gung. Sein Werk gilt auch ihnen: Er ist ,,erschienen den Engeln” (1. Tim. 3, 16). Die Heiden-
predigt des Paulus hat zur Folge, dal} ihnen dui tijv éxkAnoiav, durch die Existenz der Kirche
,.die mannigfaltige Weisheit Gottes” kundgegeben wird” (Eph. 3, 10)?2. Mit der Gemeinde ge-
lUstet es auch sie, hineinzuschauen in das kiinftig zu offenbarende Geheimnis der cotpia (1.
Petr. 1, 12). Und sie assistieren nicht nur als Zuschauer: auch fiir sie steht in Kraft die in der
Kreuzigung Christi vollzogene Friedensstiftung (Kol. 1, 20) und dvaxeporaiocwy (Eph. 1,
10), die ja an beiden Stellen auf die Erde und auf den Himmel bezogen wird. Man bemerke
wohl: von einer Rechtfertigung der Dd&monen und Dédmonien ist nicht die Rede, wie denn die
ganze Funktion Christi den Engelméachten gegeniiber mit der Rechtfertigung direkt nichts zu
tun hat. Wohl aber scheint sie Einiges mit dem Recht zu tun zu haben. Denn davon ist aller-
dings die Rede, dal? in Christus auch die Engelmaéchte, soweit sie dessen bedurfen, zur Ord-
nung gerufen, in ihre urspriingliche Ordnung gebracht sind, so daR alle weitere Rebellion in
diesem Bereich grundsatzlich nur noch ihrer Schopfung in Christus entsprechend, innerhalb
dieser Ordnung, nur noch in Form eines widerwilligen Dienstes am Reiche Christi, geschehen
kann, bis auch diese Rebellion innerhalb der Grenzen des Reiches Christi in dessen Auferste-
hung und Parusie gebrochen ist. Ein Herausbrechen, ein Entrinnen der Engelméchte [28] aus
dieser ihrer urspriinglichen und endlichen Ordnung gibt es schon jetzt, in der von seiner Auf-
erstehung und Parusie umklammerten Zeit, nicht mehr.

Was folgt daraus, wenn das Alles auch auf die politische Engelsmacht anzuwenden ist? Of-
fenbar dies: dal} diese Macht, daR der Staat als solcher urspriinglich und endlich zu Jesus
Christus gehort, dal er in seiner relativ selbstandigen Substanz, Wiirde, Funktion und Zielset-
zung der Person und dem Werk Jesu Christi und also der in ihm geschehenen Rechtfertigung
des Siinders zu dienen hat. D&monisieren kann er sich wohl und das Neue Testament macht
kein Hehl daraus, dal die Gemeinde es jederzeit mit dem damonisierten Staat zu tun haben
kann und tatsachlich zu tun hat. Die Damonisierung des Staates wird freilich auch unter

2L Mit Schlier, Machte und Gewalten, a.a.0. Sp. 291.
22 Wahrscheinlich diirfte auch Kol. 1, 26 hierher gehoren.

Barth - Rechtfertigung und Recht 8 22.03.2023



diesem Gesichtspunkt weniger, wie man gewohnlich betont, in einer illegitimen Verselbstan-
digung als gerade in dem Verlust seiner legitimen, relativen Selbstandigkeit, in einem Ver-
zicht auf seine eigentliche Substanz, Wirde, Funktion und Zielsetzung bestehen, neben dem
dann der Casaren-Kult, der Staats-Mythus und dergleichen mehr Folgeerscheinungen sind. Es
kann aber aus dem, was dieser damonisierte Staat will und versucht, unter allen Umstéanden
nichts werden, er wird zahneknirschend dennoch und gerade da dienen, wo er herrschen, da
bauen, wo er zerstéren, da Gottes Gerechtigkeit bezeugen, wo er menschliche Ungerechtigkeit
offenbaren mdchte. Und wohlverstanden: die Damonisierung des Staates kann auch unterblei-
ben?. Es ist im Neuen Testament nicht an dem, daR der Staat sich sozusagen naturnotwendig
friher oder spéter, so oder so, als das Tier aus dem Abgrund gebarden mifte. Wie sollte er
das mussen, da doch auch er in Christus durch ihn und zu ihm geschaffen, da auch ihm durch
die Kirche die mannigfaltige Weisheit Gottes kundgetan ist? VVon seinem eigenen Ursprung
her und in seiner konkreten Begegnung [29] mit Christus und seiner Kirche kdnnte er ja auch
— nicht etwa selber Kirche sein, wohl aber (seiner Substanz, Wiirde, Funktion und Zielset-
zung entsprechend und also sich selber treu, statt sich selber preisgebend!) Recht sprechen
und das Recht schitzen und damit dann sicher — gewollt oder ungewollt, sehr indirekt aber
tatsachlich — der Botschaft von der Rechtfertigung freie, gesicherte Bahn geben. Man kann
es gerade im Lichte der neutestamentlichen Engellehre unméglich von sich weisen, auch da-
mit zu rechnen, dal? der Staat seine der Wahrheit gegeniiber neutrale Existenz faktisch auch
darin betétigen kann, daB er der Kirche gerade als echter und rechter Staat den Dienst leistet,
den er ihr leisten kann: daB3 er ihr echte und rechte Freiheit gibt, ,,dall wir ein ruhiges und stil-
les Leben fiithren konnen in aller Frommigkeit und Ehrbarkeit” (1. Tim. 2, 2). Kann er der rea-
len Unterordnung, in der er existiert, nicht entrinnen, wenn er zum Unrechtsstaat und zum
Verfolger der Kirche wird, so kann er doch in derselben realen Unterordnung auch als Rechts-
staat sein wahres Gesicht — in praxi wird das wohl bedeuten: wenigstens einen Teil seines
wahren Gesichtes — zeigen, wie er es etwa dem Paulus der Apostelgeschichte gegentiber
weithin getan zu haben scheint?*. Es wiirde also von der Kirche her wirklich keinen Sinn ha-
ben, zu tun, als befande sie sich dem Staat und den Staaten gegentber in einer Nacht, in der
alle Katzen grau sind. Es geht vielmehr auch in den der Kirche gegenuberstehenden Staaten
dauernd um Entscheidungen und darum auch um Unterschiede zwischen Staat und Staat, zwi-
schen dem Staat gestern und dem Staat heute, die als solche zu beachten sind. Dal3 es in der
Gemeinde nach 1. Kor. 12, 10 unter anderen Gaben auch die zur diokpicw Tvevudtov gibt,
das wiirde, wenn unter diesen mvevpota wieder die Engelmichte zu verstehen sein sollten,
von da aus auch eine in Predigt, Unterweisung und Seelsorge wohl zu beachtende politische
Relevanz bekommen konnen. [30]

Ein entscheidender exegetischer Gewinn dieser ganzen Uberlegung diirfte schlieRlich der sein,
daB es in Rém. 13 von da aus nicht mehr zweifelhaft sein kann: Der Gott, von dem her die
Obrigkeit ist, von dem jede faktisch bestehende Obrigkeit eingesetzt ist (v 1), dessen Anord-
nung sich der widersetzen wiirde, der jener widerstiinde (v 2), dessen didkovog sie heifdit (v 4)
und dessen Aertovpyoi ihre Vertreter sind (v 6) — dieser Gott kann nicht losgeldst von der
Person und dem Werk Christi, er kann gerade nicht im Allgemeinen als Schopfer- und Regie-
rergott verstanden werden, wie es mit der tblichen Auslegung die Reformatoren, aber auch

2 Die politischen Erfahrungen der letzten Jahrzehnte haben die neutestamentliche Exegese in dieser Sache viel-
fach zu einem gewissen Pessimismus angeleitet, der sich den wirklichen Sachverhalten gegeniiber m.E. nicht
halten I&Rt. Der Staat von Apc. 13 ist wie H. Schlier, Die Beurteilung des Staates a.a.0. S. 329, sehr richtig sagt,
,.der Grenzfall des moglichen Staates”. Also gerade nicht die Regel! G. Kittel mdge dem entnehmen, daf3 die an-
gelologische Auslegung der é€ovoion mit einer ,,ddmonistischen” bzw. ,.antistaatlichen” durchaus nicht, wie er
(S. 662, 675, 680) anzunehmen scheint, identisch ist.

2 Wenn die bisher iibliche Deutung des xotéyov bzw. katéywv2. Thess. 2, 6 f. auf die dem Hereinbruch des An-
tichrist entgegenwirkende Funktion des romischen Staates, nicht ,,leider” durch O. Cullmann (Le caractére es-
chatologique du devoir missionaire et de la conscience apostolique de St.-Paul, in: Recherches théologiques
(Strasbourg1936 S. 26-61) stark erschittert ware, wirde hier auch dieser Stelle zu gedenken sein.

Barth - Rechtfertigung und Recht 9 22.03.2023



die neueren Ausleger bis und mit Schlier und Dehn getan haben. Wir befinden uns, wenn das
Neue Testament vom Staate redet, auch von dieser Seite gesehen grundsétzlich im christologi-
schen Bereich: auf einer anderen Ebene, als wenn es von der Kirche redet, aber in eigentiimli-
cher Parallele und Beziehung zu den Aussagen tber die Kirche in einem und demselben, dem
christologischen Bereich. Es geniigt darum nicht®® festzustellen, daB mit dem vrd @cod die
Vorstellung eines Ursprungs des Staates aus der Natur, dem Schicksal, der Geschichte, aus ei-
nem Vertrag, aus dem Wesen der Gesellschaft und dergleichen abgelehnt und dal3 mit dieser
seiner Begriindung der Staat zugleich an seine Grenze erinnert werde. Dal Beides mit dem
V1o Oegod geschieht, ist wohl richtig; es mul} aber hinzugefiigt werden, daR Paulus bei dieser
Begrundung und Begrenzung des Staates bestimmt nicht in die Leere eines allgemeinen Got-
tesbegriffs, sondern dorthin geblickt und gewiesen hat, wo alle Engelméchte ihren Grund und
ihre Grenze haben und also auf,,das Ebenbild des unsichtbaren Gottes”, der als solcher auch
,der Erstgeborene aller Kreatur” ist (Kol. 1, 15). Man braucht blof3 zu sehen, dal} es fiir Paulus
im Umkreis dieses Zentrums und also innerhalb des christologischen Bereichs — wenn auch
auBerhalb der Sphare, fiir die das Wort Rechtfertigung bezeichnend sein mag — verkorpert in
der Engelwelt noch eine andere sozusagen sekundéar-christologische, die Kirche mit dem Kos-
mos verbindende Sphére gegeben hat, in der ihm die Notwendigkeit und Wirklichkeit der
menschlichen Rechtsetzung und Rechtspflege offenbar [31] vor anderem wichtig gewesen ist
— um einzusehen, dal wir es auch in Rém. 13 nicht mit einem unbestimmten, sondern mit
einem bestimmten Gebrauch des Namens Gottes zu tun haben. Die Einsetzung und Funktion
des Staates und vor allem das von den Christen ihm gegeniiber geforderte Verhalten verliert
dann die gewisse Zufalligkeit, die dem allem nach der bisher tblichen Auslegung eigen ist.
Man wird dann auch nicht genétigt sein, die 1. Petr. 2, 13 ausdrticklich gegebene Begriindung
des geforderten Verhaltens: d1é tov kvplov?® auf Gott im Unterschied zu Jesus Christus zu be-
ziehen, wo doch bei der Verwendung dhnlicher Formeln in den Haustafeln des Kolosser- und
Epheserbriefes nach dem ausdrticklichen Zeugnis von Kol. 3, 24; Eph. 5, 20; 6, 6 kein anderer
Kyrios als eben Jesus Christus gemeint ist. motaccopevotl GAARA01G &v oo Xpiotod (Eph. 5,
21). Die Furcht vor Christus, d. h. die schuldige Riicksicht auf ihn als den, der nach Kol. 4, 1;
Eph. 6, 9 der Herr aller kreatirlichen Herren ist und der als solcher durch ein entgegengesetz-
tes Verhalten verunehrt und erziirnt wiirde — sie ist es offenbar, die nach 1. Petr. 2, 13 f. nun
auch den Imperativ: vmotaynte ... Paciiel begriinden soll. Und in dieselbe Richtung wird man
zu denken haben, wenn Rom. 13, 5 von dem gleichen vrotdccecBon gefordert wird, dal es
nicht nur aus Angst vor dem Zorn der Obrigkeit, sondern 61d tr)v cvveidnou stattfinden solle.
Yvveidnoic heilit Mit-Wissen. Mit wem der Mensch was ,,mit-weif3”, das kann im Neuen Tes-
tament keine offene Frage sein. Schlatter hat cuveidnoic ®cod 1. Petr. 2, 19 geradezu mit
,GottesgewiBheit” iibersetzt. Sicher ist, da3 die Rom. 13, 5 gebrauchte Formel 1. Kor. 10, 25,
27, wo sie auch vorkommt, nicht auf eine dem Menschen im Allgemeinen, sondern auf eine
dem Christen als solchen bergeordnete Norm hinweist, aus deren Erkenntnis das bestimmte,
geforderte Verhalten zu folgen hétte. Das christliche Wissen, Gewil3sein und Gewissen bezw.
die in ihm erkannte Norm verlangt nach 1. Kor. 10 nicht, daf die Christen auf dem Fleisch-
markt oder beim Gastmahl nach der Herkunft des ihnen vorgesetzten Fleisches fragen. Das
christliche Gewissen verlangt aber nach Rém. 13, daR sie sich der Obrigkeit unterordnen. Of-
fenbar darum, weil wir es in ihrer Herrschaft indirekt, aber real mit der Herrschaft Jesu Christi
zu tun haben. [32/33]

3. Die Bedeutung des Staates fur die Kirche

Man hat zur Beleuchtung des Gegentibers von Kirche und Staat mit Recht Gewicht darauf ge-
legt, da3 das moAitevpa oder die mdAg der Christen nicht in der Gegenwart, sondern im neuen

25 Mit H. Schlier, Die Beurteilung des Staates, a.a.0. S. 323.
% Mit G. Dehn, a.a.0, S. 99.

Barth - Rechtfertigung und Recht 10 22.03.2023



Aon, nicht hier auf Erden, sondern dort im Himmel, zu suchen und zu finden ist. Phil. 3, 20;
Hebr. 11, 10, 13-16; 12, 22; 13, 14 ist davon in eindrucksvoller Weise die Rede. Und Apc. 21
wird diese moAig der Christen, mit ihren Mauern, Toren, StraBen und Grundsteinen ausgemes-
sen und dargestellt: ,,die heilige Stadt, das neue Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel her-
abkommend, geriistet wie eine Braut, die fiir ihren Mann geschmiickt ist” (v 2). In dieser Stadt
wird bezeichnenderweise der Tempel fehlen: ,,Denn der Herr, der allmachtige Gott, ist ihr
Tempel und das Lamm” (v 22). Dafiir hei3t es von ihr: ,,Die Volker werden in ihrem Licht
wandeln und die Koénige der Erde bringen ihre Herrlichkeit in sie. Und ihre Tore werden nicht
geschlossen werden am Tage — denn dort wird es keine Nacht geben — und man wird die
Herrlichkeit und die Pracht der VVolker in sie bringen. Und nicht wird irgend etwas Unreines
in sie eingehen, noch wer Greuel iibt”, sondern nur die, ,,welche im Lebensbuch des Lammes
geschrieben stehen” (v 24-27). Man wird hier vor allem betonen missen, dal? es sich bei die-
ser kiinftigen moA1G, in der die Christen doch jetzt und hier schon, ohne sie schon bewohnen zu
konnen, ihr Birgerrecht haben, nicht um einen idealen, sondern um einen realen, ja sogar um
den allein realen, nicht um einen gedachten, sondern um den allein wahrhaft seienden Staat
handelt. Und eben dies, dal? sie in diesem, dem realen Staat Burgerecht haben, macht die
Christen im Staat oder in den Staaten dieser Zeit und Erde zu jenen Gésten und Beisalien.
Eben dies und also ihr Glaube und ihre Hoffnung — nicht etwa der Blick auf die Unvollkom-
menheit oder auch Verkehrtheit der Staaten dieser Zeit und Erde! Es ist kein Ressentiment,
sondern ein positives Pathos, von dem erfillt sie im Unterschied zu den Nicht-Christen wis-
sen, daB sie hier keine ,,bleibende Stadt” haben (Hebr. 13, 14). Weil er sich ,,bewacht” weil}
durch den Frieden Gottes, der héher ist als alle Vernunft (Phil. 4, 7), darum — und nicht we-
gen irgendwelcher direkter Bedenken — kann die Pax Romana einem Paulus ,,nicht als ein
Allerletztes” imponieren®’. Weil die Heiligen die Welt richten werden, darum — und nicht
wegen einer besonderen Schlechtigkeit der korinthischen Gerichte — sollen die Christen nach
1. Kor. 6, 1-6 fahig dazu sein, in bestimmten Grenzen auf die Anrufung der staatlichen Ge-
setze und Gerichtsbehorden verzichten zu kénnen. Es ist der gewaltig hereinbrechende neue
Aon, dessen Hoffnung die Kirche vom Staate, namlich vom Staate dieser Zeit und Erde
trennt. Es fragt sich nur, ob nicht gerade diese Hoffnung sie auch in eigentumlicher Weise mit
jenem verbindet. Nach H. Schlier?®, der diese Frage mit Recht bejaht, ware diese Verbindung
nun freilich die folgende: ,,Wer das menschliche Leben im Glauben eingeordnet und einge-
baut sieht in die von Gott bereitete Welt ... der wird in dem Anspruch der faktischen irdischen
Bindungen, in denen der Mensch vorkommt, und in dem Anspruch auch der tibergreifendsten
Bindung, des Staates, den Willen Gottes héren und in ihm von Gott geschaffene Bindungen
sehen ... In dem eschatologischen Wissen um das faktische Ende der Welt meldet sich die ge-
genwirtige Welt in ihrem eigentlichen und wahren. Charakter als Schopfung Gottes zu Wort”.
Dazu machte ich fragen: Ob sich das Neue Testament etwa irgendwo fiir ,,die gegenwartige
Welt in ihrem eigentlichen und wahren Charakter als Schopfung Gottes” anders als in der
Weise interessiert, da es sie als in Christus begriindet, zusammengefalt und wiederherge-
stellt findet? Sollte dann aber bei dem Aufweis jener Verbindung nicht besser entscheidend
von vorne, von dem kommenden Aon, von Christus, statt von hinten, d. h. in abstracto von der
Schopfung und ihren angeblich géttlichen Bindungen her gedacht werden miissen?

Eines geschieht ja im Neuen Testament ganz unzweifelhaft, und das ist die Bezeichnung der
Ordnung gerade des neuen Aons als einer politischen Ordnung. Wir gedenken der flir seine
neutestamentliche Charakterisierung so wichtigen Benennung als Baciieio tod @god oder t@dv
ovpavav und der wahrlich ebenfalls politischen Wirdetitel des Kénigs dieses Reiches: Mes-
sias und Kyrios. Und wir entnehmen aus Apc. 21: nicht etwa die reale ékkincio sondern ge-
rade die reale molg ist [34] die Verfassung des neuen Aon. Oder anders ausgedriickt: nicht in

27vgl. K.L. Schmidt, Sp. 8.
28 Die Beurteilung des Staates, a.a.0. S. 320.

Barth - Rechtfertigung und Recht 11 22.03.2023



einem himmlischen Spiegelbild ihrer eigenen Existenz, sondern gerade in dem realen himmli-
schen Staat sieht die reale irdische Kirche ihre Zukunft und Hoffnung. Indem sie jetzt und hier
die Rechtfertigung der Stinder durch das Blut des Lammes glaubt und verkindigt, sieht sie
vor sich ,,von Gott her aus dem Himmel herabkommend” die Stadt des ewigen Rechtes, in der
es keine Ubertreter gibt und deren Tore nicht verschlossen zu werden brauchen, die aber auch
keines Tempels bedarf, weil dasselbe Lamm ihr Tempel sein wird. Und diese Stadt wird ja
nicht einfach auf den Trimmern der vernichteten Herrlichkeit der Vélker und Konige dieser
Erde ihren Bestand haben, sondern es wird diese ganze irdische Herrlichkeit nachtréglich
gleichsam als Tribut in sie eingeliefert werden. Konnte die Kirche der Rechtfertigung dem
Staate des Rechts eigentlich eine hdhere Schéatzung zuteil werden lassen, als indem sie gerade
in ihm, ndmlich in seiner himmlischen Realitat, in deren Licht dann nachtréglich doch auch
sein irdisches Wesen zu stehen kommt, das entscheidende Pradikat ihres eigenen Hoffnungs-
gutes sieht? Eine Vergotterung des Staates ist von da aus offenbar unméglich: nicht darum,
weil es eine Gottlichkeit des Staates nicht gébe, wohl aber weil sie die Gottlichkeit des himm-
lischen Jerusalem ist und als solche dem irdischen Staat nicht zukommen kann. Unmdglich ist
aber von da aus auch das Gegenstiick solcher Vergoétterung, das gewissermalien in einer Ver-
teufelung des Staates bestehen wiirde. Es geht nicht einmal an, die civitas terrena, wie Augus-
tin es gerne tat, so ohne weiteres als die civitas Cain zu verstehen. Nicht weil ihre Vertreter,
Tréger und Blrger sie davor schiitzen kénnten, zum Staate Kains oder auch des Teufels tat-
séchlich zu werden, wohl aber weil auch das himmlische Jerusalem ein Staat ist und jeder,
auch der schlechteste und verkehrteste irdische Staat darin seine unverlierbare Bestimmung
hat, dereinst zu der Herrlichkeit des himmlischen Jerusalem beizutragen, so oder so seinen
Tribut dorthin zu bringen.

Man versteht von hier aus zunéachst zwei Stellen aus dem Epheserbrief, in welchen der Verfas-
ser — obwohl ihm doch das Wort von dem Reich Christi, das nicht von dieser Welt ist, wenn
nicht im Wortlaut, so doch der Sache nach bekannt sein [35] mulite — kein Bedenken trégt,
die Kirche (in einem Zusammenhang, in welchem er jedenfalls auch auf ihre irdisch-zeitliche
Wirklichkeit blickt) selber als die moAtteia tod lopanA (Eph. 2, 12) und nachher ihre Glieder
(in ausdriicklichem Gegensatz zu ihrem vergangenen Sein als £€vot kai mépotkor) als cop-
noAiton Tdv ayiwv (Eph. 2, 19) zu bezeichnen. Es braucht kein Wort dariiber verloren zu wer-
den, daf3 diese ,,Politisierung” nun auch der irdischen Kirche als eine Politisierung von oben,
vom Eschaton her, ihre Fremdlingschaft in diesem Aon und also auch dem irdischen Staat ge-
genuber weder aufhebt noch auch nur berthrt. Merkwirdig und wichtig bleibt es darum doch,
daR sich alles auf einmal auch in der Weise umkehren kann, daR die sonst fir die Christen so
bezeichnenden Begriffe ,,Fremdlinge und Beisassen” auch zur Bezeichnung gerade der noch
nicht zur Kirche Gehorigen und daf3 gerade der furr den antiken Staat so bezeichnenden Be-
griff der moAiteio auch zum Pridikat der Kirche auf Erden werden kann. Man wird auch von
hier aus die Frage unterstreichen missen: ob der Einwand der Christen gegen den irdischen
Staat und ob das BewuBtsein ihrer eigenen Fremdlingschaft in diesem Staat nicht entschei-
dend dies bedeutete, dal er ihnen, die um den eigentlichen Staat im Himmel wuRten, viel zu
wenig (und nicht etwa allzusehr!) Staat gewesen ist? Oder positiv: ob sie in der Botschaft von
der gottlichen Rechtfertigung (auf dem Umweg Uber die himmlische Hoffnung der Gerecht-
fertigten) nicht etwa den Grinden und Urspriingen des irdischen Staates gegentiber die unend-
lich viel bessere, die eigentliche und allein wirkliche Quelle und Norm gerade alles menschli-
chen Rechtes auch in diesem Aon gesehen haben? Der Wunsch oder Ratschlag des Paulus 1.
Kor. 6, 1-6, der ja deutlich auf so etwas wie eine eigene Gerichtsbarkeit in der Gemeinde hin-
zielt und in welchem jene Umkehrung offenbar sichtbar wird, wére ohne diese Sicht der
Dinge nicht verstandlich.

Es ist wesentlich, dal3 es zu dieser Andeutung — man mdochte fast sagen: zu dieser Prophetie
— kommen muR: daf? die Predigt der Rechtfertigung als Predigt vom Reiche Gottes schon

Barth - Rechtfertigung und Recht 12 22.03.2023



jetzt und hier das wahre Recht, den wahren Staat, begriindet. Es ist aber ebenso wesentlich,
dal3 es bei dieser Andeutung oder Prophetie als solcher bleibt, dal die Kirche auf [36] Erden
nicht etwa dazu tbergeht, sich selbst als solche mit den Prédikaten des himmlischen Staates
auszustatten und sich so dem irdischen Staat konkret als der wahre Staat gegenutiberzustellen
bezw. uberzuordnen. Dal? sie das tun kdnne und solle, kann die Meinung auch von Eph. 2 und
1. Kor. 6 darum nicht sein, weil der himmlische Staat fir das Neue Testament streng und ex-
klusiv der himmlische, der nicht von Menschen, sondern von Gott aufgerichtete Staat ist und
bleibt, der als solcher keiner Verwirklichung innerhalb dieses Aons, auch nicht in der Kirche,
fahig ist. Es war die Anschauung einer spateren Zeit, aus der heraus Clemens Alexandrinus?®
die vom Logos gelenkte Kirche als uneroberte, von keiner Willkir unterjochte, ja mit dem
,,Willen Gottes auf Erden wie im Himmel” identische irdische Stadt feiern und aus der heraus
Augustin® den stolzen Satz schreiben konnte: Vera iustitia non est nisi in ea republica, cuius
conditor rectorque Christus est. Es durfte dem gegentiber kein Zufall sein, daB etwa der Ver-
fasser des Hebréaerbriefs oder der des 1. Petrusbriefs es unterlassen haben, die in dieser Zeit
und Welt heimatlosen Christen damit zu trosten, daB sie immerhin in der Kirche eine Heimat
jetzt und hier schon hétten. Es bleibt vielmehr dabei, daf? sie hier keine bleibende Stadt haben
und daB die irdische Kirche dem irdischen Staat als mapoikio und nicht als ein Staat im Staate
oder gar als Staat Uber dem Staat gegenlbersteht, wie es spéter der Anspruch der rémischen
Papstkirche, aber auch der aller grober und feiner Schwérmereien geworden ist.

Aber — und das haben wir zundchst aus Eph. 2 und 1. Kor. 6 zu lernen — eben diese mapot-
kia als solche wartet offenbar nicht beziehungslos, nicht umsonst auf die kiinftige Polis, denn
was geschieht in dieser mopowcia? Wir diirfen (ein wenig vereinfachend, aber sicher nicht fil-
schend) antworten: hier geschieht die Predigt von der Rechtfertigung und in ihr bestétigt diese
nopoikia ihre Hoffnung auf die kiinftige Polis. In ihr — d. h. in der Verkiindigung, daR Gott
sich des stindigen Menschen in der Person des Messias Jesus aus lauter Gnade ein flr allemal
angenommen, seine Stinde und seinen Tod zu seiner eigenen [37] Sache gemacht und damit
diesen Menschen nicht nur freigesprochen, sondern fiir das ihm verlorene Leben freigemacht
hat fiir Zeit und Ewigkeit. Was die mapoikia glaubt, ist schlechterdings nur die Wirklichkeit
dieses Sachverhaltes. Und was sie hofft, ist schlechterdings nur die Enthilllung dieses wirkli-
chen, aber jetzt und hier noch verborgenen Sachverhaltes. Man bemerke: nicht etwa der
Mensch oder die Menschheit, sondern das Lamm, der Messias Jesus ist der Mann, fur den
jene Braut, die himmlische Polis, geristet und geschmuckt ist. Er, seine Gegenwart, und zwar
eben seine Gegenwart als die des erwirgten Lammes, macht sie zu dem, was sie ist: zu der
Stadt des ewigen Rechtes. Sein Recht — wir befinden uns hier ganz anderswo als in jener ,,ei-
gentlichen” (kvpiwv) Polis der Stoiker, auf die sich Clem. Alex. an jener Stelle bezieht — das
in seinem Tod erworbene und in seiner Auferstehung proklamierte Recht Jesu Christi ist die-
ses ewige Recht. Und dieses ewige Recht Jesu Christi ist der Inhalt der Rechtfertigungsbot-
schaft, die jetzt und hier die Aufgabe der Kirche ist. Die Kirche kann die Enthiillung dieses
ewigen Rechtes nicht vollziehen, weder an ihren eigenen Gliedern, noch an der Welt. Sie kann
die ,,Hochzeit des Lammes” (Apc. 19, 7) nicht vorwegnehmen, nicht in diesem Aon feiern
wollen. Sie kann und soll sie aber ankindigen.

Und sie kann und soll sie — damit kommen wir weiter, wirklich auch der Welt verkiindigen.
Es lohnt sich, darauf zu achten, daB gerade in allen direkt mit unserem Problem beschaftigten
Epistelstellen ein ganz eigentiimliches und auf den ersten Blick auch immer etwas befremdli-
ches Fensteraufreien nach dieser Seite stattfindet, sofern das in ihnen von den Christen ge-
forderte Verhalten zum Staat tberall in den Zusammenhang ihres Verhaltens zu allen Men-
schen geriickt wird. ,,Leistet Allen, was ihr ihnen schuldig seid! ... Bleibt niemandem etwas

2 Strom. IV 171, 2.
30 De civ. Dei Il 21.

Barth - Rechtfertigung und Recht 13 22.03.2023



schuldig — auBer (dem, was ihr wesensmaélig nur in der Gemeinde selbst erflllen kénnt) der
gegenseitigen Liebe!” (Rom. 13, 7-8). Sie sollen ,,Bitten, Gebete, Fiirbitten und Danksagun-
gen darbringen fiir alle Menschen” lesen wir 1. Tim. 2, 1 vor — und: ,,Erweiset Sanftmut ge-
gen alle Menschen” lesen wir Tit. 3, 2 hinter dem Wort {iber die Obrigkeit. Endlich ist 1. Petr.
2, 13 wiederum zunéchst von der ndoca avOpwnivn kticilg die Rede und nachher v 17, wieder
in [38] die Weite gehend (auch hier von dem dyondte ddedpdtnta deutlich unterschieden):
ndvtag Tunoote. Was bedeutet das? Das bedeutet nach dem, wie mir scheint, unzweideutigen
Zusammenhang 1. Tim. 2, 1-7 folgendes: Wir haben darum wie fir alle Menschen, so insbe-
sondere fir die Konige und alle in obrigkeitlicher Stellung Befindlichen zu beten, weil wir nur
unter der Voraussetzung, daf es solche gibt, ,,ein ruhiges und stilles Leben flihren kénnen in
aller Frommigkeit und Ehrbarkeit”. Warum ist es notig, dal wir ein solches Leben fiithren
konnen? Ist es richtig®, an dieser Stelle das Wort ,,biirgerlich” einzuschalten und also die
Christen letztlich um die Erhaltung irgend eines Weide-Glicks beten zu lassen? Die Fortset-
zung lautet doch ganz klar: ,,denn dies — offenbar die Mdglichkeit dieses ,,unseres ruhigen
und stillen Lebens” — ist gut und angenehm vor Gott, unserem Erretter, der will, da alle
Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen. Denn es ist ein Gott, es
ist auch ein Mittler zwischen Gott und den Menschen, der Mensch Christus Jesus, der sich
selbst als Losegeld fiir Alle gegeben hat und das Zeugnis flr bestimmte Zeiten, flr die ich als
Herold und Apostel bestimmt bin”. Also: das ,,ruhige und stille Leben” unter dem Regiment
des Staates, um deswillen nach dieser Stelle flr die Staatsménner gebetet werden soll, ist ge-
rade kein Selbstzweck, wie die Existenz der Gemeinde in ihrer Unterscheidung von allen an-
deren Menschen Uberhaupt kein Selbstzweck sein kann. Es ist der Herold und Apostel, der je-
nes ,,ruhigen und stillen Lebens” bedarf, und nicht im Dienst eines allgemeinen Schopferund
Erhaltergottes steht dieser Apostel und stehen mit ihm die, mit denen er sich hier zusammen-
schlieBt, sondern er wie sie im Dienst des ®cd¢ cotp, der will, da3 alle Menschen gerettet
werden und zur Erkenntnis der Wahrheit kommen, der der eine Gott ist in dem einen Mittler,
der sich fur Alle dahingegeben. Wozu bedarf die Gemeinde eines ,,ruhigen und stillen Le-
ben”? Sie bedarf seiner, weil sie in ihrer Weise und an ihrem Ort ebenfalls kfjpvE kai dnd-
otolog fiir Alle und weil sie zur Ausiibung dieser ihrer wesensméfig alle Menschen angehen-
den Funktion des Raumes, der Freiheit im Bereich aller Menschen [39] bedarf. Diese Freiheit
kann ihr aber nur garantiert werden durch die Existenz der das Zusammenleben aller Men-
schen ordnenden irdischen Polis. Wird die Unterwerfung unter die blrgerliche Rechtsordnung
nicht auch 1. Petr. 2, 15 f. damit begriindet: es sei der Wille Gottes, dal’ die Christen als die
von Rechts wegen als dyoBomotodvteg Anerkannten die Unwissenheit der térichten Menschen
zum Schweigen zu bringen héatten: — als Freie, die doch aus dieser ihnen durch die Polis ga-
rantierten Freiheit nicht einen Vorwand zur kaxio, d. h. zum Riickfall in die Linien dieses
Aons machen werden, sondern in dieser Freiheit als Diener Gottes? Weil dem so ist, daB diese
Freiheit der éxkAnoia nur durch die Polis garantiert werden kann, darum kann es nun wieder
nicht anders sein, als dal die Gemeinde ihrerseits durch ihr Gebet die Existenz der irdischen
Polis garantieren muB. Dal} diese gegenseitige Garantie grundsatzlich nur eine vorlaufige sein,
d. h. daf? sie sich ihrem Wesen gemaR nur auf diese Zeit und Welt erstrecken, dal? der Staat
der Kirche die von ihr geforderte Garantie nur mangelhaft leisten oder auch iberhaupt verwei-
gern, daf? endlich die Kirche irgend eine Garantie hinsichtlich der Geltung und Wirkung ihrer
Botschaft vom Staate nicht verlangen kann noch darf, das Alles &ndert nichts daran, dal} die
Kirche diese beschrankte Garantie vom Staate allen Ernstes erwartet und nichts daran, daf die
dem Staate von der Kirche gebotene Garantie eine schlechterdings ernsthafte ist und darum
auch ihren Gliedern nicht ernst genug ans Herz gelegt werden kann. Das Gebet fir die Tréger
der Staatsgewalt gehort zum eisernen Bestand ihrer eigenen Existenz. Sie wére nicht Kirche,

31 Mit H. Schlier, Die Beurteilung des Staates, a.a.0. S. 325.
Barth - Rechtfertigung und Recht 14 22.03.2023



wenn sie an dieser apostolischen Mahnung voriberginge. Sie mifite dann vergessen haben,
dal3 sie die allen Menschen verheiRene Rechtfertigung zu verkindigen hat.

In der 1. Tim. 2 gewiesenen Richtung, d. h. in der Richtung auf diese gegenseitige Garantie,
ist aber bestimmt auch die Loyalitatsforderung der anderen hierher gehdrigen Epistelstellen zu
verstehen. Tit. 3, 1-8 wird sie, erstaunlich genug, mit der Wiedergeburt durch die Taufe und
den Heiligen Geist in Zusammenhang gebracht. Das ist dann nicht erstaunlich, wenn die nach
v 2 durch die Gnade Jesu Christi Gerechtgesprochenen und kiinftigen Erben des ewigen Le-
bens das Alles nicht fur sich, [40] sondern in der Kirche und als Glieder der Kirche fr alle
Menschen haben, und also nicht fur sich, wohl aber fir das Wort der Kirche Freiheit und also
menschliches Recht nétig und also dessen Tréager und Vertreter zu respektieren haben. Und
lesen wir Rom. 13, 3-4 und 1. Petr. 2, 14, es sei der Obrigkeit darum Gehorsam zu leisten,
weil es ihr Amt sei, die Guten zu belohnen, die Bosen zu bestrafen, so scheint es mir eine im
Context beider Briefe ganz unmdogliche Auslegung, die Verfasser allgemein und neutral von
einem unter die staatliche Justiz fallenden allgemeinen und neutralen Guten und Bdsen reden
zu lassen. Warum sollten nicht beide Verfasser nach dem Gebrauch, den sie sonst von diesen
Begriffen machen, die Christen aufgefordert haben, das gute Werk ihres Glaubens zu tun, in
dessen Verrichtung sie im Unterschied zu den kaxdv moodvrteg die Staatsgewalt auf keinen
Fall zu firchten haben, in dessen Verrichtung sie vielmehr von diesem Ehre empfangen wer-
den? Warum sollen nicht beide Verfasser zunachst an jene dem Pilatus so klar zugesprochene
é€ovoia, Jesus freizulassen oder zu kreuzigen gedacht, warum sollen sie die Christen nicht
hinsichtlich des Staates zunachst auf dessen bessere, d. h. eigentliche Mdglichkeit, auf die
Moglichkeit des von ihm den ,,Guten”, d. h. der Kirche gewéhrten Rechtsschutzes (auf die
Moglichkeit eines ,,Konkordates”!) hingewiesen und sie im Blick auf diese Mdglichkeit zu je-
ner Unterordnung aufgefordert haben? Dal} der Staat faktisch von der anderen Mdglichkeit
Gebrauch machen, daR er faktisch die Bosen ehren, die Guten strafen kdnnte, das mag sein,
das kann aber an seiner Sendung und damit an der Begriindung des christlichen Verhaltens
ihm gegeniber und damit an diesem selbst nichts andern. Wenn (berhaupt, so wird er eben
durch das trotzdem bewéhrte christliche Verhalten zu seiner Sendung und damit zu seiner ei-
genen echten Maglichkeit zurtickgerufen werden. Und er wird, auch wenn es dazu nicht oder
noch nicht kommt, auch im Gebrauch jener anderen Mdglichkeit seiner gottlichen Einsetzung
dennoch Genuge leisten, die Kirche erst recht, wenn auch ganz anders, garantieren missen!
Die ihr vom Staat erwiesene Ehre wird dann in dem im 1. Petrusbrief geschilderten Leiden in
der Nachfolge Christi — und die Strafe der xaxoi wird dann darin bestehen, daf3 ihnen [41]
die Herrlichkeit dieses Leidens vorenthalten wird. Der Staat wird also so oder so der gottli-
chen Rechtfertigung dienen mussen.

Es ist ohne weiteres deutlich, dal3 die Kirche in und mit dieser starken Beziehung ihrer EXis-
tenz zu der des Staates nicht selber Staat und daR umgekehrt der Staat nicht selber Kirche
werden kann. Auch die Kirche wendet sich zwar héchst grundsatzlich an alle Menschen; sie
tut es aber mit dem Wort ihrer Verkindigung und sie ruft zum Glauben; sie sammelt sie also
in Form von freien Entscheidungen, hinter denen Gott es noch ganz anders freies Erwahlen
steht und sie wird in diesem Aon niemals damit rechnen, alle Menschen in sich versammelt zu
haben. Sie muR es vertrauensvoll ihrem Gott Uberlassen, so oder so dennoch der eine Gott al-
ler Menschen zu sein. Der Staat aber hat immer schon alle in seinem Bereich lebenden Men-
schen in sich versammelt und hélt sie als solche zusammen durch seine mit Gewalt aufgerich-
tete und aufrecht erhaltene Ordnung. Der Staat als Staat weil3 nichts von Geist, nichts von
Liebe, nichts von Vergebung. Der Staat tragt das Schwert und er trégt es gerade in jenem
R6m. 13 vorgesehenen besten Fall nicht umsonst. Auch er mul3 es wohl Gott Uberlassen, wie
den Menschen auch noch anders als eben durch das durch die Gewalt bestatigte Recht gehol-
fen werden konnte. Er mifte sich selbst aufgeben, wenn er Kirche werden wollte und die Kir-
che kann es um ihrer selbst, nein, um ihres Auftrages willen, nicht wiinschen, daf er aufhorte,

Barth - Rechtfertigung und Recht 15 22.03.2023



der Staat zu sein. Er kann ja gar nicht wahre Kirche werden. Er kdnnte, wenn er das Wahnsin-
nige wagte, nur eine Gétzenkirche werden. Und erst recht mifite die Kirche sich selbst aufge-
ben, wollte sie Staat werden und also durch Gewalt Recht setzen, wo es ihre Aufgabe ist, die
Rechtfertigung zu verkindigen. Sie kénnte nicht wahrer Staat, sie kdnnte nur Pfaffenstaat
werden, mit bésem Gewissen wegen ihrer vernachlassigten Aufgabe, untiichtig dazu, auf dem
ihr fremden Boden Allen gerecht zu werden, wie es des Staates Sache sein muf3.

Dieses Verhaltnis schlielt nun aber nicht aus, sondern ein, daf} das Problem der Polis, ndmlich
das Problem des Rechtes sich auch auf dem Boden der irdischen éxkAncia stellt und beant-
wortet sein will. Jene Wendungen in Eph. 2 sind keine leeren Floskeln, sondern beziehen sich
konkret darauf, daf? es in [42] der Kirche selbst — jene starke Beziehung, in der sie zum irdi-
schen Staate steht, macht sich jetzt geltend — auch so etwas (ich wahle absichtlich einen un-
bestimmten Ausdruck, weil es der Sache entspricht) wie eine moAteio gibt und geben muf:
Amter und Ordnungen, Arbeitsteilungen und Gemeinschaftsformen. Kirchenrecht nennt man
diese Sache und es war bekanntlich Rud. Sohm, der in dem Entstehen von Kirchenrecht, das
nach ihm erst im 2. Jahrhundert stattgefunden hétte, den grofRen Stindenfall der alten Kirche
gesehen hat. Aber die vom freien Geist heute so und morgen so, hier so und dort so bewegte
christliche Gemeinde des 1. Jahrhunderts, wie Sohm sie sich vorstellte, hat wirklich nie exis-
tiert. Einen kirchlichen Grundsatz wirde man jedenfalls nur zugleich mit der Auferstehung
Christi und damit mit der Mitte des ganzen Neuen Testamentes in Abrede stellen kénnen: die
Autoritat des Apostolates, und aus diesem einen ergaben sich von Anfang an viele, in Freiheit
gewil, aber in der Freiheit des Wortes Gottes und nicht in irgend einer anderen Freiheit. Das
Wort des Paulus (1. Kor. 14, 33) von dem Gott, der kein Gott der Unordnung, sondern des
Friedens ist und tberhaupt der Zusammenhang 1. Kor. 12-14 dirfte hier bezeichnend sein.
Wie konnte die Kirche vom Staate Recht erwarten und sich zugleich dem Rechte selber ver-
schlieen? Wie sollte und wie soll sie der ihr aufgetragenen Lehre leben und sich der Sorge
fur die die Lehre schutzende Ordnung in ihrem eigenen Raume etwa entschlagen kénnen?
Mehr als ,,auch so etwas” wie eine moAtteio, ndmlich eine mit der fiir den Staat bezeichnenden
Zwangsmitteln arbeitende Rechtsgemeinschatft, ist die Kirche der ersten Zeit freilich nicht ge-
wesen und hat sie spater nur zu ihrem Unheil werden kénnen. Kirchliche Autoritat ist geistli-
che, d. h. mit dem Zeugnis des Heiligen Geistes rechnende Autoritat. Ist sie darum weniger
strenge, ist sie nicht gerade so die strengste Autoritat? Gab es jemals eine zwingendere
Rechtsordnung als die, die wir in den Briefen der Apostel vorausgesetzt und gehandhabt se-
hen?

Aber die andere Seite der Sache ist in unserem Zusammenhang noch bemerkenswerter: Das so
gegensatzliche Verhaltnis von Kirche und Staat schlie3t nun doch auch das nicht aus sondern
ein, dal das Neue Testament, wenn man genau zusieht, die Ordnung des Staates und ihre Res-
pektierung keineswegs als [43] eine das Leben der christlichen Gemeinde nur von auflen be-
rihrende Frage, sondern irgendwie (ich wahle wieder absichtlich den unbestimmten Aus-
druck) als die Frage einer Art da drauRen in der Welt aufgerichteten Annexes und Aul’enpos-
tens des christlichen Gemeindelebens selbst behandelt und insofern gewissermalien in die
Ordnung der Gemeinde als solcher einbezogen hat. Der gewissen notwendigen Politisierung
der Kirche selbst entspricht ebenso notwendig eine gewisse Verkirchlichung, in der von der
Kirche aus der Staat gesehen, gewurdigt und angeredet wird. Es gab wohl zu allen Zeiten For-
men gerade eines Staatskirchentums, die wenigstens in dieser Hinsicht von dem neutestament-
lichen Bild der Dinge viel weniger weit entfernt waren als es auf den ersten Blick erscheinen
mdchte. Man beachte, wie die Mahnung beziiglich des Staates Rom. 13 wirklich schon im Zu-
sammenhang gesehen unmaglich eine naturrechtliche Sonderbelehrung sein kann, weil sie
formlich eingebettet ist in eine Reihe von Zuspriichen, die alle die christliche Existenz als sol-
che zur Voraussetzung und zum Ziel haben. Sie steht im 1. Timotheusbrief an der Spitze einer
Reihe von Mahnungen, die sich auf das Verhalten von Mann und Frau im Gottesdienst, auf

Barth - Rechtfertigung und Recht 16 22.03.2023



das Bischofsamt, auf das Diakonenamt beziehen. Sie steht im Titusbrief am Ende und im 1.
Petrusbrief wieder am Anfang einer ahnlichen Reihe. Das fiir den Imperativ dieser Mahnung
S0 bezeichnende Verbum vrotdooecot (Rom. 13, 1; Tit. 3, 1; 1. Petr. 2, 13) ist nicht nur das-
selbe, das Tit. 2, 9; 1. Petr. 2, 18 auf das Verhalten der christlichen Sklaven gegeniber ihren
Herren, sondern das Kol. 3, 18; Eph. 5, 22; Tit. 2, 5; 1. Petr. 3, 1, 5 auch auf das der Frauen
gegen die Manner, das 1.Petr. 5, 5 auf das der Jiingeren gegen die Altesten in der Gemeinde,
das Eph. 5, 21, 1. Petr.5, 5 (?) auf das der Christen untereinander im allgemeinen angewendet
wird. Wie kommen die £é€ovaiot vmepeyovoat, die dpyoviec, wie kommen der faciledg und
seine Nyepdveg in diese Gesellschaft? Folgt daraus, daB3 sie sich in dieser Gesellschaft befin-
den, nicht deutlich, dafl wir uns im Zug einer spezifisch christlichen Mahnung befinden, dal3
die Obrigkeit und die Stellung zu ihr auf einmal gewissermalien hereingenommen ist in den
Zug der Ordnungen, in denen die Christen ihre Vmotayr Gott und zwar dem in Jesus Christus
offenbaren Gott gegentber zu betdtigen haben? Und was soll man eigentlich [44] dazu sagen,
dal3 die staatliche é€ovoio Rom. 13, 4 als @eod didkovoc und Rom. 13, 6 die Staatsbeamten
mit ihren verschiedenen Forderungen an das Publikum als Asitovpyoi ®@cot®? bezeichnet wer-
den? Wie kommen sie zu diesen sakralen Namen? DaB sie ,,irgendwie” tatsdchlich in der sak-
ralen Ordnung stehen, nicht als membra praecipua, wie man spéter viel zu servil sagte, wohl
aber als ministri extraordinarii ecclesiae, das scheint mir deutlich zu sein.

Das von der himmlischen Polis auf die irdische Ecclesia herab fallende reflektiert sich in ei-
nem von der irdischen Ecclesia auf die irdische Polis hintiberfallenden Licht in der beschrie-
benen, zwischen beiden stattfindenden Wechselbeziehung. Wenn die Frage, wie diese Wech-
selbeziehung zu erklaren ist, durch 1. Tim. 2 im Zusammenhang mit Apc. 21 nicht tatséchlich
erklart sein sollte, dann mifte eben eine bessere Erklarung gesucht werden. Das Phanomen
als solches kann nicht gut in Abrede gestellt werden. [45]

4. Die Leistung der Kirche fur den Staat

Uberblickt man die im Neuen Testament an die Christen gerichteten Mahnungen hinsichtlich
ihres Verhéltnisses zum Staate, so ist es gewiR berechtigt, die 1. Tim. 2, 1 ausgesprochene
Mahnung zur Furbitte als die intimste und als die alle anderen zugleich umfassende und radi-
kalisierende in den Mittelpunkt zu stellen. Man muf} dabei nur beachten, wie umfassend diese
besondere Mahnung schon als solche ist. Dazu werden ja die Christen aufgefordert, ,,Bitten,
Anbetungen, Fiirbitten und Danksagungen” darzubringen fiir alle Menschen und im besonde-
ren flr die Kénige und alle, die in behordlicher Stellung sind. Sagt die Stelle eigentlich weni-
ger als dies: daR die Kirche nicht nur beildufig, nicht nur in einer ihrer Funktionen neben an-
deren, sondern in dem ganzen Tun, in welchem sie als Kirche existiert, wie fur alle Menschen,
so im besonderen fiir die Trager des Staates vor Gott einzustehen hat? Einzustehen, das heif3t
aber — denn das besagt doch das vnép — an ihrer Stelle die Anrufung Gottes zu vollziehen,
die sie nicht selber vollziehen kénnen, wohl auch nicht vollziehen wollen und die doch voll-
zogen werden muf3, weil sie ihre der Kirche so heilsame und um der Predigt der Rechtferti-
gung willen fiir alle Menschen so unentbehrliche é€ovcia nur von Gott her haben und erhalten
kann. Weit entfernt davon, daR der Staat Gegenstand der Anbetung werden konnte, ist er, sind
seine Vertreter und Trager vielmehr dessen bedrftig, dal? fir sie gebetet wird. Dal3 dies ge-
schieht, das ist, grundséatzlich und umfassend gesagt, die Leistung der Kirche fur den Staat.
Konnte sie ihn deutlicher an seine Schranken und kdnnte sie sich selber deutlicher an ihre
Freiheit ihm gegeniiber erinnern, als indem sie so fiir ihn einsteht? Dieses Einstehen der Kir-
che fir den Staat soll aber offenbar geschehen ohne danach zu fragen, ob der vom Staat der
Kirche zu leistende Gegendienst tatsachlich geleistet wird. Und erst recht ohne danach su

32 Rém. 15, 16 hat Paulus sich selbst als Aertovpyodv Incod Xpiotod eic té £0vn bezeichnet, Phil. 2, 25 seinen
Muitarbeiter Epaphroditus; Hebr. 1, 2 tragen die Engel Gottes diesen Namen und Hebr. 8, 2 Christus selber!

Barth - Rechtfertigung und Recht 17 22.03.2023



fragen, ob die Tréger des Staates dessen im Einzelnen wiirdig sind. Wie kénnte schon danach
gefragt werden, wenn es sich um diese Leistung handelt? Gerade sie wiirde offenbar umso no-
tiger, je negativer jene Frage beantwortet werden mifte. Wie ja Uiberhaupt, was Rechtferti-
gung ist, umso deutlicher wird, je mehr der ihrer teilhaftige Mensch als ein ernstlicher, wirkli-
cher Stinder vor Gott und den Menschen sichtbar wird. Also: der den Christen aufgetragene
Priesterdienst kann auch durch die fatalste Beantwortung jener Frage nicht aufgehalten son-
dern nur beschleunigt, es kann die Verantwortlichkeit der Kirche fir den Staat auch dadurch,
dal3 dieser vielleicht der brutalste Unrechtsstaat ist, nicht vermindert, sondern nur vermehrt
werden.

Es hdtte dem Versténdnis des ,,Seid untertan ...!” Rém. 13, 1 und Par. gewil} gedient, wenn
man nicht so oft wie gebannt in abstracto gerade auf diese Mahnung gestarrt, sondern beachtet
héatte, in welchen Zusammenhang sie durch jene wesensgemal? tibergeordnete erste Mahnung
geriickt ist. Kann dieses ,,Untertansein” grundsétzlich etwas Anderes bezeichnen als die jener
priesterlichen Stellung der Gemeinde als solcher entsprechende praktische Haltung ihrer Glie-
der? 'YmotdooesOai tivt heildt ja auch gar nicht direkt und absolut ,,jemandem untertan sein”
sondern: jemanden in seiner ihm zukommenden Stellung respektieren. [46]

Es handelt sich um ein Untertansein, das durch den Rahmen, in dem es stattfindet, ndmlich
durch eine bestimmte td&1g zugleich bestimmt und begrenzt ist. Die té&ig ist aber in diesem
Fall wie in den anderen, in denen das Verbum vorkommt, nicht etwa durch die betreffenden
Respektspersonen selbst aufgerichtet, sondern beruht nach v 2 auf der dwatoyn 100 @od, der
ordinatio Dei. Auf Grund und im Sinn dieser géttlichen Anordnung also sind jene zu respek-
tieren. In was Anderem kann aber der anordnungsmaRige Respekt vor den staatlichen Res-
pektspersonen bestehen als darin, daR die Christen sich ihnen gegenuber in die Stellung von
solchen begeben, die unter allen Umstanden das Beste, namlich das Recht und das heil3t den
Schutz der Predigt von der Rechtfertigung von ihnen erwarten, die aber u. U. auch bereit sind,
diese Predigt ihrerseits damit zu vollstrecken, dal} sie von jenen statt Recht zu empfangen Un-
recht leiden, die also so oder so ihre ihnen von Gott gegebene, bezw. sie selbst als von Gott
eingesetzte £€ovoia anerkennen werden? Wiirden sie das nicht tun, wiirden sie sich dieser
dwtayn widersetzen und also der Staatsgewalt jenen durch die gottliche Anordnung bestimm-
ten und begrenzten Respekt verweigern, dann wirden sie sich eben damit nach v 2 Gott selbst
widersetzen und es miRte ihnen dann ihre Existenz im Bereich der Staatsgewalt zum Gericht
werden. Nicht rechnend mit jenem positiven gottlichen Auftrag des Staates und nicht bereit,
wenn es sein muf}, auch Unrecht von ithm zu erleiden, wiirden sie eo ipso zu jenen kokoi ge-
horen, die seine Gewalt flrchten missen, denen er mit seinem Schwert mit der ihm verliehe-
nen Zwangsgewalt offen oder heimlich — ,,die Macht als solche ist bose” — nur Vollstrecker
des gattlichen Zorngerichts, nur der fiirchterliche Exponent der Verlorenheit dieses Aons sein
konnte (v 4-5).

Aber eben: diese Rom. 13 gebotene Respektierung der Staatsgewalt wird sich ja von jener
priesterlichen Funktion der Kirche ihm gegentber theoretisch und praktisch gar nicht l16sen
lassen. In einer abstrakten und absoluten Fugsamkeit gegenuber den Absichten und Unterneh-
mungen der Staatsgewalt kann sie unmdglich bestehen. Nur schon darum nicht, weil nicht nur
nach der Apokalypse sondern auch nach Paulus damit zu rechnen ist, daR die Staatsgewalt ih-
rerseits sich der Widersetzlichkeit gegen [47] den Herrn aller Herren, gegen die géttliche An-
ordnung, der sie ihre Gewalt verdankt, schuldig machen kdnnte. Bleibt es auch dann bei dem
Respekt ihr gegenuber, so wird die Fligsamkeit in diesem Fall nur noch eine passive und auch
als solche doch nur eine beschrankte sein kdnnen. Das vnotdcoesOot kann auf keinen Fall be-
deuten, daR die Kirche und ihre Glieder die Absichten und Unternehmungen der Staatsgewalt
auch dann von sich aus bejahen und freiwillig fordern werden, wenn diese statt auf den Schutz
auf die Unterdriickung der Predigt von der Rechtfertigung gerichtet sein sollte. Die Christen

Barth - Rechtfertigung und Recht 18 22.03.2023



werden ihr auch dann nichts schuldig bleiben von dem, was ihr als der Verwalterin des offent-
lichen Rechtes, als Ordnungsmacht unentbehrlich ist und zukommt: ,,Steuer, dem die Steuer,
Zoll, dem der Zoll, Furcht, dem die Furcht, Ehre dem, dem (als Reprasentant und Tréger der
¢€ovoia) Ehre gebiihrt!” — auch dann, wenn er mit dieser é€ovcia Millbrauch treibt, bezw.
wenn diese £é€ovoia in seinem Verhalten ihre ddmonische Widersetzlichkeit gegen den Herrn
aller Herren offenbar macht. Die Christen werden nach Matth. 22, 21 auch dann dem Kaiser
geben, was des Kaisers ist, d. h. dasjenige, was ihm — nicht als dem guten oder schlechten
Kaiser, sondern schlechthin als dem Kaiser — nun einmal zukommt: dasjenige Recht, das er
auch dann hat, wenn er das Recht ins Unrecht verkehrt. Von Gott eingesetzte é£ovcia ist und
bleibt er ja, wie friiher gezeigt, auch dann und so kann ihm dasjenige, was ihm daraufhin ge-
blhrt, auch dann nicht vorenthalten werden. Eben so unerbittlich muf es aber auch dabei blei-
ben, dal3 Christen Gott zu geben haben, was Gottes ist: ebenso unerbittlich dabei, daB die Kir-
che Kirche sein und bleiben muB3. Das kann also das von den Christen verlangte vtotdcceo-
B nicht bedeuten, dal sie sich auch die direkt oder indirekt gegen die Freiheit ihrer Verkiin-
digung gerichteten Absichten und Unternehmungen der Staatsgewalt zu eigen machen, daf sie
die Verantwortlichkeit daftir auch auf sich selbst nehmen kénnten. Wohlverstanden: das
vrotdocecHon wird auch dann nicht authdren. Aber eben als bVmotacoopevol, eben im Respekt
vor der Staatsgewalt werden sie dann, indem sie nicht aufhdren, ihr gegenuber ihre Schuldig-
keit zu erflllen, nur ihre Opfer sein, in ihrem konkreten Wollen und Vollbringen aber sich
nicht verantwortlich, gerade nicht ,,von Herzen” beteiligen [48] konnen und gerade als vmo-
taoodpuevol werden sie das nicht verbergen konnen, sondern — entscheidend damit, daR die
Predigt von der Rechtfertigung unter allen Umstéanden weitergeht — 6ffentlich zum Ausdruck
bringen missen. Nicht gegen den Staat, sondern als Leistung der Kirche fiir den Staat wird
auch das geschehen! Ist doch ihr Respekt vor der Staatsgewalt ein Annex der priesterlichen
Funktion, in der sie ihm gegentiiberstehen. Wiirden sie doch gerade das Entscheidende, das sie
fiir den Staat tun kénnen und mussen, unterlassen, wenn es unter ihnen zu einer aktiven Fig-
samkeit, zu einer Bejahung gegenuber dem direkt oder indirekt auf die Unterdriickung der
Freiheit des Wortes Gottes gerichteten Wollen und Tun der Staatsgewalt kommen wirde.
Denn mit der Freiheit des Wortes Gottes steht und féllt auch die Moglichkeit der Firbitte fur
die Staatsgewalt. Dann wiirden sie objektiv und faktisch zu Staatsfeinden, wenn sie sich einer
jene Freiheit bedrohenden Staatsgewalt gegentiber etwa nicht in jenen Abstand begeben oder
wenn sie ihr diesen ihren Abstand — einen hdchst gelassenen, héchst tiberlegenen, héchst
warnenden Abstand! — verbergen wiirden. Dann ware Jesus objektiv und faktisch ein Staats-
feind gewesen, wenn er es etwa nicht gewagt héatte, seinen Landesherrn Herodes gelegentlich
in aller Ruhe einen ,,Fuchs” zu nennen (Luk. 13, 32). Gerade der auf verkehrten Weg gerate-
nen Staatsgewalt gegenlber kann die Anordnung Gottes, der sie ihre Existenz verdankt und
damit sie selber nicht besser geehrt werden als durch diese, die kritische Form des ihr unter
allen Umsténden zu leistenden Respektes. Was kann denn fur eine solche Staatsgewalt tiber-
haupt geleistet werden, als die Firbitte? Und wer kann Firbitte fur sie leisten als die Christen?
Und wie kdnnen die Christen sie leisten, wenn sie etwa die Verkehrtheit der Staatsgewalt be-
jahend, zu Verréatern an ihrer eigenen Sache geworden sein sollten? Was fur ein Respekt dem
Staat gegentiber sollte das sein, was solchen Verrat bedeuten wirde?

Wir haben nach dieser Erorterung des vmotdcoestot von Rom. 13, 1 in seinem Zusammen-
hang mit 1. Tim. 2, 1 freie Bahn zu grundsétzlicher Einsicht in das Wesen der Leistung, die
die Kirche als Organ der gottlichen Rechtfertigung dem Staate als dem Organ des menschli-
chen Rechtes schuldig ist, die der [49] Staat von ihr erwarten darf, und mit der sie dem Staate,
wenn sie im Gehorsam steht, tatséchlich dienen wird. Wir horten: es gibt eine wechselseitige
Garantie zwischen diesen beiden Bereichen. Wir fragen jetzt: Welches ist die Garantie, die die
Kirche dem Staate zu bieten hat?

Barth - Rechtfertigung und Recht 19 22.03.2023



Nach allem, was uns als konstitutiv fur das Verhéltnis der beiden Bereiche entgegengetreten
ist, ist zunéchst die Antwort zu geben: dal? es auler der Kirche keine Stelle in der Welt gibt, in
der ein grundsétzliches Wissen um die Berechtigung und Notwendigkeit des Staates vorhan-
den ist und zur Aussprache kommt. VVon allen anderen Stellen aus kann der Staat und kann je-
der einzelne Staat mit seiner Bemihung um menschliches Recht grundsatzlich problematisiert
werden. VVon der die gottliche Rechtfertigung allen Menschen verkiindigenden Kirche her
kann das nicht geschehen. Denn fur die Kirche ist die Autoritét des Staates eingeschlossen in
die Autoritét ihres Herrn Jesus Christus. Die Kirche lebt in der Erwartung des ewigen Staates
und in dieser Erwartung ehrt sie auch den irdischen, erwartet sie immer wieder das Beste von
thm: dal3 er in seiner Weise, im Raum ,,aller Menschen” eben dem Herrn diene, den die Glau-
benden jetzt schon als ihren Heiland lieben. Die Kirche erwartet vom Staate um der freien
Predigt der Rechtfertigung willen, dal er Staat sei und also Recht schaffe und spreche. Die
Kirche ehrt den Staat aber auch dann, wenn er diese Erwartung nicht erfiillt. Sie verteidigt
dann den Staat gegen den Staat, sie reprasentiert dann, indem sie Gott gibt, was Gottes ist, in-
dem sie Gott mehr gehorcht als den Menschen, mit ihrer Firbitte die einzige Méglichkeit, den
Staat wieder herzustellen und vor dem Untergang zu retten. Die Staaten mdgen entstehen und
vergehen, die politischen Konzeptionen mdgen sich wandeln, die Politik als solche mag die
Menschen interessieren oder nicht interessieren — ein Faktor aber muf3 immer wieder staats-
erhaltender, ja staatsbegrindender Faktor sein, und das ist quer durch alle Entwicklungen und
Wandlungen hindurch die christliche Kirche. Was wissen denn die Staatsméanner und Politiker
selber von einer letzten Berechtigung und Notwendigkeit ihres Tuns? Wer oder was gibt ihnen
die GewiRheit, daB dieses ihr Tun nicht als solches Eitelkeit ist, auch wenn sie es noch so
ernst nehmen? Um nicht zu [50] reden von den Anderen, deren Verantwortung fir die Polis
und ihr Recht die Staatsméanner ja nur reprasentieren konnen und auf deren Mitarbeit sie doch
so entscheidend angewiesen sind! Wie die gottliche Rechtfertigung das rechtliche Kontinuum
ist, so ist die Kirche das politische Kontinuum. Und dal? sie das ist, das ist ihre erste und
grundlegende Leistung fur den Staat. Sie braucht nur wirklich Kirche zu sein, dann ist sie es
tatséchlich. Der Staat aber empfangt diese Leistung und lebt heimlich davon, ob er darum
weil3 und daflir dankbar ist oder nicht, ob er es so wahrhaben oder nicht wahrhaben will.

Wir betreten nur scheinbar eine niedere Sphére, wenn wir zweitens unter nochmaligem Ver-
weis auf Rom. 13, 5-7 daran erinnern, daR eben die Kirche von ihren Gliedern mit einem
Nachdruck, wie er keiner anderen Instanz zu Gebote steht, die Erfillung jener Pflichten ver-
langt, von deren Leistung noch nicht die Glte oder Schlechtigkeit eines Staates, wohl aber der
Bestand jedes Staates als solchen abhangig ist. DalR Steuern und Z6lle dem Staat wirklich ge-
horen, dal3 seine Gesetze und ihre Vertreter als solche wirklich in Furcht und Ehrerbietung zu
anerkennen sind, das kann vorbehaltlos und ernstlich bindend nur von der gottlichen Rechtfer-
tigung des slindigen Menschen her gesagt werden, weil es von da aus allein gegen die Sophis-
men und Entschuldigungen des sich selbst rechtfertigenden und darum gerade vor dem Recht
heimlich immer auf der Flucht begriffenen Menschen in Schutz genommen ist. Die Kirche
weil3, dal? der Staat gerade das wirkliche und eigentliche menschliche Recht, das ius unum et
necessarium, ndmlich das Freiheitsrecht der Rechtfertigungspredigt weder aufrichten noch
schutzen kénnte, wenn ihm das, was ihm gebihrt, damit er als Garant des Rechtes tiberhaupt
bestehen kann, nicht geleistet wird, und darum fordert sie, dal3 ihm das unter allen Umsténden
geleistet werde.

Man wirde nun freilich viel darum geben, wenn uns Rém. 13 und im brigen Neuen Testa-
ment gleich etwas ausfuhrlicher dartiber Bescheid gegeben wére, was unter diesen vom Chris-
ten erwarteten und von ihm zu erfiillenden politischen Pflichten im Einzelnen zu verstehen
und nicht zu verstehen sei. Hier entstehen Fragen, deren Beantwortung wir nicht direkt, son-
dern nur indirekt: in einer sinnvollen Verlangerung der [51] dort gegebenen Antworten aus
dem Neuen Testament ablesen kénnen.

Barth - Rechtfertigung und Recht 20 22.03.2023



Konnte es z. B. Rom. 13, 7 auch heiflen: 1@ 10v dpkov 10v dprov? Gehort zu den selbstver-
stéandlich zu erflllenden Pflichten auch eine von der Staatsgewalt vielleicht verlangte Eides-
leistung? Die Reformatoren haben die Frage bekanntlich bejaht und man mochte im Blick auf
Matth. 5, 33 f. wohl wiinschen, dal? sie es wenigstens nicht ganz so unbedenklich getan hatten.
Das ist, auch wenn man sie bejaht, sicher, daB ein staatlicher Eid dann (im Respekt vor dem
Staat!) nicht geleistet werden kann, wenn er als Totalitatseid (d. h. als Verpflichtung auf einen
Namen, der faktisch den Sinn und die Kraft eines Gottesmannes hat) eo ipso jene aktive Ge-
fligsamkeit gegen die die Freiheit des Wortes Gottes bedrohende Staatsgewalt und damit fir
die Christen jenen Verrat der Kirche und ihres Herrn bedeutet.

Gehort auch der Militardienst zu jenen selbstverstandlich zu erfiillenden Pflichten? Die Refor-
matoren haben auch diese Frage bejaht und wieder mdchte man wiinschen, dal? sie es etwas
weniger munter getan hatten. DaR der Staat die mérderische Natur dieses Aons hat, das wird
daran, daR er auch nach R6m. 13 das Schwert tragt, besonders sichtbar. Man wird doch in der
Sache jedenfalls grundsétzlich nicht zu einem anderen Ergebnis kommen kdnnen als die Re-
formatoren. Menschliches Recht bedarf der Garantie durch menschliche Gewalt. Der Mensch
waére nicht der der gottlichen Rechtfertigung bedirftige Stinder, wenn es anders ware. Der von
auBen oder von innen mit Gewalt bedrohte Staat wird sich wohl dazu rusten miissen, Gewalt
mit Gewalt abzutreiben, um fernerhin Staat sein zu kdnnen. Es mussen schon sehr gewichtige
Miftrauensgriinde gegen ihn vorliegen, wenn der Christ berechtigt und berufen sein sollte,
ihm dabei seinen Dienst zu verweigern — wenn gar die Kirche als solche berechtigt und beru-
fen sein sollte, an dieser Stelle Nein zu sagen. Ein grundsétzliches christliches Nein kann es
hier unmaglich geben, weil es das grundsétzliche Nein zum irdischen Staat als solchem sein
mRte, das als solches unmdglich christlich sein kann. Und ich méchte im Blick auf die
schweizerische Landesverteidigung im Besonderen hinzufligen: hier und also fir uns kann es
bestimmt auch kein praktisches Nein geben. Man kann gegen die Art, wie der Staat sich in der
Schweiz [52] als Rechtsstaat zu betétigen versucht, viele und schwere Bedenken haben und
wird darum doch sinnvoller Weise nicht behaupten kénnen, daf er der Kirche als das Tier aus
dem Abgrund von Apc. 13 gegeniberstehe. Wohl aber kann und muR das heute von mehr als
einem andern Staat gesagt werden, dem gegeniber unsere Rechtsordnung zu verteidigen der
Mihe wert ist; und da dem so ist, ist es gerade heute auch christlich sinnvoll und recht, unsere
Grenzen zu sichern, und wenn der Staat in der Schweiz dies tut, so ist nicht abzusehen, inwie-
fern die Kirche in der Schweiz sich dabei nicht in aller Bestimmtheit hinter ihn stellen sollte3.

Anders steht es mit der Frage, ob der Staat das Recht hat, zur Verstarkung seiner Macht seine
Untertanen und Bdrger in irgend einer Form innerlich fur sich in Anspruch zu nehmen und
also eine von ihm her bestimmte Weltanschauung oder doch weltanschauungsmaRige Senti-
ments und Ressentiments von ihnen zu fordern. Diese Frage ist vom Neuen Testament her
rundweg zu verneinen. Forderungen dieser Art dirften in keiner Verlangerung der Linie von
Rom. 13 moglich und also von Rechts wegen weder zu erheben noch zu beachten sein. Hier
droht vielmehr in irgend einer N&he oder Ferne das Tier aus dem Abgrund, wéhrend der
rechte Staat gerade diesen Anspruch weder notig hat noch auch erheben wird. Die Forderung
der Liebe ist Rom. 13 deutlich genug von den Forderungen, deren Erfillung wir dem Staate
schuldig sind, abgehoben. Wenn der Staat anfangt, Liebe zu fordern, dann ist er immer schon
im Begriff, zur Kirche eines falschen Gottes und damit zum Unrechtsstaat zu werden. Der
Rechtsstaat braucht keine Liebe, sondern niichterne Taten einer entschlossenen Verantwort-
lichkeit. Eben diese sind es, die ihm durch die Kirche der Rechtfertigung gewéhrleistet wer-
den.

33 Es versteht sich von selbst, daR dasselbe auch von der Kirche in der Tschechoslowakei, in Holland, Danemark,
Skandinavien, Frankreich und vor allem England zu sagen ist.

Barth - Rechtfertigung und Recht 21 22.03.2023



Viel beschwerlicher, weil grundsétzlicher, ist eine andere scheinbare Liicke in der neutesta-
mentlichen Belehrung. Sie besteht darin, dal3 das Neue Testament konkret nur im Blick auf
einen reinen Obrigkeitsstaat und also von den Christen nur als von Untertanen, nicht aber als
von flr den Staat in ihrer eigenen [53] Person mitverantwortlichen Biirgern zu reden scheint.
Politische Pflichterfullung erschopft sich aber fir uns hoffentlich nicht im Steuerzahlen und in
sonstiger passiver GesetzmaRigkeit. Politische Pflichterfillung heif3t fir uns dartiber hinaus:
Verantwortliches Wéhlen der Obrigkeit, verantwortliches Entscheiden tber die gelten sollen-
den Gesetze, verantwortliches Achten auf ihre Durchfiihrung, mit einem Wort aktives politi-
sches Handeln, das dann wohl auch politischen Kampf bedeuten kann und muf3. Wenn die
Kirche dem modernen Staat nicht gerade diese Form politischer Pflichterfiillung zu garantie-
ren hétte, was hitte sie ihm, dem ,,demokratischen” Staate, dann iiberhaupt zu bieten? Die
Frage muR nun offenbar gestellt werden, ob wir uns auch da in einer legitimen Verlangerung
der Linie von Rom. 13 bewegen? Man wagt scheinbar viel, wenn man sie zu bejahen wagt.
Sie muR aber eindeutig bejaht werden. Alles kommt jetzt darauf an, ob es mit jenem Zusam-
menhang des vmotdcoecHor von RGm. 13 mit der Mahnung zur Firbitte von 1. Tim. 2 seine
Richtigkeit hat. Ist ndmlich das Gebet der Christen flir den Staat das Mal} und die Norm des
vrotdocecHon und dieses ein Annex zu jenem, zu der priesterlichen Funktion der Kirche, wird
dieses Gebet ernst genommen als verantwortliches Eintreten der Christen flr den Staat, dann
ist schon damit das die Stelle Rom. 13 scheinbar — aber offenbar doch nur scheinbar — be-
herrschende Schema eines rein passiven Untertanenstandes der Christen durchbrochen. Dann
fragt es sich ernstlich, ob es ein Zufall ist, dal? es gerade im Bereich der christlichen Kirche im
Laufe der Zeit gerade zu ,,demokratischen”, d. h. auf der verantwortlichen Betétigung aller
Burger sich aufbauender Staaten gekommen ist**. Kann ein ernsthaftes Gebet auf die Lénge
ohne die entsprechende Arbeit bleiben? Kann man Gott um etwas bitten, das man nicht in den
Grenzen seiner Moglichkeiten herbeizufiihren im selben [54] Augenblick entschlossen und
bereit ist? Kann man also beten, daR der Staat uns erhalten, und zwar als Rechtsstaat erhalten
bleiben oder zum Rechtsstaat wieder werden mdchte, ohne sich in eigener Person, in eigener
Besinnung und mit eigener Tat daflr einzusetzen, daR dies geschehe, ohne mit der Schotti-
schen Konfession®® den ernstlichen Willen zu haben und zu bekennen: vitae bonorum adesse,
tyrannidem opprimere, ab infirmioribus vim improborum defendere, ohne also gegebenen Fal-
les mit Zwingli*® auch damit zu rechnen, daR solche Machthaber, die untriiwlich und usser der
schnur Christi faren wurdind, ,,mit Gott entsetzt” werden miissen? Kann man der Staatsgewalt
jenen schuldigen Respekt entgegenbringen, ohne ihre Sache mit allen diesen Konsequenzen
zu seiner eigenen zu machen? Gerade im Blick auf den intimsten und zentralsten Gehalt der
neutestamentlichen Mahnung wiirde ich also sagen, dal wir uns, wenn irgendwo, dann gerade
in der Verldangerung der neutestamentlichen Linie im Sinne des ,,demokratischen” Staatsbe-
griffs auf dem Boden legitimer Auslegung befinden. Die Diastase zwischen Rechtfertigung
und Recht, zwischen ékkinocio und oA, die Fremdlingschaft der Christen in diesem anderen
Bereich wird da nicht aufgehoben, wohl aber wird da der ganze, unausweichliche Ernst der
neutestamentlichen Weisung noch viel scharfer ins Licht gerlickt, wo es klar ist, dal3 die Chri-
sten den irdischen Staat nicht nur erdulden, sondern wollen missen, und daf sie ihn nicht als
Pilatus-Staat, sondern nur als Rechtsstaat wollen kdnnen: daR es also ein &uferes Entfliehen
aus jenem anderen, dem politischen Bereich, nicht gibt, daf sie, indem sie ganz in der Kirche,
ganz auf die zukunftige Polis ausgerichtet sind, ebenso ganz in Schuld und Verantwortung
auch der irdischen Polis verfallen und verpflichtet, ebenso ganz zum Arbeiten und (es sei

34 Zu denen sinngeméiB auch ,,Monarchien” wie die englische, hollédndische usw. zu rechnen sind! — Die Phrase
von der gleichen Affinitat bzw. Nichtaffinitat aller mdglichen Staatsformen dem Evangelium gegenuber ist nicht
nur abgentitzt, sondern falsch. Dall man in einer Demokratie zur Hélle fahren und unter einer P6belherrschaft
oder Diktatur selig werden kann, das ist wahr. Es ist aber nicht wahr, daf® man als Christ ebenso ernstlich die P6-
belherrschaft oder die Diktatur bejahen, wollen, erstreben kann wie die Demokratie.

% Art. 14.

36 SchluBreden, Art. 42.

Barth - Rechtfertigung und Recht 22 22.03.2023



denn!) zum Kampf wie zum Gebet flr sie aufgerufen sind, daf fur den Charakter des Staates
als Rechtsstaat ein jeder von ihnen mit haftbar ist. Und gerade der ,,demokratische” Staat
kdnnte ebensogut erkennen wie verkennen, dal? er eine treuere, vollstandigere Pflichterfillung
nirgendswoher erwarten kann als von den Genossen des ihm als Staat so fremden Bereichs der
auf die gottliche Rechtfertigung begriindeten éxkAnoia. [55]

Es bleibt uns hinsichtlich der dem Staat durch die Kirche zu gebenden Garantie noch ein letz-
ter Kreis zu ziehen tbrig. Wir erinnern uns, wie die neutestamentliche Mahnung gewisserma-
Ren gipfelt in dem Hinweis darauf, daR die Christen letztlich und entscheidend durch ihr
ayabomoielv dem Kaiser zu geben haben, was des Kaisers ist. Was heilit das aber, wenn wir
unter diesem dyoBomoteiv nicht eine neutrale moralische Bravheit, sondern ihr im Glauben an
Jesus Christus gelebtes Leben, das Leben der Kinder Gottes, das Leben der Kirche als sol-
ches, zu verstehen haben? Es heil3t dann doch wohl, dal3 die entscheidende Leistung der Kir-
che fir den Staat schlicht darin besteht, daf sie ihren Raum als Kirche behauptet und ausflit.
Indem sie das tut, wird aufs Beste auch flr den ganz anderen Raum des Staates gesorgt. In-
dem sie die gottliche Rechtfertigung verkindigt, wird aufs Beste auch der Aufrichtung und
Erhaltung des menschlichen Rechtes gedient. Keine direkte Aktion, die sie, in wohlmeinen-
dem Eifer selber halb oder ganz politisch handelnd, unternehmen und durchfuhren kénnte,
kénnte auch nur von ferne mit der positiven Relevanz derjenigen Aktion verglichen werden,
in der sie, ganz apolitisch, ganz ohne Eingriff in die stattlichen Belange, das kommende Ko-
nigreich Christi und also die Rechtfertigung allein durch den Glauben verkiindigt: die rechte
schriftgemalie Predigt und Unterweisung und die rechte schriftgemaRe Verwaltung der Sakra-
mente. Indem sie diese Aktion vollzieht, ist sie es, die, im geschopflichen Raum betrachtet,
den Staat begriindet und erhélt. Der Staat wird, wenn er weise ist, im letzten Grund nichts als
eben dies von ihr erwarten und verlangen, weil darin alles, was sie fir ihn leisten kann, darin
auch jene ganze umfassende politische Verpflichtung ihrer Glieder enthalten ist. — Und man
kann und darf die Sache jetzt noch zugespitzter formulieren: Die Garantierung des Staates
durch die Kirche geschieht entscheidend eben dadurch, dal die Kirche die Garantie des Staa-
tes fir sich selber, d. h. seine Garantie der Freiheit ihrer Botschaft in Anspruch nimmt. Es
mag merkwardig klingen, aber es ist so: darin erschopft sich das, was von der géttlichen
Rechtfertigung aus zu der Frage und zu den Fragen des menschlichen Rechtes zu sagen ist:
die Kirche muf3 die Freiheit haben, die gottliche Rechtfertigung zu verkiindigen. Der Staat
wird [56] in dem Mal? seine eigentliche Mdglichkeit verwirklichen und also Rechtsstaat sein,
als er der Kirche diese Freiheit nicht nur positiv 1aRt, sondern aktiv gibt, d. h. in dem MaR, als
er ehrlich und folgerichtig der Staat sein will, in dessen Raume — ob als Landeskirche oder
Freikirche ist eine sekundéare Frage — die Kirche existiert, die diese Freiheit von rechtswegen
hat. Wir wissen: der irdische Staat ist weder berufen noch féhig, das ewige Recht des himmli-
schen Jerusalem auf Erden aufzurichten, weil dazu Gberhaupt keine Menschenhand berufen
und fahig ist. Er ist aber berufen und fahig, menschliches Recht aufzurichten. Und was
menschliches Recht ist, das mif3t sich nicht an irgend einem romantischen oder liberalen Na-
turrecht, sondern schlicht an dem konkreten Freiheitsrecht, das die Kirche fir ihr Wort, sofern
es das Wort Gottes ist, in Anspruch nehmen mul3. Dieses Freiheitsrecht bedeutet die Begriin-
dung, die Erhaltung, die Wiederherstellung alles — wirklich alles Menschenrechtes. Man
lasse es darauf ankommen, ob es mehr braucht als dies! Wo dieses Freiheitsrecht anerkannt ist
und wo von der rechten Kirche der rechte Gebrauch davon gemacht wird, da gibt es — die
freie Predigt von der Rechtfertigung wird daflir sorgen, daB die Dinge an ihren Ort zu stehen
kommen — in gegenseitiger Bestimmung und Begrenzung legitime menschliche Autoritét
und ebenso legitime menschliche Selbstbestimmung, da fallt zu Boden die Tyrannei hier und
die Anarchie dort, der Faszismus ebenso wie der Bolschewismus, da steigt auf die Ordnung
der menschlichen Dinge, die Gerechtigkeit, die Weisheit und der Friede, die Billigkeit und die
Fursorge, die zu dieser Ordnung vonnéten sind. Nicht als der Himmel (nicht einmal als ein
kleiner Himmel!) auf Erden! Nur so wie sie auf Erden und in dieser Zeit aufsteigen kénnen,

Barth - Rechtfertigung und Recht 23 22.03.2023



aber so, wie sie tatsachlich schon auf Erden und in dieser Zeit, in einer Welt der Stinde und
der Sunder aufsteigen kénnen. Kein ewiger, kein unversuchlicher, kein siindloser Salomo —
es wird daftr gesorgt sein, daf? er sich als das Gegenteil von dem allem immer wieder erwei-
sen wird — aber immerhin Salomo, immerhin ein Abbild dessen, dessen Reich ein Reich des
Friedens ohne Grenzen noch Ende sein wird. Das ist's, was die Kirche dem Staate anzubieten
hat, indem sie ihrerseits nichts anderes als Freiheit von ihm haben will. Gerade damit redet sie
ihn selbst auf seine beste, seine eigentliche [57] Moglichkeit an. Was kann er mehr verlangen
und was kann ihm dienlicher sein als dies: so unerbittlich ernst genommen zu werden?

Wir kennen alle die Maxime Friedrichs des GroRen: Suum cuique. Sie steht, was weniger be-
kannt ist, als Definition des menschlichen Rechts, als Zusammenfassung der Funktionen des
rechten Staates schon in Calvins Institutio: ut suum cuique salvum sit et incolume®’. Es beruht
aber — und das hat Calvin nicht gesagt, das missen wir erst wieder zu entdecken und zu ler-
nen versuchen — auf der Rechtfertigung des siindigen Menschen in Jesus Christus und also
auf der Ausrichtung der zentralen Botschaft der christlichen Kirche, dal? eben dies in allen Di-
mensionen wahr und giiltig werde in der groBen Vorlaufigkeit dieses Aons, in der groRen
Vorlaufigkeit auch des Gegeniibers von Kirche und Staat in der uns zwischen Jesu Christi
Auferstehung und seiner Wiederkunft gelassenen Zeit der gottlichen Geduld: Suum cuique.

Quelle: Karl Barth, Eine Schweizer Stimme 1938-1945, Zollikon: Evangelischer Verlag, 1945,
S. 13-57.

37 Instit. 1V 20, 3. Und es kann — darauf hat mich Dr. Arnold Ehrhard in Lérrach freundlich aufmerksam ge-
macht — kein Zweifel bestehen, daR Calvin hier seinerseits Ulpian bezw. Cicero zitiert hat, welcher laut De Leg.
16, 19 eine Vermutung kannte, nach der ,,lex”” Graeco nomine (vopoc) a suum cuique tribuendo seinen Namen
hétte.

Barth - Rechtfertigung und Recht 24 22.03.2023



