Die Kirche als Gemeinschaft

VVon Metropolit lohannis (Zizioulas) von Pergamon

Einfihrung

1. Es ist fir mich ein Privileg, auf dieser Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung
zu sprechen, der funften in einer Reihe solcher Konferenzen, die mit der Konferenz von
Lausanne 1927 begann. Diese Konferenz findet zu einer Zeit statt, in der die Bewegung fir
Glauben und Kirchenverfassung nicht mehr den anfanglichen vergleichenden konfessionalisti-
schen Ansatz zum Problem der Kircheneinheit verfolgt, wie er in Lausanne und Lund zu be-
obachten war.

Vor dem Hintergrund dieser Herangehensweise an das Problem der kirchlichen Einheit sollten
wir das Auftauchen des Konzepts der Koinonia als Schltsselbegriff in der theologischen Spra-
che von Glauben und Kirchenverfassung verstehen. Kein Christ kann an den biblischen und
patristischen Urspriingen dieses Begriffs zweifeln. Obwohl nicht alle christlichen Traditionen
den gleichen Grad an Wertschatzung und Verwendung dieses Konzepts in der Theologie fur
sich beanspruchen konnen, I&sst sich seine Anwendung im 6kumenischen Diskurs kaum auf
den Einfluss einer bestimmten christlichen Tradition zurtickfuhren. Als Orthodoxer kann ich
nicht anders, als mich uber die Verwendung eines solchen Konzepts im 6kumenischen Dis-
kurs zu freuen, angesichts der Tiefe und des Reichtums, die es in der Theologie der griechi-
schen Véter hat. Aber gleichzeitig muss ich zugeben, dass der Gedanke der Gemeinschaft bei
den lateinischen Kirchenvatern wie Ambrosius, Augustinus und anderen ebenso prasent ist
wie bei den Reformatoren. Selbst diejenigen unter uns, die der Heiligen Schrift mehr oder so-
gar ausschlielliche Bedeutung beimessen, kénnen kaum tbersehen, welch wichtigen Platz das
Thema der Koinonia in der Bibel einnimmt. Wir haben es also mit einem Thema zu tun, das
in allen christlichen Traditionen tief verwurzelt ist, d.h. mit einem wahrhaft 6kumenischen (im
alten Sinn des Wortes) Thema. Wir alle kénnen von einem sorgféltigen und tiefgriindigen Stu-
dium dieses Konzepts profitieren, wenn wir versuchen, Wege zur Uberwindung der Spaltung
in der Kirche Christi zu finden.

2. Das Auftauchen des Konzepts der Koinonia als Schliisselbegriff in der theologischen Spra-
che der 6kumenischen Bewegung und insbesondere der Bewegung fiir Glauben und Kirchen-
verfassung ist kein zufalliger Umstand. Er steht meines Erachtens in engem Zusammenhang
mit einer bedeutenden Verschiebung oder Entwicklung, die zwischen Edinburgh und Mont-
real in Bezug auf die Ekklesiologie stattgefunden hat. Sowohl Lausanne als auch Edinburgh
konzentrierten die Ekklesiologie auf die Christologie. Lund 1952 baute auf diesem Schwer-
punkt auf und betonte den christologischen Ansatz der Ekklesiologie: ,,Weil wir an Jesus
Christus glauben, glauben wir auch an die Kirche als den Leib Christi*“. Der Einfluss bedeu-
tender Theologen jener Zeit, wie des verstorbenen Pater Georges Florovsky, ist hier offen-
sichtlich: ,,Die Ekklesiologie ist nichts anderes als ein Kapitel der Christologie*, schrieb er.
Wir sollten nicht vergessen, dass auch die ,,Basis des Okumenischen Rates der Kirchen* da-
mals noch streng christologisch war.

1961 beginnen sich die Dinge in Neu-Delhi zu dndern. Die Grundlage des ORK wird um den
Bezug auf die Heilige Dreieinigkeit erweitert, wahrend orthodoxe Theologen wie der verstor-
bene Nikos Nissiotis und andere sich bemuihen, den Schwerpunkt in der EKkklesiologie von der
Christologie auf die Pneumatologie zu verlagern. Die Weltkonferenz fur Glauben und Kir-
chenverfassung in Montreal (1963) betonte in ihrem Bericht tiber Sektion I, dass sich unser

Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 1 04.02.2023



Verstandnis der Kirche nicht nur aus der Christologie, sondern aus dem trinitarischen Ver-
stdndnis Gottes ableiten sollte.

Damals waren wir noch weit davon entfernt, den Begriff der Koinonia im Zusammenhang mit
der Kirche klar zu benennen. Und doch fand nicht viel spater das Zweite Vatikanische Konzil
statt, das der romisch-katholischen Theologie den Weg zu einer Theologie der Gemeinschaft
ebnete. Durch die Konvergenz der romisch-katholischen, der protestantischen und der ortho-
doxen Theologie riickt dieses Konzept der Koinonia nun in den Mittelpunkt der 6kumeni-
schen Diskussionen. Die derzeitige Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung tragt
dieser Tatsache Rechnung, indem sie die Koinonia zu ihrem Hauptthema macht.

Warum aber ist der Begriff der Koinonia fiir Glauben und Kirchenverfassung in der gegen-
wartigen Phase ihrer Geschichte so wichtig? Was kann dieses Konzept dazu beitragen, die Sa-
che der christlichen Einheit in der heutigen Zeit zu férdern? Das ist die Frage, die ich in dieser
Ansprache stellen mdchte. Bei meinem Versuch, eine Antwort auf diese Frage zu geben, wer-
de ich mich unweigerlich auf meine eigene theologische Tradition wie auch auf die Tradition
der Kirchenvéter stiitzen. Mein Ziel ist es, mit Ihnen einige Uberlegungen dartiber zu teilen,
wie das Problem der Einheit der Kirche im Licht der Koinonia erscheinen und angegangen
werden konnte.

I. Koinonia als theologisches Konzept

Was meinen wir, wenn wir in der Theologie den Begriff ,,Koinonia‘““ verwenden? Wie unter-
scheidet sich dieser Begriff von der sakularen VVerwendung des Begriffs ,,Gemeinschaft* oder
,,Gemeinschaft“? Diese Frage muss beantwortet werden, bevor der Versuch unternommen
wird, diesen Begriff auf die Ekklesiologie und das Problem der Einheit der Kirche anzuwen-
den. Schon die Tatsache, dass der griechische Originalbegriff fir den offiziellen Gebrauch auf
dieser Weltkonferenz gewéhlt wurde, deutet auf ein gewisses Unbehagen gegentber dem ubli-
chen Gebrauch von ,,Gemeinschaft* oder ,,fellowship* hin. Tatséchlich hat der Begriff Koino-
nia, der direkt aus seinem urspriinglichen Gebrauch in der griechischen Schrift und der patris-
tischen Tradition Gbernommen wurde, eine spezifische Bedeutung, die bei seiner Anwendung
auf die Ekklesiologie berticksichtigt werden sollte. Die grundlegenden Bestandteile des Kon-
zepts der Koinonia kénnen nur aus der Theologie abgeleitet werden, und in diesem Punkt
sollte die Okumenische Bewegung mit der Anniherung beginnen. Was sind diese Grundbe-
standteile einer Theologie der Koinonia?

a) Die Koinonia ergibt sich nicht aus der soziologischen Erfahrung, auch nicht aus der
Ethik, sondern aus dem Glauben. Wir sind nicht zur Koinonia berufen, weil sie ,,gut*
fiir uns und fir die Kirche ist, sondern weil wir an einen Gott glauben, der in seinem
Wesen Koinonia ist. Wenn wir an einen Gott glauben, der in erster Linie ein Indivi-
duum ist, der zuerst ist und dann in Beziehung tritt, sind wir nicht weit von einem sozi-
ologischen Verstandnis von Koinonia entfernt; die Kirche ist in diesem Fall nicht in
ihrem Wesen Gemeinschaft, sondern nur sekundér, d.h. um ihres bene esse willen. Die
Trinitatslehre erhalt in diesem Fall eine entscheidende Bedeutung: Gott ist trinitarisch;
er ist per definitionem ein relationales Wesen; ein nicht-trinitarischer Gott ist nicht
Koinonia in seinem Wesen. Die Ekklesiologie muss sich auf die trinitarische Theolo-
gie stlitzen, wenn sie eine Ekklesiologie der Gemeinschaft sein soll.

b) Die Koinonia ist auch flr unser Verstandnis der Person Christi entscheidend. Hier
wird die richtige Synthese zwischen Christologie und Pneumatologie duRerst wichtig.
Was bedeutet es, dass Christus ein ,,pneumatisches* Wesen ist, eine Person, die ,,vom
Geist geboren* ist, die mit dem Geist gesalbt ist usw., wenn nicht, dass er in seinem
Wesen ein Beziehungswesen ist? Der Geist ist ein Geist der Koinonia. Wenn wir keine

Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 2 04.02.2023



Christologie ohne Pneumatologie haben kénnen, bedeutet dies, dass wir aufhdren ms-
sen, Christus in individualistischen Begriffen zu denken, und ihn als eine ,,korporative
Person®, ein umfassendes Wesen, verstehen missen. Das ,,Haupt“ ohne den ,,Leib* ist
unvorstellbar. Die Kirche ist der Leib Christi, weil Christus ein pneumatologisches
Wesen ist, das in der Koinonia des Geistes geboren wird und existiert.

I1. Die Kirche als ,,Koinonia*

Auf dieser Grundlage kdnnen wir nun die ekklesiologische Frage stellen. Wenn das Wesen
Gottes, an den wir glauben, Koinonia ist, und wenn die Person Christi, in dessen Namen wir
Menschen und die ganze Schépfung gerettet werden, auch in ihrem Wesen Koinonia ist, wel-
che Konsequenzen hat dann dieser Glaube fir unser Verstéandnis der Kirche? Wie wirkt sich
der Gedanke der Koinonia auf die Identitat der Kirche, ihre Struktur und ihren Dienst in der
Welt aus? Wie kann dieses Verstandnis der Kirche als Koinonia unsere Bemiihungen um
sichtbare Einheit und um die Uberwindung des Skandals der Spaltung beeinflussen? Und
schlielich, wie kann sich das Verstandnis der Kirche als Koinonia auf ihre Sendung in der
Welt auswirken, einschlief3lich ihrer Beziehung zur gesamten Schopfung? Dies sind die Fra-
gen, Uber die wir in dieser Ansprache nachdenken wollen, in der Hoffnung, dass wir auf diese
Weise dem Ziel dieser Konferenz dienen, ,,die Kirchen zu ermutigen, die bereits bestehende,
wenn auch partielle Gemeinschaft miteinander zu bekraftigen und zu leben ... die Themen zu
identifizieren und mit ihnen zu ringen ..., die noch Hindernisse fir die volle Gemeinschaft
darstellen+.!

1. Die Identitat der Kirche ist relational. Wenn wir den Gebrauch des Begriffs ekklesia im
Neuen Testament genau studieren, fallt uns auf, dass er normalerweise mit dem Genitiv ,,von*
verbunden ist, und zwar in doppelter Hinsicht. Paulus, der diesen Begriff wohl als erster aus-
fiihrlich verwendet, spricht einerseits von der ,,Kirche Gottes (oder Christi)*“ und andererseits
von der Kirche oder den Kirchen ,,eines bestimmten Ortes* (Saloniki, Mazedonien, Judada
usw.). Es gibt keine Kirche, die in sich selbst gedacht werden kann, sondern nur in Bezug auf
etwas anderes — in diesem Fall auf Gott oder Christus und auf einen bestimmten Ort, d.h. auf
die Welt um sie herum.

Der Genitiv ,,von Gott“ zeigt deutlich, dass sich die Identitat der Kirche aus ihrer Beziehung
zum dreieinigen Gott ergibt. Diese Beziehung hat viele Aspekte. In erster Linie bedeutet sie,
dass die Kirche in ihrem Wesen die Art und Weise widerspiegeln muss, in der Gott existiert,
d. h. die Art und Weise der personlichen Gemeinschaft. Die Forderung, dass wir ,,werden sol-
len, wie Gott ist“ (Lk 6,36 und Parallelen) oder dass wir ,,der gottlichen Natur teilhaftig* wer-
den sollen (2 Petr 1,4), impliziert, dass die Kirche nicht ohne Bezug auf die Heilige Dreieinig-
keit existieren und funktionieren kann, die die Art und Weise ist, wie Gott ist (vgl. die Defini-
tion der Personen der Dreieinigkeit durch die kappadokischen Vater als ,,Seinsweise*). Die
Tatsache, dass Gott uns seine Existenz als eine der persdnlichen Gemeinschaft offenbart, ist
entscheidend fir unser Verstandnis des Wesens der Kirche. Sie impliziert, dass wir, wenn wir
sagen, dass die Kirche Koinonia ist, keine andere Art von Gemeinschaft meinen als die sehr
personliche Gemeinschaft zwischen dem Vater, dem Sohn und dem Geist. Es bedeutet auch,
dass die Kirche per definitionem mit Individualismus unvereinbar ist; ihr Wesen ist Gemein-
schaft und personliche Verbundenheit.

Andererseits zeigt die Tatsache, dass der Genitiv ,,von®, der auf die Kirche angewandt wird, in
der Bibel auch in Bezug auf Christus verwendet wird, dass die Kirche kein Abbild der

! Towards Koinonia in Faith, Life and Witness: A discussion paper, Faith and Order Paper no. 161, Geneva,
1993, S. 5.

Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 3 04.02.2023



Seinsweise Gottes sein kann, abgesehen von der ,,Okonomie des Sohnes®, d. h. der uns in
Christus gegebenen Sohnschaft. Die Kirche ist nicht eine Art platonisches ,,Abbild* der Drei-
einigkeit; sie ist Gemeinschaft in dem Sinne, dass sie das VVolk Gottes, Israel, und der ,,Leib
Christi* ist, d.h. in dem Sinne, dass sie in sich selbst Gottes Absicht in der Geschichte um der
ganzen Schopfung willen dient und verwirklicht. Diese Absicht macht die Kirche zu einem
Zeichen des Reiches Gottes, das das Endziel der géttlichen ,,Wirtschaft* ist. Die Kirche als
Gemeinschaft spiegelt Gottes Wesen als Gemeinschaft in der Weise wider, wie diese Gemein-
schaft im Reich Gottes vollstandig offenbart werden wird. Die Koinonia ist ein eschatologi-
sches Geschenk. Wahrend ihrer geschichtlichen Existenz strebt die Kirche danach, sich nach
dem Vorbild des Reiches Gottes zu gestalten, und sie sollte nie damit aufhéren, dies zu tun.
Aber die Verwirklichung der vollen und vollkommenen Gemeinschaft in der Geschichte ist
ein stdndiger Kampf mit den Méchten, die sie bedrohen. Jede Selbstgefalligkeit in diesem
Kampf um die Gemeinschaft kann fiir die Identitéat der Kirche zerstorerisch sein.

2. Die Struktur der Kirche ist relational. Wie sieht die Struktur der Kirche aus, wenn man sie
in das Licht der Gemeinschaft stellt? Hier sollten wir zwei Ebenen der Struktur unterscheiden:
die lokale und die universale. Auf beiden Ebenen ist die Gemeinschaft entscheidend. Auf der
lokalen Ebene wirde eine Ekklesiologie der Gemeinschaft bedeuten, dass kein Christ als Indi-
viduum existieren kann, das eine direkte Gemeinschaft mit Gott ausibt. Unus christianus nul-
lus christianus, um an ein altes lateinisches Sprichwort zu erinnern. Der Weg zu Gott flihrt
tber den ,,Nachsten*, der in diesem Fall der Mitmensch der Gemeinschaft ist. Die Kirche ist
nur als eine strukturierte értliche Gemeinschaft denkbar. Darin missen sich alle Christen einig
sein, wenn es Einheit in der Kirche geben soll.

Die Struktur der Ortskirche muss so beschaffen sein, dass zwei Dinge gleichzeitig gewéhrleis-
tet sind. Einerseits muss die Einheit und das Einssein gewahrt werden. Kein Mitglied der Kir-
che kann, unabhéngig von seiner Stellung in der Kirche, zu einem anderen Mitglied sagen:
,,Ich brauche dich nicht* (1 Kor 12). Es besteht eine absolute gegenseitige Abhéngigkeit zwi-
schen allen Gliedern der Gemeinschaft — was bedeutet, dass es in der Kirche gleichzeitig mit
der Einheit und dem Einssein auch eine Vielfalt gibt. Jedes Mitglied der Gemeinschaft ist un-
entbehrlich und bringt seine Gaben in den einen Leib ein. Alle Mitglieder werden gebraucht,
aber nicht alle sind gleich; sie werden gebraucht, gerade weil sie verschieden sind.

Diese Vielfalt und Verschiedenheit kann sowohl natirliche und soziale als auch geistige Un-
terschiede umfassen. Auf der Ebene der Natur sind Rasse, Geschlecht und Alter alles Unter-
schiede, die in die Vielfalt der Gemeinschaft einbezogen werden mussen. Niemand sollte auf-
grund von Rassen-, Geschlechts- oder Altersunterschieden ausgeschlossen werden. Die Ge-
meinschaft auf lokaler Ebene beinhaltet Vielfalt in Bezug auf all diese Aspekte. Das gilt auch
fur die sozialen Unterschiede: Reiche und Arme, Starke und Schwache, alle sollen in der Ge-
meinschaft Platz finden. Das Gleiche gilt fir die Vielfalt der geistlichen Gaben. Nicht alle in
der Kirche sind Apostel, nicht alle sind Lehrer, nicht alle haben das Charisma der Heilung.
Dennoch sind sie alle fureinander notwendig. Der geistliche Elitismus, den Paulus in Korinth
verurteilt hat, hat nie aufgehort, die Kirchen zu verfiihren. Sie muss von einer Ekklesiologie
der Gemeinschaft ausgeschlossen werden.

Aber gibt es keine Grenzen fiir die Vielfalt? Sanktioniert die Gemeinschaft die Vielfalt bedin-
gungslos? Dies ist eine heikle Frage, die die 6kumenische Problematik unmittelbar betrifft.
Sie muss daher sorgfaltig gepruft werden.

Die wichtigste Bedingung, die an die Vielfalt gekntpft ist, ist, dass sie die Einheit nicht zer-
storen darf. Die Ortskirche muss so strukturiert sein, dass die Einheit die Vielfalt nicht zerstort
und die Vielfalt die Einheit nicht zerstort. Dies scheint auf den ersten Blick ein vollig

Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 4 04.02.2023



unrealistischer Grundsatz zu sein. Und doch ist das sorgfaltige Gleichgewicht zwischen dem
,,Einen* und den ,,Vielen“ in der Struktur der Gemeinschaft hinter allen kanonischen Bestim-
mungen der Alten Kirche zu entdecken. Hier wird die Bedeutung des Dienstes der episkopé
[Aufsichtsamt] deutlich, und ihr richtiges Verstandnis im Licht der Gemeinschaft ist entschei-
dend. Alle Vielfalt in der Gemeinschaft muss irgendwie durch einen Dienst der Einheit hin-
durchgehen, sonst lauft sie Gefahr, der Einheit zuwiderzulaufen. Die Ordination als Akt der
Bestatigung des Platzes eines bestimmten Amtstrégers innerhalb der Gemeinschaft muss auf
einen einzigen Amtstrager beschrénkt sein, wenn sie der Einheit der Gemeinschaft dienen
soll. Ebenso sollte dieser eine Amtstrager Teil der Gemeinschaft sein und nicht als Autoritat
uber ihr stehen. Alle pyramidalen Vorstellungen von der Struktur der Kirche verschwinden in
der Ekklesiologie der Gemeinschaft. Es gibt eine Perichorese der Amter, und das gilt auch fiir
das Amt der Einheit.

Das gleiche Prinzip der ,,Relationalitat* gilt fir die Struktur der Kirche auf regionaler und uni-
versaler Ebene. Eine Gemeinschaft, die von den ubrigen Gemeinschaften isoliert ist, kann kei-
nen kirchlichen Status beanspruchen. Es gibt eine Kirche in der Welt, obwohl es gleichzeitig
viele Kirchen gibt. Dieses Paradox liegt im Zentrum einer Ekklesiologie der Gemeinschaft. Es
geht einmal mehr um das richtige Verhaltnis zwischen dem ,,Einen* und den ,,Vielen“. Wie
soll es in der Theorie und in der Praxis gestaltet werden?

Aus theologischer Sicht haben wir es hier mit einer angemessenen Synthese zwischen Chris-
tologie und Pneumatologie zu tun (oder sogar mit einem angemessenen Verstandnis des ,,Ei-
nen und der ,,Vielen* — der Drei — in der Heiligen Dreieinigkeit). Der Heilige Geist partikula-
risiert den einen Leib Christi, indem er jede Ortskirche zu einer vollen und ,,katholischen*
Kirche macht. Wann immer die Pneumatologie schwach oder abhéngig von der Christologie
ist (eine Art ,,Filioquismus* in der Ekklesiologie), kommt es zwangslaufig zu einer Unterord-
nung der Ortskirche unter eine universale Kirchenstruktur. Die ,,Koinonia des Heiligen Geis-
tes* leidet in diesem Fall. Wenn die Ortskirche nicht mit der einen Kirche Gottes in der Welt
verbunden ist, ist dies ein Zeichen fur die Unterordnung der Christologie unter die Pneumato-
logie (eine Art ,,Spirituquismus‘ in der Trinitatslehre [triadology] wie auch in der Ekklesiolo-
gie). Wenn wir der Christologie und der Pneumatologie die gleiche Bedeutung beimessen,
sind wir verpflichtet, jeder Ortskirche (dem totus Christus) die volle Katholizitat zuzuspre-
chen und gleichzeitig nach Wegen zu suchen, die Einheit der Kirche auf der universalen
Ebene zu bewahren. Wie l&sst sich dies bewerkstelligen?

Die Antwort auf diese Frage liegt im richtigen Verstandnis von zwei Dingen: dem synodalen
System und dem Amt des Primats. Zumindest mir scheint, dass diese beiden Fragen in der
Okumenischen Bewegung nicht vermieden werden konnen, wenn der Ansatz einer Ekklesio-
logie der Gemeinschaft gewahlt wird.

Zunéchst muss betont werden, dass in einer Ekklesiologie der Gemeinschaft weder Synodali-
tat noch Primat so verstanden werden kénnen, dass sie Strukturen oder Amter implizieren, die
uber der kirchlichen Gemeinschaft oder den kirchlichen Gemeinschaften stehen. Nur durch
eine Struktur oder ein Amt, das die Gemeinschaft jeder Ortskirche einbezieht, kénnen Syno-
dalitat und Primat Wirklichkeiten der Gemeinschaft sein.

Das Modell, das uns die friihe Kirche in Bezug auf die synodale Struktur bietet, kann sehr
hilfreich sein. Wenn wir es nicht kopieren wollen, kdbnnen wir uns zumindest von ihm inspi-
rieren lassen. Der Kern des Modells findet sich im Kanon 34 der sogenannten ,,Apostolischen
Kanones* (wahrscheinlich aus dem vierten Jahrhundert n. Chr.), der vorsieht, dass in jeder
Region die Vorsteher der Ortskirchen — die Bischtfe — einen von ihnen — den Bischof der
Hauptstadt — als primus (protos) anerkennen und nichts ohne ihn tun diirfen. Letztere

Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 5 04.02.2023



wiederum dirfen nichts ohne diese Bischofe tun, damit, so schliefl3t der Kanon, der dreieinige
Gott verherrlicht wird.

Die Bedeutung dieses Modells liegt in der Tatsache, dass dadurch Synodalitat und Primat in
einer Weise bekréaftigt werden, dass die Fille und Katholizitat jeder Ortskirche, die durch ih-
ren Bischof zum Ausdruck kommt, voll und ganz gewahrt bleibt. Kénnte dies nicht als Leitfa-
den flr geteilte Christen auf ihrem Weg zur sichtbaren Einheit dienen? Ohne Synodalitét be-
steht die Gefahr, dass die Einheit zugunsten der Ortskirche geopfert wird. Aber eine Synodali-
tat, die die Katholizitat und Integritat der Ortskirche unterdriickt, kann zu kirchlichem Univer-
salismus flihren. Das Gleiche muss tber den Primat gesagt werden. Kann es die Einheit der
Kirche ohne Primat auf lokaler, regionaler und universaler Ebene in einer Ekklesiologie der
Gemeinschaft geben? Wir glauben nicht. Denn nur durch ein ,,Haupt*, eine Art ,,Primus,
konnen die ,,Vielen®, seien es einzelne Christen oder Ortskirchen, mit einer Stimme sprechen.
Aber ein ,,Primus* muss Teil einer Gemeinschaft sein; nicht ein selbst definierter, sondern ein
wirklich relationaler Dienst. Ein solches Amt kann nur gemeinsam mit den Leitern der ubri-
gen Ortskirchen handeln, deren Konsens es zum Ausdruck bringen wirde. Ein Primat dieser
Artist in einer Ekklesiologie der Gemeinschaft sowohl wiinschenswert als auch unschadlich.

3. Autoritat in der Kirche ist relational. Aus dem soeben Gesagten folgt, dass die Autoritét in
der Kirche nicht in einem Amt als solchem liegt, sondern in dem vom Geist geschaffenen Er-
eignis der Gemeinschaft, wenn der Geist die Glaubigen zum Leib Christi formt, sowohl lokal
als auch universal. Es wird traditionell anerkannt, zumindest von den romischen Katholiken
und den Orthodoxen, dass die héchste Autoritat in der Kirche im Okumenischen Konzil liegt.
Aber kein Okumenisches Konzil ist allein als Institution maRgebend. Damit es autoritativ ist,
mussen seine Beschliisse von den Ortskirchen angenommen werden. Die Beispiele von Ephe-
sus 449 und Ferrara-Florenz, die alle institutionellen Voraussetzungen eines Okumenischen
Konzils (universale Représentation usw.) erfullten und dennoch nicht von der Kirche als Gan-
zes angenommen wurden, sind wohlbekannt. Es stimmt, dass es ohne eine Institution, die au-
toritativ lehren und entscheiden wirde, keine Einheit in der Kirche geben konnte. Aber die
endgultigen Entscheidungen einer solchen Institution missen durch ihre Rezeption in den Ge-
meinschaften geprift werden, bevor sie volle und wahre Autoritat beanspruchen konnen. Wie
alles andere in einer Ekklesiologie der Gemeinschaft muss auch die Autoritat relational sein.

Diese Feststellung gilt auch fur die Lehre. Auch die Lehre geht durch den Leib der Kirche,
denn die Dogmen der Kirche sind keine logischen Satze, die vom Verstand der einzelnen
Glaubigen geprift und bestéatigt werden mussen, sondern doxologische Aussagen, die Teil des
Gottesdienstes und des Lebens der Gemeinschaften sind. Das Glaubensbekenntnis ist nicht
dazu da, um von Theologen studiert zu werden, sondern um von den Gemeinschaften gesun-
gen zu werden.

4. Mission in der Kirche ist relational. Lange Zeit wurde die christliche Mission als eine Art
Predigt an die Welt betrachtet. Es ist natiirlich wahr, dass die Kirche nicht von dieser Welt ist
und dass die Welt Christus und seine Kirche hasst. Aber die Beziehung der Kirche zur Welt
ist nicht nur negativ, sondern auch positiv. Dies ergibt sich aus der Inkarnation und aus Ideen
wie der Zusammenfassung von allem in Christus, die in der Bibel (Epheser, Kolosser usw.)
und bei den Kirchenvétern (Irendus, Maximus usw.) zu finden sind. In der orthodoxen Tradi-
tion, in der die Eucharistie eine zentrale Rolle spielt, wird die Welt in Form der natirlichen
Elemente wie auch in den alltdglichen Beschéaftigungen der Kirchenmitglieder in die Kirche
hineingetragen. Wenn die Gemeinschaft zu einem Schlusselbegriff der Ekklesiologie gemacht
wird, kann die Mission besser verstanden und erfiillt werden, wenn das Evangelium nicht der
Welt gegenibergestellt, sondern in ihr inkulturiert wird. Die Theologie muss nach Wegen su-
chen, das Evangelium mit den existentiellen Bedurfnissen der Welt und mit dem, was

Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 6 04.02.2023



menschlich ist, in Verbindung zu bringen. Anstatt der Welt die Bibel oder die Dogmen der
Kirche ins Gesicht zu werfen, ware es am besten, zunachst zu versuchen, zu spiren und zu
verstehen, wonach sich jeder Mensch tief in seinem Wesen sehnt, und dann zu sehen, wie das
Evangelium und die Lehre dieser Sehnsucht einen Sinn geben kénnen.

Diese Relationalitat der Mission darf sich nicht auf den Menschen beschrénken. Sie muss auf
die Schopfung auch in ihrer nicht-menschlichen Form ausgedehnt werden. Die Sensibilitat fur
die Bewahrung der Schépfung war traditionell nicht Teil der christlichen Mission. Wir erken-
nen jetzt, dass sie es sein sollte. Die Kirche als Koinonia bezieht sich auch auf das Tier und
die materielle Welt als Ganzes. Vielleicht besteht die dringendste Aufgabe der Kirche heute
darin, sich der Tatsache bewusst zu werden und sie mit Nachdruck zu verkiinden, dass zwi-
schen dem Menschen und seiner natiirlichen Umgebung eine innewohnende Koinonia besteht,
eine Koinonia, die in das Wesen der Kirche selbst hineingetragen werden muss, um ihre Fulle
zu erhalten.

5. Gemeinschaft in der Zeit. Die Kirche ist kein Gebilde, das aufierhalb der Zeit lebt. Die Ge-
meinschaft ist nicht nur eine Frage der Beziehung jeder Ortskirche zu den ubrigen Kirchen im
Raum oder zur Ubrigen Welt zu einer bestimmten Zeit, sondern eine Frage der Koinonia mit
den Gemeinschaften der VVergangenheit und der Zukunft. Was die Vergangenheit anbelangt,
so braucht die Kirche die Tradition, um als Koinonia zu existieren. Wenn die Uberlieferung
selbst von der Gemeinschaft betroffen und gepragt ist, hort sie auf, eine formale Uberlieferung
von Lehre und Leben zu sein, und wird zu einer neu interpretierten und neu rezipierten Wirk-
lichkeit im Licht des besonderen Kontextes, in den sie Ubertragen wird. Dadurch nimmt die
Tradition die Form von Traditionen an (Plural; vgl. Montreal), und auf diese Weise wird die
Vielfalt Teil des Bildes. Die Kirche muss sich in diesem Fall die Frage stellen, was entschei-
dend ist, um die Tradition hinter oder unter den Traditionen zu entdecken. Die von den Kir-
chen angewandten Kriterien sind unterschiedlich und verursachen grof3e Schwierigkeiten bei
der Verwirklichung der vollen Gemeinschaft. Einige sind der Meinung, dass nur das, was aus-
dricklich in der Heiligen Schrift steht, das Kriterium fir die Tradition ist. Andere sehen die
Heilige Schrift als Teil der Tradition, die sie als eine umfassendere Wirklichkeit betrachten. In
einer Ekklesiologie der Gemeinschaft wird die Zeit nicht in VVergangenheit, Gegenwart und
Zukunft aufgeteilt. Das Ende der Zeit ist eine Zeit, die durch das Eingreifen des Reiches Got-
tes zwischen Vergangenheit und Gegenwart von dieser Art von Zerrissenheit befreit ist. Das
wahre Kriterium der Tradition liegt also in der Offenbarung dessen, wie die Welt im Reich
Gottes sein wird. Wie der heilige Maximus der Bekenner im siebten Jahrhundert sagte: ,,Die
Dinge der Vergangenheit sind Schatten, die der Gegenwart Eikon; die Wahrheit ist in den
Dingen der Zukunft zu finden*. Sind wir bereit, die Kriterien der Tradition in der Vision des
Reiches Gottes zu suchen, und nicht nur in dem, was uns aus der Vergangenheit Gberliefert
wurde? Die Gemeinschaft in der Zeit wiirde in diesem Fall eine Vision des Reiches Gottes er-
fordern, und die Kirche wére aufgerufen, ein Zeichen dafur in der Welt zu sein.

Anhnliche Uberlegungen gelten fiir die apostolische Sukzession. Die Gemeinschaft mit dem
apostolischen Kerygma und der apostolischen Sendung ist nicht nur eine Frage der Kette von
Weihen oder der Bewahrung des apostolischen Glaubens in seiner urspringlichen Form. Die
apostolische Sukzession selbst geht durch die Gemeinschaft der Kirche (daher das Erforder-
nis, dass alle Ordinationen in der Gegenwart der Gemeinschaft stattfinden mussen, besonders
in ihrer eucharistischen Form); es ist eine Sukzession von Gemeinschaften und nicht von Ein-
zelpersonen; und es ist eine Sukzession, die durch das Reich Gottes zu uns kommt, wie es in
der eucharistischen Versammlung dargestellt und vorausgesagt wird. Auf diese Weise treffen
die Gemeinschaften der Vergangenheit auf die der Gegenwart und die der Zukunft. Ohne
diese Begegnung gibt es keine wahre Gemeinschaft.

Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 7 04.02.2023



6. Communio in sacris. Es kann keine volle Gemeinschaft geben ohne die Gemeinschaft im
sakramentalen Leben der Kirche, vor allem in der Eucharistie. ,,Interkommunion* sollte durch
,Kommunion* ersetzt werden, um einer Ekklesiologie der Gemeinschaft gerecht zu werden.
Volle Gemeinschaft bedeutet in erster Linie eucharistische Gemeinschaft, denn die Eucharis-
tie ist die Zusammenfassung der gesamten Heils6konomie, in der VVergangenheit, Gegenwart
und Zukunft vereint sind und in der sich die Gemeinschaft mit der Heiligen Dreieinigkeit und
mit den tbrigen Kirchen sowie mit der Schopfung vollzieht. Die Taufe, die Taufe oder die
Firmung und das Ubrige sakramentale Leben werden alle im Blick auf die Eucharistie gespen-
det. Die Kommunion in diesen Sakramenten kann als ,,partielle* oder vorweggenommene
Kommunion bezeichnet werden, die auf ihre Vollendung in der Eucharistie wartet. Es ist nicht
ohne Bedeutung, dass in vielen Sprachen, auch im Neugriechischen, koinonia oder communio
ein Synonym fir die Teilnahme an der Eucharistie ist (Theia koinonia — Heilige Kommu-
nion‘).

Diese AuRerungen spiegeln das bedeutsame Wort ,,Auf dem Weg* wider, das im Titel des
Konferenzthemas enthalten ist. Wir befinden uns noch in einem Prozess hin zur vollen Ge-
meinschaft, die schlielich eucharistische Gemeinschaft bedeutet. Die Gemeinschaft ist je-
doch nicht nur der Stoff, aus dem das Ziel besteht, sondern auch der Weg zum Ziel. Wenn wir
schon nichts teilen, kdnnen wir nicht hoffen, jemals alles zu teilen. Und wenn wir uns in die
richtige Richtung bewegen wollen, dirfen wir niemals das Endziel aus den Augen verlieren.

Schlussfolgerung

Versuchen wir nun, aus diesen bescheidenen theologischen Uberlegungen einige Schlussfol-
gerungen zu ziehen.

1. Wenn wir die Einheit auf einer stabilen und gesunden Grundlage anstreben wollen, brau-
chen wir eine solide Lehre von Gott als Trinitat und von der géttlichen Okonomie in Christus
in Verbindung mit dem Wirken des Heiligen Geistes. Diese Lehren sind nicht einfach nur
dogmatische Formulierungen fur Theologen, sondern unverzichtbare VVoraussetzungen fur
eine Ekklesiologie der Gemeinschaft — und auch fur die Bemihungen, die Spaltung mit Hilfe
einer solchen Ekklesiologie zu uberwinden. Daher ist es von entscheidender Bedeutung, dass
es eine grundlegende Ubereinstimmung im Glauben gibt, insbesondere in diesen Fragen. Die
Fortschritte, die in Glauben und Kirchenverfassung im Zusammenhang mit dem Projekt tiber
den apostolischen Glauben und das Glaubensbekenntnis von Nizda-Konstantinopel erzielt
wurden, sind sehr zu begruRen und sollten weiter vertieft werden. Die trinitarische Theologie
muss starker auf die Tagesordnung von Glauben und Kirchenverfassung gesetzt werden. Die
Erfahrung mit dem rémisch-katholisch-orthodoxen Dialog hat gezeigt, wie wichtig dies sein
kann.

2. Einer der Bereiche, in denen das Konzept der Koinonia ein betrachtliches Potenzial fur
6kumenische Fortschritte zu haben scheint, ist die Auseinandersetzung mit Fragen der Kir-
chenstruktur, des Amtes und der Autoritat. Wie ich hier versucht habe anzudeuten, kann das
Konzept der Gemeinschaft uns helfen, die traditionellen Dichotomien zwischen dem Instituti-
onellen und dem Charismatischen, dem Lokalen und dem Universalen, der Konziliaritit und
dem Primat zu Uberwinden. Wenn dieses Konzept in der Ekklesiologie kreativ eingesetzt
wird, wirde es alle legalistischen und pyramidalen Auffassungen von Amt, Autoritat und
Struktur in der Kirche zerstoren, die Fortschritte auf dem Weg zur Einheit behindern.

3. Das Thema der Koinonia kann der Einheit der Kirche Lebensqualitit und existenzielle Be-
deutung verleihen. Die Kirche ist ein relationales Gebilde: Sie ist die Kirche ,,Gottes*, exis-
tiert aber als Kirche an einem bestimmten Ort. Die christliche Auffassung von Koinonia ist

Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 8 04.02.2023



untrennbar mit der koinonia ton pathematon (Gemeinschaft in den Leiden) Christi (1 Petr
4,12-19) fur die Welt Gottes verbunden. Die Liebe Gottes, des Vaters, und die Gnade unseres
Herrn Jesus Christus kdnnen nicht von der Koinonia des Heiligen Geistes getrennt werden; sie
bilden eine einzige Wirklichkeit.

Hauptvortrag, gehalten auf der Fiinften Weltkonferenz des Okumenischen Rates der Kirchen
uber Glauben und Kirchenverfassung, Santiago de Compostela, Spanien, 3. bis 14. August
1993. Auf Englisch verdéffentlicht in: St. Vladimir's Theological Quarterly 38 (1994), Heft 1,
S. 3-16. Korrigierte DeepL-Ubersetzung aus dem Englischen.

Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 9 04.02.2023



