
Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 1 04.02.2023 

Die Kirche als Gemeinschaft 

Von Metropolit Iohannis (Zizioulas) von Pergamon 

 

Einführung 

1. Es ist für mich ein Privileg, auf dieser Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung 

zu sprechen, der fünften in einer Reihe solcher Konferenzen, die mit der Konferenz von 

Lausanne 1927 begann. Diese Konferenz findet zu einer Zeit statt, in der die Bewegung für 

Glauben und Kirchenverfassung nicht mehr den anfänglichen vergleichenden konfessionalisti-

schen Ansatz zum Problem der Kircheneinheit verfolgt, wie er in Lausanne und Lund zu be-

obachten war. 

Vor dem Hintergrund dieser Herangehensweise an das Problem der kirchlichen Einheit sollten 

wir das Auftauchen des Konzepts der Koinonia als Schlüsselbegriff in der theologischen Spra-

che von Glauben und Kirchenverfassung verstehen. Kein Christ kann an den biblischen und 

patristischen Ursprüngen dieses Begriffs zweifeln. Obwohl nicht alle christlichen Traditionen 

den gleichen Grad an Wertschätzung und Verwendung dieses Konzepts in der Theologie für 

sich beanspruchen können, lässt sich seine Anwendung im ökumenischen Diskurs kaum auf 

den Einfluss einer bestimmten christlichen Tradition zurückführen. Als Orthodoxer kann ich 

nicht anders, als mich über die Verwendung eines solchen Konzepts im ökumenischen Dis-

kurs zu freuen, angesichts der Tiefe und des Reichtums, die es in der Theologie der griechi-

schen Väter hat. Aber gleichzeitig muss ich zugeben, dass der Gedanke der Gemeinschaft bei 

den lateinischen Kirchenvätern wie Ambrosius, Augustinus und anderen ebenso präsent ist 

wie bei den Reformatoren. Selbst diejenigen unter uns, die der Heiligen Schrift mehr oder so-

gar ausschließliche Bedeutung beimessen, können kaum übersehen, welch wichtigen Platz das 

Thema der Koinonia in der Bibel einnimmt. Wir haben es also mit einem Thema zu tun, das 

in allen christlichen Traditionen tief verwurzelt ist, d.h. mit einem wahrhaft ökumenischen (im 

alten Sinn des Wortes) Thema. Wir alle können von einem sorgfältigen und tiefgründigen Stu-

dium dieses Konzepts profitieren, wenn wir versuchen, Wege zur Überwindung der Spaltung 

in der Kirche Christi zu finden. 

2. Das Auftauchen des Konzepts der Koinonia als Schlüsselbegriff in der theologischen Spra-

che der ökumenischen Bewegung und insbesondere der Bewegung für Glauben und Kirchen-

verfassung ist kein zufälliger Umstand. Er steht meines Erachtens in engem Zusammenhang 

mit einer bedeutenden Verschiebung oder Entwicklung, die zwischen Edinburgh und Mont-

real in Bezug auf die Ekklesiologie stattgefunden hat. Sowohl Lausanne als auch Edinburgh 

konzentrierten die Ekklesiologie auf die Christologie. Lund 1952 baute auf diesem Schwer-

punkt auf und betonte den christologischen Ansatz der Ekklesiologie: „Weil wir an Jesus 

Christus glauben, glauben wir auch an die Kirche als den Leib Christi“. Der Einfluss bedeu-

tender Theologen jener Zeit, wie des verstorbenen Pater Georges Florovsky, ist hier offen-

sichtlich: „Die Ekklesiologie ist nichts anderes als ein Kapitel der Christologie“, schrieb er. 

Wir sollten nicht vergessen, dass auch die „Basis des Ökumenischen Rates der Kirchen“ da-

mals noch streng christologisch war. 

1961 beginnen sich die Dinge in Neu-Delhi zu ändern. Die Grundlage des ÖRK wird um den 

Bezug auf die Heilige Dreieinigkeit erweitert, während orthodoxe Theologen wie der verstor-

bene Nikos Nissiotis und andere sich bemühen, den Schwerpunkt in der Ekklesiologie von der 

Christologie auf die Pneumatologie zu verlagern. Die Weltkonferenz für Glauben und Kir-

chenverfassung in Montreal (1963) betonte in ihrem Bericht über Sektion I, dass sich unser 



Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 2 04.02.2023 

Verständnis der Kirche nicht nur aus der Christologie, sondern aus dem trinitarischen Ver-

ständnis Gottes ableiten sollte. 

Damals waren wir noch weit davon entfernt, den Begriff der Koinonia im Zusammenhang mit 

der Kirche klar zu benennen. Und doch fand nicht viel später das Zweite Vatikanische Konzil 

statt, das der römisch-katholischen Theologie den Weg zu einer Theologie der Gemeinschaft 

ebnete. Durch die Konvergenz der römisch-katholischen, der protestantischen und der ortho-

doxen Theologie rückt dieses Konzept der Koinonia nun in den Mittelpunkt der ökumeni-

schen Diskussionen. Die derzeitige Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung trägt 

dieser Tatsache Rechnung, indem sie die Koinonia zu ihrem Hauptthema macht. 

Warum aber ist der Begriff der Koinonia für Glauben und Kirchenverfassung in der gegen-

wärtigen Phase ihrer Geschichte so wichtig? Was kann dieses Konzept dazu beitragen, die Sa-

che der christlichen Einheit in der heutigen Zeit zu fördern? Das ist die Frage, die ich in dieser 

Ansprache stellen möchte. Bei meinem Versuch, eine Antwort auf diese Frage zu geben, wer-

de ich mich unweigerlich auf meine eigene theologische Tradition wie auch auf die Tradition 

der Kirchenväter stützen. Mein Ziel ist es, mit Ihnen einige Überlegungen darüber zu teilen, 

wie das Problem der Einheit der Kirche im Licht der Koinonia erscheinen und angegangen 

werden könnte. 

I. Koinonia als theologisches Konzept 

Was meinen wir, wenn wir in der Theologie den Begriff „Koinonia“ verwenden? Wie unter-

scheidet sich dieser Begriff von der säkularen Verwendung des Begriffs „Gemeinschaft“ oder 

„Gemeinschaft“? Diese Frage muss beantwortet werden, bevor der Versuch unternommen 

wird, diesen Begriff auf die Ekklesiologie und das Problem der Einheit der Kirche anzuwen-

den. Schon die Tatsache, dass der griechische Originalbegriff für den offiziellen Gebrauch auf 

dieser Weltkonferenz gewählt wurde, deutet auf ein gewisses Unbehagen gegenüber dem übli-

chen Gebrauch von „Gemeinschaft“ oder „fellowship“ hin. Tatsächlich hat der Begriff Koino-

nia, der direkt aus seinem ursprünglichen Gebrauch in der griechischen Schrift und der patris-

tischen Tradition übernommen wurde, eine spezifische Bedeutung, die bei seiner Anwendung 

auf die Ekklesiologie berücksichtigt werden sollte. Die grundlegenden Bestandteile des Kon-

zepts der Koinonia können nur aus der Theologie abgeleitet werden, und in diesem Punkt 

sollte die Ökumenische Bewegung mit der Annäherung beginnen. Was sind diese Grundbe-

standteile einer Theologie der Koinonia? 

a) Die Koinonia ergibt sich nicht aus der soziologischen Erfahrung, auch nicht aus der 

Ethik, sondern aus dem Glauben. Wir sind nicht zur Koinonia berufen, weil sie „gut“ 

für uns und für die Kirche ist, sondern weil wir an einen Gott glauben, der in seinem 

Wesen Koinonia ist. Wenn wir an einen Gott glauben, der in erster Linie ein Indivi-

duum ist, der zuerst ist und dann in Beziehung tritt, sind wir nicht weit von einem sozi-

ologischen Verständnis von Koinonia entfernt; die Kirche ist in diesem Fall nicht in 

ihrem Wesen Gemeinschaft, sondern nur sekundär, d.h. um ihres bene esse willen. Die 

Trinitätslehre erhält in diesem Fall eine entscheidende Bedeutung: Gott ist trinitarisch; 

er ist per definitionem ein relationales Wesen; ein nicht-trinitarischer Gott ist nicht 

Koinonia in seinem Wesen. Die Ekklesiologie muss sich auf die trinitarische Theolo-

gie stützen, wenn sie eine Ekklesiologie der Gemeinschaft sein soll. 

b) Die Koinonia ist auch für unser Verständnis der Person Christi entscheidend. Hier 

wird die richtige Synthese zwischen Christologie und Pneumatologie äußerst wichtig. 

Was bedeutet es, dass Christus ein „pneumatisches“ Wesen ist, eine Person, die „vom 

Geist geboren“ ist, die mit dem Geist gesalbt ist usw., wenn nicht, dass er in seinem 

Wesen ein Beziehungswesen ist? Der Geist ist ein Geist der Koinonia. Wenn wir keine 



Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 3 04.02.2023 

Christologie ohne Pneumatologie haben können, bedeutet dies, dass wir aufhören müs-

sen, Christus in individualistischen Begriffen zu denken, und ihn als eine „korporative 

Person“, ein umfassendes Wesen, verstehen müssen. Das „Haupt“ ohne den „Leib“ ist 

unvorstellbar. Die Kirche ist der Leib Christi, weil Christus ein pneumatologisches 

Wesen ist, das in der Koinonia des Geistes geboren wird und existiert. 

II. Die Kirche als „Koinonia“ 

Auf dieser Grundlage können wir nun die ekklesiologische Frage stellen. Wenn das Wesen 

Gottes, an den wir glauben, Koinonia ist, und wenn die Person Christi, in dessen Namen wir 

Menschen und die ganze Schöpfung gerettet werden, auch in ihrem Wesen Koinonia ist, wel-

che Konsequenzen hat dann dieser Glaube für unser Verständnis der Kirche? Wie wirkt sich 

der Gedanke der Koinonia auf die Identität der Kirche, ihre Struktur und ihren Dienst in der 

Welt aus? Wie kann dieses Verständnis der Kirche als Koinonia unsere Bemühungen um 

sichtbare Einheit und um die Überwindung des Skandals der Spaltung beeinflussen? Und 

schließlich, wie kann sich das Verständnis der Kirche als Koinonia auf ihre Sendung in der 

Welt auswirken, einschließlich ihrer Beziehung zur gesamten Schöpfung? Dies sind die Fra-

gen, über die wir in dieser Ansprache nachdenken wollen, in der Hoffnung, dass wir auf diese 

Weise dem Ziel dieser Konferenz dienen, „die Kirchen zu ermutigen, die bereits bestehende, 

wenn auch partielle Gemeinschaft miteinander zu bekräftigen und zu leben ... die Themen zu 

identifizieren und mit ihnen zu ringen ..., die noch Hindernisse für die volle Gemeinschaft 

darstellen“.1 

1. Die Identität der Kirche ist relational. Wenn wir den Gebrauch des Begriffs ekklesia im 

Neuen Testament genau studieren, fällt uns auf, dass er normalerweise mit dem Genitiv „von“ 

verbunden ist, und zwar in doppelter Hinsicht. Paulus, der diesen Begriff wohl als erster aus-

führlich verwendet, spricht einerseits von der „Kirche Gottes (oder Christi)“ und andererseits 

von der Kirche oder den Kirchen „eines bestimmten Ortes“ (Saloniki, Mazedonien, Judäa 

usw.). Es gibt keine Kirche, die in sich selbst gedacht werden kann, sondern nur in Bezug auf 

etwas anderes – in diesem Fall auf Gott oder Christus und auf einen bestimmten Ort, d.h. auf 

die Welt um sie herum. 

Der Genitiv „von Gott“ zeigt deutlich, dass sich die Identität der Kirche aus ihrer Beziehung 

zum dreieinigen Gott ergibt. Diese Beziehung hat viele Aspekte. In erster Linie bedeutet sie, 

dass die Kirche in ihrem Wesen die Art und Weise widerspiegeln muss, in der Gott existiert, 

d. h. die Art und Weise der persönlichen Gemeinschaft. Die Forderung, dass wir „werden sol-

len, wie Gott ist“ (Lk 6,36 und Parallelen) oder dass wir „der göttlichen Natur teilhaftig“ wer-

den sollen (2 Petr 1,4), impliziert, dass die Kirche nicht ohne Bezug auf die Heilige Dreieinig-

keit existieren und funktionieren kann, die die Art und Weise ist, wie Gott ist (vgl. die Defini-

tion der Personen der Dreieinigkeit durch die kappadokischen Väter als „Seinsweise“). Die 

Tatsache, dass Gott uns seine Existenz als eine der persönlichen Gemeinschaft offenbart, ist 

entscheidend für unser Verständnis des Wesens der Kirche. Sie impliziert, dass wir, wenn wir 

sagen, dass die Kirche Koinonia ist, keine andere Art von Gemeinschaft meinen als die sehr 

persönliche Gemeinschaft zwischen dem Vater, dem Sohn und dem Geist. Es bedeutet auch, 

dass die Kirche per definitionem mit Individualismus unvereinbar ist; ihr Wesen ist Gemein-

schaft und persönliche Verbundenheit. 

Andererseits zeigt die Tatsache, dass der Genitiv „von“, der auf die Kirche angewandt wird, in 

der Bibel auch in Bezug auf Christus verwendet wird, dass die Kirche kein Abbild der 

                                                 
1 Towards Koinonia in Faith, Life and Witness: A discussion paper, Faith and Order Paper no. 161, Geneva, 

1993, S. 5. 



Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 4 04.02.2023 

Seinsweise Gottes sein kann, abgesehen von der „Ökonomie des Sohnes“, d. h. der uns in 

Christus gegebenen Sohnschaft. Die Kirche ist nicht eine Art platonisches „Abbild“ der Drei-

einigkeit; sie ist Gemeinschaft in dem Sinne, dass sie das Volk Gottes, Israel, und der „Leib 

Christi“ ist, d.h. in dem Sinne, dass sie in sich selbst Gottes Absicht in der Geschichte um der 

ganzen Schöpfung willen dient und verwirklicht. Diese Absicht macht die Kirche zu einem 

Zeichen des Reiches Gottes, das das Endziel der göttlichen „Wirtschaft“ ist. Die Kirche als 

Gemeinschaft spiegelt Gottes Wesen als Gemeinschaft in der Weise wider, wie diese Gemein-

schaft im Reich Gottes vollständig offenbart werden wird. Die Koinonia ist ein eschatologi-

sches Geschenk. Während ihrer geschichtlichen Existenz strebt die Kirche danach, sich nach 

dem Vorbild des Reiches Gottes zu gestalten, und sie sollte nie damit aufhören, dies zu tun. 

Aber die Verwirklichung der vollen und vollkommenen Gemeinschaft in der Geschichte ist 

ein ständiger Kampf mit den Mächten, die sie bedrohen. Jede Selbstgefälligkeit in diesem 

Kampf um die Gemeinschaft kann für die Identität der Kirche zerstörerisch sein. 

2. Die Struktur der Kirche ist relational. Wie sieht die Struktur der Kirche aus, wenn man sie 

in das Licht der Gemeinschaft stellt? Hier sollten wir zwei Ebenen der Struktur unterscheiden: 

die lokale und die universale. Auf beiden Ebenen ist die Gemeinschaft entscheidend. Auf der 

lokalen Ebene würde eine Ekklesiologie der Gemeinschaft bedeuten, dass kein Christ als Indi-

viduum existieren kann, das eine direkte Gemeinschaft mit Gott ausübt. Unus christianus nul-

lus christianus, um an ein altes lateinisches Sprichwort zu erinnern. Der Weg zu Gott führt 

über den „Nächsten“, der in diesem Fall der Mitmensch der Gemeinschaft ist. Die Kirche ist 

nur als eine strukturierte örtliche Gemeinschaft denkbar. Darin müssen sich alle Christen einig 

sein, wenn es Einheit in der Kirche geben soll. 

Die Struktur der Ortskirche muss so beschaffen sein, dass zwei Dinge gleichzeitig gewährleis-

tet sind. Einerseits muss die Einheit und das Einssein gewahrt werden. Kein Mitglied der Kir-

che kann, unabhängig von seiner Stellung in der Kirche, zu einem anderen Mitglied sagen: 

„Ich brauche dich nicht“ (1 Kor 12). Es besteht eine absolute gegenseitige Abhängigkeit zwi-

schen allen Gliedern der Gemeinschaft – was bedeutet, dass es in der Kirche gleichzeitig mit 

der Einheit und dem Einssein auch eine Vielfalt gibt. Jedes Mitglied der Gemeinschaft ist un-

entbehrlich und bringt seine Gaben in den einen Leib ein. Alle Mitglieder werden gebraucht, 

aber nicht alle sind gleich; sie werden gebraucht, gerade weil sie verschieden sind. 

Diese Vielfalt und Verschiedenheit kann sowohl natürliche und soziale als auch geistige Un-

terschiede umfassen. Auf der Ebene der Natur sind Rasse, Geschlecht und Alter alles Unter-

schiede, die in die Vielfalt der Gemeinschaft einbezogen werden müssen. Niemand sollte auf-

grund von Rassen-, Geschlechts- oder Altersunterschieden ausgeschlossen werden. Die Ge-

meinschaft auf lokaler Ebene beinhaltet Vielfalt in Bezug auf all diese Aspekte. Das gilt auch 

für die sozialen Unterschiede: Reiche und Arme, Starke und Schwache, alle sollen in der Ge-

meinschaft Platz finden. Das Gleiche gilt für die Vielfalt der geistlichen Gaben. Nicht alle in 

der Kirche sind Apostel, nicht alle sind Lehrer, nicht alle haben das Charisma der Heilung. 

Dennoch sind sie alle füreinander notwendig. Der geistliche Elitismus, den Paulus in Korinth 

verurteilt hat, hat nie aufgehört, die Kirchen zu verführen. Sie muss von einer Ekklesiologie 

der Gemeinschaft ausgeschlossen werden. 

Aber gibt es keine Grenzen für die Vielfalt? Sanktioniert die Gemeinschaft die Vielfalt bedin-

gungslos? Dies ist eine heikle Frage, die die ökumenische Problematik unmittelbar betrifft. 

Sie muss daher sorgfältig geprüft werden. 

Die wichtigste Bedingung, die an die Vielfalt geknüpft ist, ist, dass sie die Einheit nicht zer-

stören darf. Die Ortskirche muss so strukturiert sein, dass die Einheit die Vielfalt nicht zerstört 

und die Vielfalt die Einheit nicht zerstört. Dies scheint auf den ersten Blick ein völlig 



Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 5 04.02.2023 

unrealistischer Grundsatz zu sein. Und doch ist das sorgfältige Gleichgewicht zwischen dem 

„Einen“ und den „Vielen“ in der Struktur der Gemeinschaft hinter allen kanonischen Bestim-

mungen der Alten Kirche zu entdecken. Hier wird die Bedeutung des Dienstes der episkopé 

[Aufsichtsamt] deutlich, und ihr richtiges Verständnis im Licht der Gemeinschaft ist entschei-

dend. Alle Vielfalt in der Gemeinschaft muss irgendwie durch einen Dienst der Einheit hin-

durchgehen, sonst läuft sie Gefahr, der Einheit zuwiderzulaufen. Die Ordination als Akt der 

Bestätigung des Platzes eines bestimmten Amtsträgers innerhalb der Gemeinschaft muss auf 

einen einzigen Amtsträger beschränkt sein, wenn sie der Einheit der Gemeinschaft dienen 

soll. Ebenso sollte dieser eine Amtsträger Teil der Gemeinschaft sein und nicht als Autorität 

über ihr stehen. Alle pyramidalen Vorstellungen von der Struktur der Kirche verschwinden in 

der Ekklesiologie der Gemeinschaft. Es gibt eine Perichorese der Ämter, und das gilt auch für 

das Amt der Einheit. 

Das gleiche Prinzip der „Relationalität“ gilt für die Struktur der Kirche auf regionaler und uni-

versaler Ebene. Eine Gemeinschaft, die von den übrigen Gemeinschaften isoliert ist, kann kei-

nen kirchlichen Status beanspruchen. Es gibt eine Kirche in der Welt, obwohl es gleichzeitig 

viele Kirchen gibt. Dieses Paradox liegt im Zentrum einer Ekklesiologie der Gemeinschaft. Es 

geht einmal mehr um das richtige Verhältnis zwischen dem „Einen“ und den „Vielen“. Wie 

soll es in der Theorie und in der Praxis gestaltet werden? 

Aus theologischer Sicht haben wir es hier mit einer angemessenen Synthese zwischen Chris-

tologie und Pneumatologie zu tun (oder sogar mit einem angemessenen Verständnis des „Ei-

nen“ und der „Vielen“ – der Drei – in der Heiligen Dreieinigkeit). Der Heilige Geist partikula-

risiert den einen Leib Christi, indem er jede Ortskirche zu einer vollen und „katholischen“ 

Kirche macht. Wann immer die Pneumatologie schwach oder abhängig von der Christologie 

ist (eine Art „Filioquismus“ in der Ekklesiologie), kommt es zwangsläufig zu einer Unterord-

nung der Ortskirche unter eine universale Kirchenstruktur. Die „Koinonia des Heiligen Geis-

tes“ leidet in diesem Fall. Wenn die Ortskirche nicht mit der einen Kirche Gottes in der Welt 

verbunden ist, ist dies ein Zeichen für die Unterordnung der Christologie unter die Pneumato-

logie (eine Art „Spirituquismus“ in der Trinitätslehre [triadology] wie auch in der Ekklesiolo-

gie). Wenn wir der Christologie und der Pneumatologie die gleiche Bedeutung beimessen, 

sind wir verpflichtet, jeder Ortskirche (dem totus Christus) die volle Katholizität zuzuspre-

chen und gleichzeitig nach Wegen zu suchen, die Einheit der Kirche auf der universalen 

Ebene zu bewahren. Wie lässt sich dies bewerkstelligen? 

Die Antwort auf diese Frage liegt im richtigen Verständnis von zwei Dingen: dem synodalen 

System und dem Amt des Primats. Zumindest mir scheint, dass diese beiden Fragen in der 

Ökumenischen Bewegung nicht vermieden werden können, wenn der Ansatz einer Ekklesio-

logie der Gemeinschaft gewählt wird. 

Zunächst muss betont werden, dass in einer Ekklesiologie der Gemeinschaft weder Synodali-

tät noch Primat so verstanden werden können, dass sie Strukturen oder Ämter implizieren, die 

über der kirchlichen Gemeinschaft oder den kirchlichen Gemeinschaften stehen. Nur durch 

eine Struktur oder ein Amt, das die Gemeinschaft jeder Ortskirche einbezieht, können Syno-

dalität und Primat Wirklichkeiten der Gemeinschaft sein. 

Das Modell, das uns die frühe Kirche in Bezug auf die synodale Struktur bietet, kann sehr 

hilfreich sein. Wenn wir es nicht kopieren wollen, können wir uns zumindest von ihm inspi-

rieren lassen. Der Kern des Modells findet sich im Kanon 34 der sogenannten „Apostolischen 

Kanones“ (wahrscheinlich aus dem vierten Jahrhundert n. Chr.), der vorsieht, dass in jeder 

Region die Vorsteher der Ortskirchen – die Bischöfe – einen von ihnen – den Bischof der 

Hauptstadt – als primus (protos) anerkennen und nichts ohne ihn tun dürfen. Letztere 



Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 6 04.02.2023 

wiederum dürfen nichts ohne diese Bischöfe tun, damit, so schließt der Kanon, der dreieinige 

Gott verherrlicht wird. 

Die Bedeutung dieses Modells liegt in der Tatsache, dass dadurch Synodalität und Primat in 

einer Weise bekräftigt werden, dass die Fülle und Katholizität jeder Ortskirche, die durch ih-

ren Bischof zum Ausdruck kommt, voll und ganz gewahrt bleibt. Könnte dies nicht als Leitfa-

den für geteilte Christen auf ihrem Weg zur sichtbaren Einheit dienen? Ohne Synodalität be-

steht die Gefahr, dass die Einheit zugunsten der Ortskirche geopfert wird. Aber eine Synodali-

tät, die die Katholizität und Integrität der Ortskirche unterdrückt, kann zu kirchlichem Univer-

salismus führen. Das Gleiche muss über den Primat gesagt werden. Kann es die Einheit der 

Kirche ohne Primat auf lokaler, regionaler und universaler Ebene in einer Ekklesiologie der 

Gemeinschaft geben? Wir glauben nicht. Denn nur durch ein „Haupt“, eine Art „Primus“, 

können die „Vielen“, seien es einzelne Christen oder Ortskirchen, mit einer Stimme sprechen. 

Aber ein „Primus“ muss Teil einer Gemeinschaft sein; nicht ein selbst definierter, sondern ein 

wirklich relationaler Dienst. Ein solches Amt kann nur gemeinsam mit den Leitern der übri-

gen Ortskirchen handeln, deren Konsens es zum Ausdruck bringen würde. Ein Primat dieser 

Art ist in einer Ekklesiologie der Gemeinschaft sowohl wünschenswert als auch unschädlich. 

3. Autorität in der Kirche ist relational. Aus dem soeben Gesagten folgt, dass die Autorität in 

der Kirche nicht in einem Amt als solchem liegt, sondern in dem vom Geist geschaffenen Er-

eignis der Gemeinschaft, wenn der Geist die Gläubigen zum Leib Christi formt, sowohl lokal 

als auch universal. Es wird traditionell anerkannt, zumindest von den römischen Katholiken 

und den Orthodoxen, dass die höchste Autorität in der Kirche im Ökumenischen Konzil liegt. 

Aber kein Ökumenisches Konzil ist allein als Institution maßgebend. Damit es autoritativ ist, 

müssen seine Beschlüsse von den Ortskirchen angenommen werden. Die Beispiele von Ephe-

sus 449 und Ferrara-Florenz, die alle institutionellen Voraussetzungen eines Ökumenischen 

Konzils (universale Repräsentation usw.) erfüllten und dennoch nicht von der Kirche als Gan-

zes angenommen wurden, sind wohlbekannt. Es stimmt, dass es ohne eine Institution, die au-

toritativ lehren und entscheiden würde, keine Einheit in der Kirche geben könnte. Aber die 

endgültigen Entscheidungen einer solchen Institution müssen durch ihre Rezeption in den Ge-

meinschaften geprüft werden, bevor sie volle und wahre Autorität beanspruchen können. Wie 

alles andere in einer Ekklesiologie der Gemeinschaft muss auch die Autorität relational sein. 

Diese Feststellung gilt auch für die Lehre. Auch die Lehre geht durch den Leib der Kirche, 

denn die Dogmen der Kirche sind keine logischen Sätze, die vom Verstand der einzelnen 

Gläubigen geprüft und bestätigt werden müssen, sondern doxologische Aussagen, die Teil des 

Gottesdienstes und des Lebens der Gemeinschaften sind. Das Glaubensbekenntnis ist nicht 

dazu da, um von Theologen studiert zu werden, sondern um von den Gemeinschaften gesun-

gen zu werden. 

4. Mission in der Kirche ist relational. Lange Zeit wurde die christliche Mission als eine Art 

Predigt an die Welt betrachtet. Es ist natürlich wahr, dass die Kirche nicht von dieser Welt ist 

und dass die Welt Christus und seine Kirche hasst. Aber die Beziehung der Kirche zur Welt 

ist nicht nur negativ, sondern auch positiv. Dies ergibt sich aus der Inkarnation und aus Ideen 

wie der Zusammenfassung von allem in Christus, die in der Bibel (Epheser, Kolosser usw.) 

und bei den Kirchenvätern (Irenäus, Maximus usw.) zu finden sind. In der orthodoxen Tradi-

tion, in der die Eucharistie eine zentrale Rolle spielt, wird die Welt in Form der natürlichen 

Elemente wie auch in den alltäglichen Beschäftigungen der Kirchenmitglieder in die Kirche 

hineingetragen. Wenn die Gemeinschaft zu einem Schlüsselbegriff der Ekklesiologie gemacht 

wird, kann die Mission besser verstanden und erfüllt werden, wenn das Evangelium nicht der 

Welt gegenübergestellt, sondern in ihr inkulturiert wird. Die Theologie muss nach Wegen su-

chen, das Evangelium mit den existentiellen Bedürfnissen der Welt und mit dem, was 



Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 7 04.02.2023 

menschlich ist, in Verbindung zu bringen. Anstatt der Welt die Bibel oder die Dogmen der 

Kirche ins Gesicht zu werfen, wäre es am besten, zunächst zu versuchen, zu spüren und zu 

verstehen, wonach sich jeder Mensch tief in seinem Wesen sehnt, und dann zu sehen, wie das 

Evangelium und die Lehre dieser Sehnsucht einen Sinn geben können. 

Diese Relationalität der Mission darf sich nicht auf den Menschen beschränken. Sie muss auf 

die Schöpfung auch in ihrer nicht-menschlichen Form ausgedehnt werden. Die Sensibilität für 

die Bewahrung der Schöpfung war traditionell nicht Teil der christlichen Mission. Wir erken-

nen jetzt, dass sie es sein sollte. Die Kirche als Koinonia bezieht sich auch auf das Tier und 

die materielle Welt als Ganzes. Vielleicht besteht die dringendste Aufgabe der Kirche heute 

darin, sich der Tatsache bewusst zu werden und sie mit Nachdruck zu verkünden, dass zwi-

schen dem Menschen und seiner natürlichen Umgebung eine innewohnende Koinonia besteht, 

eine Koinonia, die in das Wesen der Kirche selbst hineingetragen werden muss, um ihre Fülle 

zu erhalten. 

5. Gemeinschaft in der Zeit. Die Kirche ist kein Gebilde, das außerhalb der Zeit lebt. Die Ge-

meinschaft ist nicht nur eine Frage der Beziehung jeder Ortskirche zu den übrigen Kirchen im 

Raum oder zur übrigen Welt zu einer bestimmten Zeit, sondern eine Frage der Koinonia mit 

den Gemeinschaften der Vergangenheit und der Zukunft. Was die Vergangenheit anbelangt, 

so braucht die Kirche die Tradition, um als Koinonia zu existieren. Wenn die Überlieferung 

selbst von der Gemeinschaft betroffen und geprägt ist, hört sie auf, eine formale Überlieferung 

von Lehre und Leben zu sein, und wird zu einer neu interpretierten und neu rezipierten Wirk-

lichkeit im Licht des besonderen Kontextes, in den sie übertragen wird. Dadurch nimmt die 

Tradition die Form von Traditionen an (Plural; vgl. Montreal), und auf diese Weise wird die 

Vielfalt Teil des Bildes. Die Kirche muss sich in diesem Fall die Frage stellen, was entschei-

dend ist, um die Tradition hinter oder unter den Traditionen zu entdecken. Die von den Kir-

chen angewandten Kriterien sind unterschiedlich und verursachen große Schwierigkeiten bei 

der Verwirklichung der vollen Gemeinschaft. Einige sind der Meinung, dass nur das, was aus-

drücklich in der Heiligen Schrift steht, das Kriterium für die Tradition ist. Andere sehen die 

Heilige Schrift als Teil der Tradition, die sie als eine umfassendere Wirklichkeit betrachten. In 

einer Ekklesiologie der Gemeinschaft wird die Zeit nicht in Vergangenheit, Gegenwart und 

Zukunft aufgeteilt. Das Ende der Zeit ist eine Zeit, die durch das Eingreifen des Reiches Got-

tes zwischen Vergangenheit und Gegenwart von dieser Art von Zerrissenheit befreit ist. Das 

wahre Kriterium der Tradition liegt also in der Offenbarung dessen, wie die Welt im Reich 

Gottes sein wird. Wie der heilige Maximus der Bekenner im siebten Jahrhundert sagte: „Die 

Dinge der Vergangenheit sind Schatten, die der Gegenwart Eikon; die Wahrheit ist in den 

Dingen der Zukunft zu finden“. Sind wir bereit, die Kriterien der Tradition in der Vision des 

Reiches Gottes zu suchen, und nicht nur in dem, was uns aus der Vergangenheit überliefert 

wurde? Die Gemeinschaft in der Zeit würde in diesem Fall eine Vision des Reiches Gottes er-

fordern, und die Kirche wäre aufgerufen, ein Zeichen dafür in der Welt zu sein. 

Ähnliche Überlegungen gelten für die apostolische Sukzession. Die Gemeinschaft mit dem 

apostolischen Kerygma und der apostolischen Sendung ist nicht nur eine Frage der Kette von 

Weihen oder der Bewahrung des apostolischen Glaubens in seiner ursprünglichen Form. Die 

apostolische Sukzession selbst geht durch die Gemeinschaft der Kirche (daher das Erforder-

nis, dass alle Ordinationen in der Gegenwart der Gemeinschaft stattfinden müssen, besonders 

in ihrer eucharistischen Form); es ist eine Sukzession von Gemeinschaften und nicht von Ein-

zelpersonen; und es ist eine Sukzession, die durch das Reich Gottes zu uns kommt, wie es in 

der eucharistischen Versammlung dargestellt und vorausgesagt wird. Auf diese Weise treffen 

die Gemeinschaften der Vergangenheit auf die der Gegenwart und die der Zukunft. Ohne 

diese Begegnung gibt es keine wahre Gemeinschaft. 



Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 8 04.02.2023 

6. Communio in sacris. Es kann keine volle Gemeinschaft geben ohne die Gemeinschaft im 

sakramentalen Leben der Kirche, vor allem in der Eucharistie. „Interkommunion“ sollte durch 

„Kommunion“ ersetzt werden, um einer Ekklesiologie der Gemeinschaft gerecht zu werden. 

Volle Gemeinschaft bedeutet in erster Linie eucharistische Gemeinschaft, denn die Eucharis-

tie ist die Zusammenfassung der gesamten Heilsökonomie, in der Vergangenheit, Gegenwart 

und Zukunft vereint sind und in der sich die Gemeinschaft mit der Heiligen Dreieinigkeit und 

mit den übrigen Kirchen sowie mit der Schöpfung vollzieht. Die Taufe, die Taufe oder die 

Firmung und das übrige sakramentale Leben werden alle im Blick auf die Eucharistie gespen-

det. Die Kommunion in diesen Sakramenten kann als „partielle“ oder vorweggenommene 

Kommunion bezeichnet werden, die auf ihre Vollendung in der Eucharistie wartet. Es ist nicht 

ohne Bedeutung, dass in vielen Sprachen, auch im Neugriechischen, koinonia oder communio 

ein Synonym für die Teilnahme an der Eucharistie ist (Theia koinonia – Heilige Kommu-

nion“). 

Diese Äußerungen spiegeln das bedeutsame Wort „Auf dem Weg“ wider, das im Titel des 

Konferenzthemas enthalten ist. Wir befinden uns noch in einem Prozess hin zur vollen Ge-

meinschaft, die schließlich eucharistische Gemeinschaft bedeutet. Die Gemeinschaft ist je-

doch nicht nur der Stoff, aus dem das Ziel besteht, sondern auch der Weg zum Ziel. Wenn wir 

schon nichts teilen, können wir nicht hoffen, jemals alles zu teilen. Und wenn wir uns in die 

richtige Richtung bewegen wollen, dürfen wir niemals das Endziel aus den Augen verlieren. 

Schlussfolgerung 

Versuchen wir nun, aus diesen bescheidenen theologischen Überlegungen einige Schlussfol-

gerungen zu ziehen. 

1. Wenn wir die Einheit auf einer stabilen und gesunden Grundlage anstreben wollen, brau-

chen wir eine solide Lehre von Gott als Trinität und von der göttlichen Ökonomie in Christus 

in Verbindung mit dem Wirken des Heiligen Geistes. Diese Lehren sind nicht einfach nur 

dogmatische Formulierungen für Theologen, sondern unverzichtbare Voraussetzungen für 

eine Ekklesiologie der Gemeinschaft – und auch für die Bemühungen, die Spaltung mit Hilfe 

einer solchen Ekklesiologie zu überwinden. Daher ist es von entscheidender Bedeutung, dass 

es eine grundlegende Übereinstimmung im Glauben gibt, insbesondere in diesen Fragen. Die 

Fortschritte, die in Glauben und Kirchenverfassung im Zusammenhang mit dem Projekt über 

den apostolischen Glauben und das Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel erzielt 

wurden, sind sehr zu begrüßen und sollten weiter vertieft werden. Die trinitarische Theologie 

muss stärker auf die Tagesordnung von Glauben und Kirchenverfassung gesetzt werden. Die 

Erfahrung mit dem römisch-katholisch-orthodoxen Dialog hat gezeigt, wie wichtig dies sein 

kann. 

2. Einer der Bereiche, in denen das Konzept der Koinonia ein beträchtliches Potenzial für 

ökumenische Fortschritte zu haben scheint, ist die Auseinandersetzung mit Fragen der Kir-

chenstruktur, des Amtes und der Autorität. Wie ich hier versucht habe anzudeuten, kann das 

Konzept der Gemeinschaft uns helfen, die traditionellen Dichotomien zwischen dem Instituti-

onellen und dem Charismatischen, dem Lokalen und dem Universalen, der Konziliarität und 

dem Primat zu überwinden. Wenn dieses Konzept in der Ekklesiologie kreativ eingesetzt 

wird, würde es alle legalistischen und pyramidalen Auffassungen von Amt, Autorität und 

Struktur in der Kirche zerstören, die Fortschritte auf dem Weg zur Einheit behindern. 

3. Das Thema der Koinonia kann der Einheit der Kirche Lebensqualität und existenzielle Be-

deutung verleihen. Die Kirche ist ein relationales Gebilde: Sie ist die Kirche „Gottes“, exis-

tiert aber als Kirche an einem bestimmten Ort. Die christliche Auffassung von Koinonia ist 



Zizioulas - Die Kirche als Gemeinschaft 9 04.02.2023 

untrennbar mit der koinonia ton pathematon (Gemeinschaft in den Leiden) Christi (1 Petr 

4,12-19) für die Welt Gottes verbunden. Die Liebe Gottes, des Vaters, und die Gnade unseres 

Herrn Jesus Christus können nicht von der Koinonia des Heiligen Geistes getrennt werden; sie 

bilden eine einzige Wirklichkeit. 

Hauptvortrag, gehalten auf der Fünften Weltkonferenz des Ökumenischen Rates der Kirchen 

über Glauben und Kirchenverfassung, Santiago de Compostela, Spanien, 3. bis 14. August 

1993. Auf Englisch veröffentlicht in: St. Vladimir's Theological Quarterly 38 (1994), Heft 1, 

S. 3-16. Korrigierte DeepL-Übersetzung aus dem Englischen. 


