
Gabler - Von der richtigen Unterscheidung der biblischen und der dogmatischen Theologie und der rechten Bestimmung ihrer beider Ziele

 1 16.02.2023 

Von der richtigen Unterscheidung der biblischen und der dogmatischen 

Theologie und der rechten Bestimmung ihrer beider Ziele. 

Rede, gehalten am 30. März 1787, für das Amt eines ordentlichen Professors der 

Theologie an der Universität Altdorf1 

Von M. Johann Philipp Gabler 

Magnifizenz, Rektor der Hochschule (Akademie);  

Edelster Herr, Präfekt dieser Stadt und des Landes;  

Sehr erfahrene, am höchsten zu verehrende Herren,  

sehr geschäftige, hochbedeutende,  

hervorragende und hochberühmte Professoren aller Fakultäten,  

beste Gönner, verbundenste Kollegen;  

Und du, sowohl durch Herkunft als auch durch den Adel der Tugend bestens  

ausgezeichnete Schar der Studierenden;  

Sehr verehrte und vortreffliche Hörer aller Fakultäten! 

Daß die heiligen Bücher, besonders des Neuen Testaments, jene einzige und leuchtendste 

Quelle sind, aus der jede wahre und sichere Erkenntnis der christlichen Religion zu schöpfen 

ist, und jenes heilige Palladium, zu dem wir bei der so großen Zweifelhaftigkeit und Wechsel-

haftigkeit der menschlichen Wissenschaft einzig unsere Zuflucht nehmen müssen, wenn wir 

nach einer festen Einsicht in das göttliche Wesen streben und wenn wir eine sichere und zu-

verlässige Hoffnung auf das Heil annehmen wollen: Das freilich, hochangesehene Zuhörer, 

bekennen alle einstimmig, die zu der heiligen Gemeinde der Christen gezählt werden. – Aber 

woher kommen bei dieser Übereinstimmung die so zahlreichen Meinungsverschiedenheiten in 

der Religion selbst? 

[19] Woher die so unseligen Abspaltungen von Gruppen? Freilich geht diese Uneinigkeit aus 

von der Dunkelheit, die an etlichen Stellen der heiligen Schrift selbst herrscht; freilich von je-

ner schlimmen Angewohnheit, seine eigenen Ansichten und Urteile in diese Bücher hineinzu-

legen, oder sogar von der sklavischen Methode, sie zu interpretieren [gemeint ist wohl: die 

von der Dogmatik versklavte Methode der Interpretation]; freilich daher, daß man nicht auf 

den Unterschied zwischen Religion und Theologie achtet; schließlich daher, daß die Einfach-

heit und Leichtigkeit der biblischen Theologie schlecht vermischt ist mit dem Scharfsinn und 

der Strenge der dogmatischen Theologie. 

In der Tat, daß die heilige Schrift an vielen Stellen, ob wir nun den Text kritisch betrachten 

oder den Inhalt selbst, nicht selten von größtem Dunkel bedeckt wird, das freilich brauche ich 

nicht mit vielen Worten zu zeigen; denn es spricht die Sache selbst, und auch so viele erfolg-

lose Arbeiten der Interpreten schreien zum Himmel. Dafür gibt es mehrere Gründe, bald vom 

Wesen und der natürlichen Beschaffenheit der Dinge her, die in diesen Büchern überliefert 

sind, bald von der Ungewöhnlichkeit der Wörter und dem allgemeinen Redestil her, bald von 

der Art und Weise der Zeiten und Sitten her, die von denen der unseren sehr verschieden sind, 

bald schließlich aus der Unfähigkeit vieler, diese Bücher, sei es aus der alten Gewohnheit im 

ganzen, sei es aus dem für jeden Schriftsteller charakteristischen Sprachgebrauch heraus rich-

tig zu interpretieren. Diese Gründe aber alle im einzelnen anzuführen, darauf kommt es an 

dieser Stelle allerdings nicht an, da es ja sowieso offenbar ist, daß aus dieser Dunkelheit der 

heiligen Schrift, woher jene auch immer gekommen sein mag, unbedingt eine große Zahl 

                                                 
1 De justo discrimine theologiae biblicae et dogmaticae, regundisque recte utriusque finibus, oratio. Altdorf 

1787. 



Gabler - Von der richtigen Unterscheidung der biblischen und der dogmatischen Theologie und der rechten Bestimmung ihrer beider Ziele

 2 16.02.2023 

verschiedener Meinungen entstehen mußte. – Dieses unglückliche Schicksal unserer Religion 

förderte auch noch jenes unheilbringende Unternehmen vieler, den Verfassern der heiligen 

Schrift selbst leichtfertig jeweils ihre eigenen, selbst die unwichtigsten Meinungen unterzu-

schieben. Natürlich bemühen diese Leute sich, ihre leichtfertigen Ansichten durch die Autori-

tät der Verfasser der heiligen Schrift zu stützen: Es ist ja überhaupt von Wichtigkeit, den eige-

nen menschlichen Hirngespinsten gewissermaßen einen Heiligenschein umzulegen. Doch 

nicht nur von denen darf man annehmen, daß sie der heiligen Schrift in dieser Weise Gewalt 

antun, von denen wir wissen, daß sie von der Fähigkeit, richtig zu interpretieren, völlig verlas-

sen sind, sondern wir merken ja auch, daß oft die scharfsinnigsten, in diesen Dingen erfah-

rensten Exegeten daran scheitern, daß sie die Gesetze richtiger Interpretation außer acht lassen 

und zu sehr ihren eigenen Einsichten nachgeben. Wir meinen aber auch nicht, daß schließlich 

diejenigen in angemessener und rechter Weise aus der heiligen Schrift ihre eigenen Lehren er-

mitteln, die die Worte der heiligen Schrift selbst verwenden: [21] Es geschieht nämlich häu-

fig, daß sie, wenn sie bei den Wörtern stehenbleiben und nicht den Sprachgebrauch, der den 

Verfassern der heiligen Schrift zu eigen ist, beachten, eher irgendeine andere als die richtige 

Meinung der Verfasser wiedergeben. Denn wenn sie, um dieses eine Beispiel zu bringen, Me-

taphern mit einem Stäubchen abschnippen, wo die Sache auf allgemeine Begriffe zurückzu-

führen ist, dann freilich bringen dieselben Leute, die überzeugt sind, einen Sinn aus der heili-

gen Schrift herauszulesen, eben diesen erst hinein.2  

Ein anderer, und zwar gewichtiger Grund für die Uneinigkeit liegt in der Nichtbeachtung des 

Unterschieds zwischen Religion und Theologie; denn wenn das, was in den Bereich der Theo-

logie gehört, andere auf die Religion selbst beziehen, erkennen wir leicht, daß hier ein für 

schärfste Meinungsverschiedenheiten sehr geräumiges Gebiet ist, wobei diese umso unheil-

voller sind, je unwilliger jeder das, was er auf die Religion selbst bezieht, sich entreißen läßt. 

Daß aber zwischen Religion und Theologie ein großer Unterschied besteht, hat nach ER-

NESTI, SEMLER, TELLER, SPALDING, TÖLLNER und anderen jüngst TITTMANN3 her-

vorragend gezeigt, ein verehrungswürdiger Mann. Es ist nämlich, um mit den Worten des 

hocherhabenen Herrn zu reden, die Religion eine göttliche Lehre, die schriftlich überliefert 

ist; sie lehrt, was jeder Christ wissen, glauben und tun muß, um in diesem und im zukünftigen 

Leben Seligkeit zu besitzen. Die Religion ist also eine gewöhnliche und einleuchtende (durch-

schaubare) Wissenschaft; aber die Theologie ist eine subtile, ausgeformte, mit vielen anderen 

Wissenschaften in Verbindung stehend, und zwar ist sie nicht nur aus der heiligen Schrift, 

sondern auch anderswoher, aus dem Umkreis der Philosophie besonders und der Geschichte, 

entnommen: Und sie ist daher eine durch menschliche Fähigkeit und Verstand ausgebildete 

Disziplin, aus sorgfältiger und ständiger Beobachtung entstanden, die vielfache Wechselbezie-

hungen mit den übrigen Disziplinen erfahren hat: Denn sie behandelt nicht nur Dinge, die in 

den Bereich der christlichen Religion gehören, sondern setzt auch alles, was immer in irgend-

einer Weise damit verbunden ist, recht sorgfältig und auch recht ausführlich auseinander, und 

schließlich schafft sie Raum für dialektische Gründlichkeit und Strenge. Aber diese große 

Fülle an Literatur und Geschichte umfaßt die Volkstümlichkeit der Religion nicht. 

[23] Diese betrüblichen Meinungsverschiedenheiten nährte schließlich und wird leider noch 

länger nähren jenes unselige Bemühen, völlig verschiedene Dinge zu vermischen, zum Bei-

spiel die Einfachheit der sogenannten Biblischen Theologie mit dem Scharfsinn der Dogmati-

schen Theologie, obwohl man doch wie mir scheint, die eine von der anderen genauer, als es 

                                                 
2 Dazu verdient, besonders gelesen zu werden, was der selige ERNESTI, ein unsterblicher Mann, in seiner Ab-

handlung „Pro grammatica interpretatione librorum sacrorum“ und in: „De vanitate philosophantium in interpre-

tatione librorum sacrorum“, Opusc. Philolog., ed. II, S. 219 ff. und MORUS, ein sehr bedeutender Mann, im 

Vorwort zu: „De discrimine sensus et significationis in interpretando“, Lipsiae 1777, wahrhaft und gelehrt beo-

bachtet haben. 
3 Progr(amm) de discrimine theologiae et religionis, Vitembergiae 1782. 



Gabler - Von der richtigen Unterscheidung der biblischen und der dogmatischen Theologie und der rechten Bestimmung ihrer beider Ziele

 3 16.02.2023 

freilich bis heute von den meisten zu geschehen pflegt, unterscheiden muß. – Welcher not-

wendige Grundsatz freilich für diese Unterscheidung festzulegen ist oder welche Verfahrens-

weise einzuhalten ist: Das eben ist es, was ich bei mir beschlossen habe, ganz kurz in dieser 

meiner Rede auseinanderzusetzen, soweit es mit meinen schwachen Kräften möglich ist und 

wenn es überhaupt geschehen kann. – Ich bitte also heftig um Ihre Gnade, A. O. O. H., und 

bitte inständigst Sie alle einzeln mit der gebührenden Hochachtung, so wie ich es mehr von 

Herzen überhaupt nicht könnte, daß Sie mir, während ich rede, Ohren und Sinn gewogen zei-

gen und mir, der ich allzu zaghaft wichtige Dinge entwerfe, durch Ihre freundliche Geneigt-

heit Mut einflößen. 

Die biblische Theologie besitzt historischen Charakter, überliefernd, was die heiligen Schrift-

steller über die göttlichen Dinge gedacht haben; die Dogmatische Theologie dagegen besitzt 

didaktischen Charakter, lehrend, was jeder Theologe kraft seiner Fähigkeit oder gemäß dem 

Zeitumstand, dem Zeitalter, dem Orte, der Sekte, der Schule und anderen ähnlichen Dingen 

dieser Art über die göttlichen Dinge philosophierte. Jene, da sie historisch argumentiert, ist, 

für sich betrachtet, sich immer gleich (obwohl sie selbst, je nach dem Lehrsystem, nach dem 

sie ausgearbeitet wurde, von den einen so, von den anderen anders dargestellt wird): Diese je-

doch ist zusammen mit den übrigen menschlichen Disziplinen vielfältiger Veränderung unter-

worfen: Was ständige und fortlaufende Beobachtung so vieler Jahrhunderte übergenug be-

weist. Denn wie sehr unterscheiden sich die Kirchen der Gelehrten schon von den ersten An-

fängen der christlichen Religion, wie viele Systeme nennen die Kirchenväter, je nach der Ver-

schiedenheit von Zeit und Landschaft (Himmel)! Denn die Geschichte der Theologie lehrt 

auch, daß sowohl Chronologie als auch Geographie zu ihr gehören. Wie groß ist die Diskre-

panz der scholastischen Theologie des Mittelalters, das von dichtem Dunkel der Barbarei be-

deckt ist, von dieser alten Disziplin! Aber auch nachdem das Licht der Lehre des Heils aus 

dieser Dunkelheit aufgetaucht war, war die ganze Diskrepanz in der theologischen Disziplin 

nicht völlig aufgehoben, nicht einmal in der gereinigten Kirche selbst, um die Parteien der So-

zinianer und Arminianer zu übergehen. Denn, um in der lutherischen Kirche zu bleiben, die 

Lehre eines CHEMNITZ und GERHARD ist eine, eine andere die von CALOV, eine andere 

die von MUSÄUS und von BAIER, eine andere die von BUDDEUS, eine andere die von 

PFAFF und von MOSHEIM, eine andere die von BAUMGARTEN, eine andere die von 

CARPOV, eine andere die von MICHAELIS und HEILMANN, eine andere die von ER-

NESTI und ZACHARIÄ, eine andere die von TELLER, [25] eine andere die von WALCH 

und CARPZOV, eine andere die von SEMLER, eine andere schließlich die von DÖDER-

LEIN. Aber die heiligen Schriftsteller sind wirklich nicht so wandlungsfähig, daß dieselben 

diese verschiedene Gestalt und Form der theologischen Disziplin anziehen könnten. Das frei-

lich soll von mir nicht so gemeint sein, daß alles in der Theologie für unsicher und zweifelhaft 

gehalten werden soll oder daß alles bloß dem menschlichen Willen erlaubt sein soll; sondern 

nur so viel möchten diese Worte ausrichten, daß wir das Göttliche vom Menschlichen sorgfäl-

tig unterscheiden, daß wir eine gewisse Unterscheidung der Biblischen und der Dogmatischen 

Theologie festsetzen und nach Ausscheidung von dem, was in den heiligen Schriften aller-

nächst an jene Zeiten und jene Menschen gerichtet ist, nur diese reinen Vorstellungen unserer 

philosophischen Betrachtung über die Religion zugrundelegen, welche die göttliche Vorse-

hung an allen Orten und Zeiten gelten lassen wollte, und so die Bereiche der göttlichen und 

menschlichen Weisheit sorgfältiger bezeichnen. So endlich wird unsere Theologie sicherer 

und fester, und so wird sie selbst vom heftigsten Angriff der Feinde nichts weiter zu fürchten 

haben. Diesen Bereich hat freilich mit Erfolg ein Buch des verstorbenen (seligen) ZACHA-

RIÄ4 behandelt: Wie viel es aber ist, was er anderen zum Verbessern, richtiger Definieren und 

Erweitern überlassen hat, brauche ich kaum zu erwähnen. Die ganze Sache aber läuft darauf 

zurück, daß wir teils in richtiger Weise ein rechtes Maß bei vorsichtiger Darstellung der 

                                                 
4 In dem sehr bekannten Buch, das von ihm betitelt wurde: Biblische Theologie. 



Gabler - Von der richtigen Unterscheidung der biblischen und der dogmatischen Theologie und der rechten Bestimmung ihrer beider Ziele

 4 16.02.2023 

Vorstellungen der heiligen Autoren einhalten, teils deren dogmatischen Gebrauch und deren 

Grenzen richtig festsetzen. 

Das erste also ist in dieser außerordentlich wichtigen Sache, daß wir die heiligen Vorstellun-

gen sorgfältig sammeln, und, wenn sie in der heiligen Schrift nicht ausdrücklich genannt sind, 

dann muß man sie selbst aus miteinander verglichenen Stellen entsprechend zusammenfügen. 

Damit dies umso erfolgreicher vonstatten geht und nicht irgendetwas aufs Geratewohl oder 

nach Belieben getan wird, ist freilich vielfache Vorsicht und Umsicht nötig. Vor allem wird 

Folgendes zu beachten sein: In diesen heiligen Büchern sind nicht die Ansichten eines einzi-

gen Mannes enthalten und auch nicht die desselben Zeitalters oder derselben Religion. Die 

heiligen Schriftsteller sind freilich alle heilige Männer und durch göttliche Autorität ge-

schützt; aber sie beziehen sich nicht alle auf dieselbe Form der Religion: Die einen sind Leh-

rer der alten und als solchen grundlegenden Lehrform, die Paulus selbst mit der Bezeichnung 

bezeichnet; die anderen sind Lehrer der neueren und besseren christlichen Lehrform. 

[27] Deshalb können die heiligen Schriftsteller, wie sehr sie auch mit gleicher Achtung wegen 

der göttlichen Autorität, die ihren eigenen Schriften eingedrückt ist, von uns zu verehren sind, 

doch nicht alle, wenn wir auf den dogmatischen Gebrauch achten, auf dieselbe Stufe gestellt 

werden. Aber daß überhaupt die Theopneustie in jedem heiligen Mann die eigene Kraft des 

Verstandes und das Maß der natürlichen Einsicht in die Dinge nicht zerstört hat, das bedarf 

gar nicht vieler Worte. Schließlich da, jedenfalls an dieser Stelle, nur das untersucht werden 

soll, welche Ansicht jeder dieser Männer über die göttlichen Dinge gehabt hat, und da dies 

ohne Rücksicht auf die göttliche Autorität aus ihren Büchern selbst erkannt werden kann, 

möchte ich freilich meinen, es sei, damit wir nicht den Anschein erwecken, etwas, das irgend-

einer Beweisführung bedarf, wie schon Anerkanntes anzunehmen, in dieser ersten Untersu-

chung, wo es nicht wichtig ist, mit welcher Autorität die Männer geschrieben haben, sondern 

was für eine Ansicht sie vertreten haben, überhaupt besser, diesen Punkt der göttlichen Inspi-

ration völlig zu übergehen und ihn erst dann wieder zu behandeln, wo über den dogmatischen 

Gebrauch der biblischen Vorstellungen gehandelt wird. – Unter diesen Umständen müssen 

wir, wenn wir nicht erfolglos arbeiten wollen, die einzelnen Perioden der alten und neuen Re-

ligion, die einzelnen Autoren und schließlich die einzelnen Redeformen, die jeder je nach Zeit 

und Ort gebraucht hat, trennen; ob es das historische, didaktische oder poetische Genus ist. 

Wenn wir diesen geraden, wenn auch beschwerlichen und zu wenig angenehmen Weg verlas-

sen, irren wir notwendigerweise irgendwie in unsichere Abwege ab. Man muß folglich sorg-

fältig die Vorstellungen der einzelnen Schriftsteller eifrig sammeln und jeweils an ihrem Ort 

einordnen: Die der Patriarchen, die des Mose, David und Salomo, der Propheten, und zwar je-

des einzelnen, Jesaja, Jeremia, Ezechiel, Daniel, Hosea, Sacharja, Haggai, Maleachi und der 

übrigen; und aus vielen Gründen dürfen die apokryphen Bücher zur Benutzung nicht verachtet 

werden: Danach aus der Epoche des Neuen Testaments die Vorstellungen Jesu, des Paulus, 

des Petrus, des Johannes und des Jakobus. Diese Aufgabe wird vor allem in zwei Teilen [Ar-

beitsgängen] gelöst: Der eine besteht in der richtigen Interpretation der Stellen, die sich hie-

rauf beziehen; der andere im sorgfältigen Vergleich der Vorstellungen aller heiligen Autoren 

untereinander. 

[29] Der erstere Teil freilich enthält die meisten Schwierigkeiten.5 Denn man muß dabei nicht 

nur Rücksicht nehmen auf den Sprachgebrauch, bald auf den allgemeinen, der im Neuen Tes-

tament sowohl Hebräisch-Griechisch als auch die griechische Volkssprache jener Zeit ist, bald 

aber auf den, der jedem Schriftsteller eigen ist, und besonders auf eine Bezeichnung, die an 

einer bestimmten Stelle allein vorkommt, sei es, daß sie ausführlicher ist, sei es, daß sie 

                                                 
5 Darauf hat in hervorragender Weise hingewiesen der selige ERNESTI in: Commentt. de difficultatibus N. T. 

recte interpretandi; und in: De difficultate interpretationis N. T., Opusc. philol.‚ ed.II., S. 198ff. und S. 252ff. 



Gabler - Von der richtigen Unterscheidung der biblischen und der dogmatischen Theologie und der rechten Bestimmung ihrer beider Ziele

 5 16.02.2023 

knapper ist, wobei zugleich die Rücksicht auf diese Verschiedenheit hinzukommt und, wenn 

es möglich ist, jene allgemeine Vorstellung erklärt wird, in der mehrere Bedeutungen dessel-

ben Wortes zusammenkommen.6 Aber auch die Bedeutung und der Sinn eines Satzes selbst 

muß erfaßt werden; auch, welches die Grundbedeutung eines Wortes ist und welche ihm nur 

angefügt wurde. Denn die Vorsicht des Übersetzers darf nicht innehalten bei der ersten Be-

deutung, die einem Worte zugrundeliegt, sondern er muß auch zur Sekundärbedeutung weiter-

gehen, die von dem Zeitalter, von der Auffassung oder vom Sachgebiet her mit dem Wort ver-

bunden ist und aus eben diesem Grunde zu den wichtigeren Begriffen zu ziehen ist. – Ferner 

muß man den eigentlichen oder nicht eigentlichen Gebrauch eines Wortes beachten; darin al-

lerdings werden vor allem Fehler gemacht: Daß wir bei den Topoi hängenbleiben und so neue 

Dogmen aufstellen, an die nicht einmal die Autoren gedacht haben. Das kommt oft vor, nicht 

nur bei den poetischen oder prophetischen Büchern, sondern auch in den Schriften der Apos-

tel, wo dieser uneigentliche Gebrauch der Wörter zurückzuführen ist auf die Fülle des Talents 

oder auf die gewöhnliche Ausdrucksweise der Gegner oder auf den für die ersten Leser ver-

trauten Gebrauch eines Wortes.7 Das macht hier sehr viel aus, wenn wir mehrere Gedanken 

ein und desselben Autors, z. B. des Paulus, sorgfältig miteinander vergleichen und beim Ver-

gleich des Inhalts und der Wörter viele Stellen, die denselben Sinn haben, der verschieden 

ausgedrückt ist, auf diese eine Vorstellung und Sache zurückführen: Was jüngst hervorragend 

bewiesen und gezeigt hat MORUS8, dessen Name eine Aussage ist [wohl: für sich selbst 

spricht]. [31] – Endlich muß man gut unterscheiden, ob der Apostel mit seinen eigenen oder 

mit den Worten anderer spricht; ob er vorhat, irgendeine These nur aufzuzeigen oder aber zu 

beweisen; und wenn er das will, ob er den Beweis aus der inneren Natur und Beschaffenheit 

der Heilslehre selbst zieht oder aus den Aussprüchen der Bücher der alten Lehrform (= des 

Alten Testaments), und zwar angepaßt an das Verständnis der ersten Leser. Denn obgleich die 

Sätze der Apostel unser Vertrauen so verdienen, daß wir leicht irgendeinen Beweis ihrer 

selbst entbehren könnten, so verlangten doch die ersten Leser Beweise, und zwar ihrem Ver-

ständnis und Urteil angepaßt. Es liegt also viel daran, ob der Apostel irgendeine Meinung vor-

legt wie einen Teil der christlichen Lehre oder ob vielmehr jene an die Bedürfnisse jener Zeit 

angeglichen und anstelle der Prämissen, wie die Logiker sagen, anzusehen sind. Wenn wir uns 

aber richtig an dieses alles halten, dann erst werden wir die wahren heiligen Vorstellungen, 

die jedem Autor vertraut waren, herausholen; freilich nicht alle (dafür wäre in den Büchern, 

die auf uns gekommen sind, kein Platz), sondern nur jene, die die Gelegenheit oder das Be-

dürfnis zu schreiben aus den Herzen der Autoren selbst herausgepreßt hatte, nichtsdestoweni-

ger aber genügend viele, und zwar nicht selten von der Art, daß die übrigen, die übergangen 

worden sind, nicht schwer von da gesammelt werden können, wenn sie ein einzigartiges, deut-

lich gezeigtes Prinzip der Meinungen aufstellen oder wenn sie durch irgendeine notwendige 

Konsequenz mit ihnen verbunden sind: Diese Sache jedoch erfordert viel Vorsicht. 

Danach muß ich nun schließlich zum anderen Teil meiner Aufgabe übergehen, nämlich zu ei-

nem sorgfältigen und nüchternen Vergleich der verschiedenen Teile, die jedem der beiden 

(Lehr) Formen (= Altes und Neues Testament) zugesprochen werden, miteinander. Deshalb 

müssen wir die einzelnen Meinungen –wobei MORUS, der bedeutende Mann, die Fackel vo-

ranträgt – den allgemeinen Vorstellungen unterordnen, besonders denen, die, an der oder jener 

Stelle der heiligen Schrift ausgedrückt, gelesen werden, doch unter der Bedingung, daß für je 

ihr Zeitalter, je ihre religiöse (Lehr-) Form, je ihre Provinz (Gebiet) und für jeden Geist je-

weils die Vorstellungen feststehen; und es soll nicht miteinander vermischt werden, was aus 

                                                 
6 Welche Vorsicht bei dieser Untersuchung der Erkenntnis der Bedeutungen eines und desselben Wortes jeden-

falls anzuwenden ist, hat der hochbedeutende MORUS im Vorwort zu: De nexu significationum eiusdem verbi, 

Lipsiae 1776, gelehrt. 
7 f. disp. de discernenda propria et tropica dictione praes. s. v. NOESSELT, Hallae 1763. 
8 Dies hat der bedeutende Mann sowohl in der Abhandlung „De notionibus universis in Theologia“ als auch in 

„Progr. de utilitate notionum universarum in Theologia“, Lipsiae 1782, behandelt. 



Gabler - Von der richtigen Unterscheidung der biblischen und der dogmatischen Theologie und der rechten Bestimmung ihrer beider Ziele

 6 16.02.2023 

irgendeinem Grunde voneinander getrennt ist. Wenn diese Vorsichtsmaßregel außer acht ge-

lassen wird, muß notwendigerweise der Vorteil (der Verwendung) von allgemeinen Vorstel-

lungen zum größten Schaden für die Wahrheit werden und die ganze Mühe beim genauen 

Herausarbeiten der Meinungen der einzelnen Autoren, die vorher aufgewendet worden ist, un-

nütz machen und zerstören. Wenn aber dieser Vergleich mit Hilfe der allgemeinen Vorstellun-

gen so vollzogen wird, daß jedem das Seine unangetastet bleibt und deutlich auf der Hand 

liegt, in welchem Punkt die einzelnen gut zusammenpassen oder sich wiederum unterschei-

den, dann endlich wird die Gestalt der reinen, nicht mit anderen vermischten Biblischen Theo-

logie erfreulich sein, [33] und dann endlich werden wir ein solches System der Biblischen 

Theologie haben, wie es TIEDEMANN mit Erfolg von der stoischen Philosophie geschaffen 

hat. 

Nachdem also diese Meinungen der göttlichen Männer aus den heiligen Schriften sorgfältig 

gesammelt, passend geordnet, vorsichtig auf Allgemeinbegriffe (= allgemeine Vorstellungen) 

zurückgeführt und genau miteinander verglichen sind, dann kann mit Nutzen eine Untersu-

chung über ihren dogmatischen Gebrauch und über die richtige Bestimmung der Grenzen der 

beiden Theologien, der Biblischen und der Dogmatischen, angestellt werden. Bei dieser Be-

zeichnung ist besonders zu untersuchen, welche Meinungen sich auf die bleibende Form der 

christlichen Lehre beziehen und so uns selbst angehen; und welche nur für die Menschen ei-

nes bestimmten Zeitalters oder einer bestimmten Lehrform gesagt sind. Es steht nämlich bei 

allen fest, daß nicht der gesamte Inhalt der heiligen Schriften für Menschen jeder Art be-

stimmt ist; sondern daß ein großer Teil von ihnen eher für ein bestimmtes Zeitalter, einen be-

stimmten Ort und eine bestimmte Art von Menschen nach dem Ratschluß Gottes selbst ver-

bindlich gemacht worden ist. Wer, frage ich, bezieht wohl die mosaischen Riten, die schon 

von Christus abgeschafft worden sind, wer die Weisungen des Paulus, daß die Frauen sich in 

der heiligen Gemeindeversammlung verhüllen sollen, auf unsere Zeit? Die Vorstellungen der 

mosaischen Lehrform also, die weder von Jesus und seinen Aposteln noch von der Vernunft 

selbst her bestätigt werden, können von keinem dogmatischen Nutzen sein. Mit gleicher Me-

thode muß man eifrig untersuchen, was in den Büchern des Neuen Testaments von den Vor-

stellungen und Notwendigkeiten der ersten christlichen Welt gesagt ist und was auf die blei-

bende Heilslehre zu beziehen ist; was in den Aussprüchen der Apostel wahrhaft göttlich und 

was zufällig und rein menschlich ist. – Und an dieser Stelle schließlich greift sehr gelegen die 

Untersuchung nach Art und Weise der Theopneustie ein. Dieser Sachverhalt, der allerdings 

sehr schwierig ist, wird, jedenfalls nach meiner Meinung, weniger richtig aus den Worten der 

Apostel gelehrt, in denen sie einen gewissen göttlichen Hauch erwähnen, weil nicht nur diese 

einzelnen Stellen viel Dunkelheit und Doppeldeutigkeit an sich haben, sondern weil wir uns 

auch davor hüten müssen, wenn wir uns mit Vernunft, weder voreilig noch begierig, mit die-

sen Dingen beschäftigen wollen, daß wir diese Meinungen der Apostel nicht über die zulässi-

gen Grenzen hinaustragen, besonders weil nur die Wirkungen, nicht die Ursachen der Dinge 

mit den Sinnen wahrgenommen werden. Aber nach meinem Urteil allerdings muß die ganze 

Sache allein aus exegetischer Beobachtung durchgeführt werden, und zwar aus ständiger und 

sorgfältiger, und dieselbe muß dabei verglichen werden mit den deutlichen Versprechen unse-

res Retters für diese Angelegenheit: [35] Dadurch wird endlich mit Sicherheit festgestellt, ob 

überhaupt alle Meinungen der Apostel, welcher Art und Weise sie auch immer sind, wahrhaft 

göttlich sind, oder ob eher einige, die sich jedenfalls in keiner Weise auf das Heil beziehen, 

von deren Geist selbst hinterlassen werden. 

Sobald alle diese Dinge zugleich richtig beobachtet und sorgfältig festgelegt sein werden, so 

werden endlich jene Stellen der heiligen Schrift ausgesondert und durchsichtig sein, die – zu-

gleich auch von nicht zweifelhafter Lesart – sich auf die christliche Religion aller Zeiten be-

ziehen und mit deutlichen Worten eine wirklich göttliche Form des Glaubens ausdrücken, 

„dicta classica“ im wahren Sinn des Wortes, die als Fundament einer gründlichen 



Gabler - Von der richtigen Unterscheidung der biblischen und der dogmatischen Theologie und der rechten Bestimmung ihrer beider Ziele

 7 16.02.2023 

dogmatischen Untersuchung zugrunde gelegt werden können. Aus diesen allein nämlich kön-

nen ohne Zweifel jene sicheren und unzweifelhaften allgemeinen Vorstellungen eruiert wer-

den, die allein in der Dogmatischen Theologie Verwendung finden. – Wenn diese allgemeinen 

Vorstellungen durch sachgerechte Interpretation aus jenen „dicta classica“ herausgearbeitet 

werden, herausgearbeitet sorgfältig miteinander verglichen werden, verglichen jeweils an ih-

rem Ort treffend so eingeordnet werden, daß eine brauchbare und taugliche Verknüpfung und 

Ordnung der wahrhaft göttlichen Lehren zustande kommt, dann ist wahrhaft das Resultat die 

„Biblische Theologie im engeren Sinn des Wortgebrauchs“ als der, wie wir wissen, der ver-

storbene (selige) ZACHARIÄ bei der Bearbeitung seines sehr bemerkenswerten Werkes ge-

folgt ist. Und nachdem diese sicheren Grundlagen der Biblischen Theologie, in diesem enge-

ren Sinn verstanden, auf die Art und Weise, die wir bisher beschrieben haben, gelegt sind, 

muß endlich die Dogmatische Theologie, wenn wir keinen unsicheren Methoden folgen wol-

len, aufgebaut werden, und zwar eine unseren Zeiten angemessene. Die Vernunft unseres 

Jahrhunderts erfordert nämlich, daß wir bald die Übereinstimmung der göttlichen Dogmen mit 

den Entscheidungen der menschlichen Vernunft genau lehren, bald, daß wir mit möglichst 

großer Kunst und Geschicklichkeit die einzelnen Kapitel der Lehre so ausarbeiten, daß weder 

Gründlichkeit, sei es bei der richtigen Einordnung der Stellen, sei es bei richtiger Beweisfüh-

rung, noch Eleganz in der allgemeinen Gestalt und Form, noch reiche Kenntnisse hinsichtlich 

menschlicher Weisheit, besonders auch der Geschichtsphilosophie in irgendeinem Teil ver-

mißt werden. – Deshalb soll das System und die Gestalt der Dogmatischen Theologie, da sie 

ja eigentlich eine „philosophia christiana“9 ist, verschiedenartig sein im Verhältnis zu der 

Vielfalt sowohl der Philosophie als auch überhaupt der menschlichen Meinungen von dem, 

was scharfsinnig, gebildet, geeignet und nützlich, schließlich elegant und anmutig ist: [37] 

Wobei sie jedoch gleichzeitig in dem so großen Wandel der Wissenschaften selbst Biblische 

Theologie bleibt, soweit sie natürlich nur behandelt, was die göttlichen Männer über die 

Dinge, die die Religion betreffen, gedacht haben und was nicht für unsere Meinungen erdacht 

ist. 

Da dies sich so verhält, erkennen wir, A. O. O. H., wie viel wir bei der Vollendung theologi-

scher Disziplinen, jedenfalls wenn wir eine sichere Lehrform anstreben, bis dahin noch tun 

müssen; aber wir brauchen ja nur den richtigen, sicheren Weg und die richtige, sichere Me-

thode bei deren Ausbildung einzuhalten, die zu dem hohen Gipfel der Vollendung führen, zu 

dem sie einen emportragen können. Und diesen, wie mir scheint, besseren Weg richtig zu wei-

sen und die geeignete Art, diese Dinge zu behandeln, sorgfältiger zu beschreiben, das war es 

freilich, was ich mir für meine heutige Rede vornehmen wollte: Mit welchem Erfolg ich dies 

schließlich getan habe, urteilen Sie jetzt selbst. – Wie Sie gesehen haben, habe ich bei den 

Dingen selbst nichts zu bestimmen gewagt; und ich werde auch, außer nach Erfahrung (Nut-

zen) und Beobachtung vieler Jahre, nichts dabei bestimmen: Denn dies ist nicht Aufgabe der 

Anfänger, sondern der Alterfahrenen. Vielmehr zielte die ganze Rede allein auf die Methode, 

die Biblische Theologie sicherer und vorsichtiger zu fassen und ihre Grenzen richtiger zu be-

stimmen: Und ich wollte für andere, die sich eben in diesen Dingen besser auskennen, ein Ge-

währsmann und Ratgeber sein, damit sie wenigstens den Weg, der von mir beschrieben 

wurde, einhalten und so vollenden, wozu ich selbst mich nicht gewachsen fühle; sofern nur 

dies mit Demut und Ehrfurcht gegen Gott, die Religion und die heiligen Schriften und ohne 

unüberlegte Begier und Eile, Neues zu bringen, geschieht. Man muß allerdings wegen der 

Reinheit und Heiligkeit der Religion selbst bitten, daß die theologische Wissenschaft, sowohl 

die biblische als auch die dogmatische, von Tag zu Tag erfreulicher gedeihe! 

Es bleibt nun noch, daß ich dem hochzuverehrenden Mann, der dem irdischen Leben schon 

entrissen ist, dem hochverdienten Theologen dieser Hochschule (Akademie) und Gemeinde, 

                                                 
9 Vgl. TOELLNER, Theologische Untersuchungen, St. 1, S. 264 ff. 



Gabler - Von der richtigen Unterscheidung der biblischen und der dogmatischen Theologie und der rechten Bestimmung ihrer beider Ziele

 8 16.02.2023 

D. Johann August DIETELMAIER, meine Verehrung und Dankbarkeit bezeuge, ich, der ich 

durch die einzigartige Gunst der sehr illustren Herren Kuratoren unserer Hochschule (Akade-

mie) aus den entferntesten Landstrichen Deutschlands zur öffentlichen Professur der Theolo-

gie an dieser berühmten Universität der schönen Wissenschaften berufen und mit so vielen so 

großen Wohltaten überhäuft wurde. Ich wünsche also nichts mehr, als daß unter der gnädigs-

ten Regierung des hocherhabenen Kaisers JOSEPH II. die berühmte Stadt Nürnberg von Tag 

zu Tag wachse und gedeihe. – Der höchste Gott sei mit seiner vorausschauenden Fürsorge bei 

dem hochedlen Senat dieser berühmten Republik, damit der Ausgang der außerordentlich klu-

gen Beratungen höchst erfolgreich sei und daß alle Ratschläge sich zum Heil der hochillustren 

Herren selbst und zur Erhaltung der hochedlen Geschlechter wenden. – [39] Es erleuchte die 

göttliche Gnade besonders die hochillustren Kuratoren dieser Universität, meine allergnädigs-

ten Herren, die nicht weniger durch ihren Ruhm als durch den Glanz ihrer Abkunft angesehen 

sind, die nicht nur dadurch, daß sie mir eine so außerordentlich bedeutende Stelle in der eh-

renwerten Theologischen Fakultät gnädig überlassen haben, sondern auch durch die gewaltige 

Anhäufung von anderen Wohltaten, ebenso wie die hochillustren Landesherren sich mich so 

sehr verpflichtet haben, daß ich mich mein ganzes Leben lang der Vergeltung dieser Dankes-

schuld nicht gewachsen fühle. Es erstatte also Gott T. O. M. das, was ich selbst jedenfalls 

nicht zu erstatten vermag, und er lasse jenen Herren das höchste und am meisten erwünschte 

Glück in allen Dingen zukommen. Er mache ferner, daß alle Pläne, die sie im Hinblick auf das 

Wohlergehen unserer Hochschule (Akademie) gefaßt haben, zu einem bei weitem sehr glück-

lichen Ausgang gelangen. Darauf werde ich in der Tat eifrig hinarbeiten, wobei ich nach Kräf-

ten, sofern mir Gott [ein so langes] Leben zugestanden haben wird, die einzelnen Bereiche 

(Teile) meines Amtes verwalten werde, daß die hochillustren Herren nicht meinen, sie hätten 

ihre Wohltaten einem Undankbaren erwiesen. 

Jetzt wende ich mich an Sie, Magnifizenz, Rektor der Hochschule (Akademie).10 So groß sind 

in der Tat Ihre Verdienste mir gegenüber, so große und so einzigartige Zeichen Ihrer besonde-

ren Gunst und Ihres besonderen Wohlwollens haben Sie mir zuteil werden lassen, daß das An-

denken an Ihren verehrungswürdigen Namen mir immer besonders heilig sein wird. Einen 

würdigen Dank freilich für diese so große Gunst, die ich schon in Dortmund erfahren habe, 

kann Ich ihnen, Magnifizenz, nicht abstatten; wenn aber etwas in mir ist, das mich für die Zu-

kunft auf irgendeine Weise Ihnen empfehlen könnte, so ist dies in der Tat mein frommer Sinn, 

mit dem ich Sie verehre, der niemals aufhören wird, den höchsten Gott mit heißesten Gebeten 

anzuflehen, er möge die Wünsche, die er für sie ausgesprochen hat, erfüllt sein lassen: Gott, 

der Beste und Größte möge Sie, die besondere Zierde und Schmuck unserer Hochschule 

(Akademie) und meinen besten Gönner, bis in die späten Lebensjahre hinein gesund und un-

versehrt erhalten und Sie immer mit solch großem Glück beschenken, das mir und allen Gut-

gesinnten nur reichlichsten Anlaß liefern kann zur Freude und der ganzen Universität zum 

Dank. – [41] Möge es erlaubt sein, den anwesenden erhabenen Prokanzler dieser Hochschule 

(Akademie) zu verehren, einen Mann, der sich sowohl um die gesamte Wissenschaft als auch 

besonders um diese Universität der Wissenschaften bei weitem sehr verdient gemacht hat. 

Gott gebe, daß er sein Land zum Vorteil der öffentlichen und der wissenschaftlichen Angele-

genheiten so lange wie möglich ziert und daß er reichlichste Frucht seiner so hervorragenden 

Bemühung um die Angelegenheiten des Vaterlandes ernte. 

Dasselbe erbitte ich für Sie, edelster Herr, Präfekt dieser Stadt und des Landes, bei dem ich 

nicht weiß, ob ich die Bildung des Geistes oder die Würde des Amtes mehr verehren soll. Sie 

                                                 
10 Das Szepter der Hochschule (Akademie) hält zur Zeit der außerordentlich hervorragende und hochbedeutende 

GEORG ANDREAS WILL in Händen, ein sehr berühmter Mann, der sich um diese Hochschule (Akademie) als 

auch um die Angelegenheiten der Stadt Nürnberg überhaupt im höchsten Maße verdient gemacht hat, und der 

mein bester Förderer ist. 



Gabler - Von der richtigen Unterscheidung der biblischen und der dogmatischen Theologie und der rechten Bestimmung ihrer beider Ziele

 9 16.02.2023 

haben mich, als ich ankam, ja mit so großem Wohlwollen aufgenommen, als ob ich mich 

schon lange um die Hochschule (Akademie) und Gemeinde gut verdient gemacht hätte, und 

bis hierher mit so großer Gunst umfangen, daß Sie mich Ihnen eng verpflichtet haben. Gott 

bewahre Sie mit Ihrem hochedlen Geschlecht so lange wie möglich, und Er überhäufe Sie mit 

jeder beliebigen Art von Segen. 

An Sie wendet sich schließlich meine Rede, hervorragendste und hochberühmte Professoren 

aller Fakultäten, hochverehrte, hochwillkommene Gönner und Kollegen; und besonders an 

Sie, meine am höchsten zu verehrenden Herren, die Sie der ehrenwerten Theologischen Fa-

kultät angehören. Seit ich hierher gekommen bin, haben Sie mich mit so großer Freundlich-

keit empfangen und sich mir so wohlwollend und kollegial gezeigt, daß ich dieses besonders 

angenehme Band, das mich mit Ihnen verbunden hat, zum höchsten Glück meines Lebens 

zähle. Glauben Sie mir bitte, daß ich, wie ich niemals Ihre Wohltaten vergessen werde, ebenso 

mich außerordentlich glücklich schätzen werde, wenn ich, bei welcher Art meiner Aufgabe 

auch immer, Ihre Freundschaft auch in Zukunft verdienen und die verdiente Freundschaft be-

wahren könnte. Gott segne, das bitte ich inständig, Ihre privaten und öffentlichen Angelegen-

heiten: Er bewahre und stärke Ihre Kräfte über eine sehr lange Reihe von Jahren hin, damit 

sich diese Hochschule (Akademie) so lange wie möglich zu solchen Männern beglückwün-

schen kann, die durch Ruf und Verdienst sehr gefeiert sind. 

Ihnen schließlich, sehr verehrte Kommilitonen, bekenne ich meine dankbarste Gesinnung für 

Ihre so große Liebe zu mir, die Sie mir so oft bewiesen haben, und biete Ihnen jede beliebige 

Art der Aufgaben und Studien gern und dankbar an. Gott unterstütze Ihre wissenschaftlichen 

Studien, daß Sie, jetzt Hoffnung des Vaterlandes, einst als seine Zierde und Schmuck erstrah-

len mögen. 

Der höchste Gott gebe, daß diese ganze Universität mehr und mehr blühe und gedeihe! 

Ich habe gesprochen. 

Übersetzung aus dem Lateinischen durch Otto Merk. 

Quelle: Johann Philipp Gabler (1753–1826) zum 250. Geburtstag, hg. v. K.-W. Niebuhr u. C. 

Böttrich, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2003, S. 17-41 (ungerade Seiten). 


