Aus Martin Luthers Vorlesung tber Psalm 51 von 1532 (gehalten vom 10.6.
—6.8. 1532)

Einleitung: Das Thema des Psalms und der Theologie (Vers 1-2)

Hier wird uns vorgelegt die Lehre von der wahren Bule. Es gehéren aber zur wahren Bul3e
zwei Stiicke, die Erkenntnis der Siinde und die Erkenntnis der Gnade oder, um bekanntere Be-
griffe zu gebrauchen, die Gottesfurcht und das Vertrauen auf seine Barmherzigkeit. Diese bei-
den Stucke 18Rt uns David in diesem Gebet gleichwie in einem herrlichen Bilde sehen. Am
Anfang des Psalms sehen wir ihn in Muhe und Not auf Grund der Erkenntnis seiner Slinde
und Beschwernis des Gewissens. Am Ende aber trostet er sich im Vertrauen auf die Glte Got-
tes und verspricht, er wolle auch andere unterweisen, damit sie sich bekehren. So ist ganz of-
fensichtlich, daB der Prophet in diesem Psalm uns nach besonderem Ratschluf? (Gottes) die
wahre Weisheit gottlicher Religion hat hinterlassen wollen, verdeutlicht mit gesunden Worten
und gesundem Sinn, damit wir lernen kdnnten, was Siinde Gnade und die ganze Bufe sei ...

Aber wenn nun auch der Psalm von dem ganzen Wesen und der Quelle der Stinde redet, so
wollen wir doch die (besondere) Geschichte, auf die der Titel hinweist, nicht auslassen. Denn
in diesen seinen besonderen Siinden erkennt David gleichwie in einem Spiegel die Unreinheit
unserer ganzen Natur, so dal3 er denkt: ach, wie konnte ich, der ich den Staat so gut verwaltet,
der ich Kirche und Gottesdienst eingerichtet, der ich (meine Leute) mit allem Fleil3 gefuhrt
habe, wie Ps. 78(,72) geschrieben steht, in solche Schande, in so viele und so grof3e Stinden
fallen? VVon seiner einen Stinde kommt er also zur Erkenntnis der ganzen Siinde, als wollte er
sagen: wenn ich, ein so groRBer Mann, gleichsam vom Himmel in die Holle gefallen bin, ist
solcher Fall dann nicht fir mich und andere Leute ein gewaltiger Beweis daftr, dal3 nichts
Gutes in meinem Fleische ist? Darum ist es eine grof3e Weisheit, wenn wir wissen, dad wir
nichts als Stinde sind und nicht so leichtfertig von der Siinde denken wie die papistischen
Lehrer, welche die Stinde dahin definieren, dal} sie ein Reden Tun oder Denken gegen Gottes
Gesetz sei. Du aber definiere sie nach diesem Psalm so: Siinde ist das Ganze, was von Vater
und Mutter geboren ist, 1angst ehe ein Mensch alt genug ist, um etwas sagen tun oder denken
zu kdnnen; aus solcher Wurzel aber kann nichts vor Gott Gutes erwachsen ...

Ferner ist solche Erkenntnis der Stinde nicht nur ein Gedanke und eine Spekulation, die sich
der Geist erdichtet, sondern wirkliche Empfindung, echte Erfahrung und schwerste Herzens-
not. Dies bezeugt er, indem er spricht: ich erkenne meine Missetat d.h. ich empfinde sie und
habe Erfahrung von ihr. Denn das meinen die hebrdischen Worte eigentlich; sie meinen nicht
nur, wie der Papst lehrte, eine Erinnerung an das, was man getan oder unterlassen hat, sondern
ein Empfinden und Erfahren der unertraglichen Last des Zornes Gottes. Eben dies Empfinden
der Siinde ist die Erkenntnis der Suinde. Und ein Sunder ist einer, der im Gewissen bedrtickt
ist, angstlich hangt und bangt und nicht weif3, wohin er sich wenden soll. Wir handeln also
hier nicht von philosophischer Erkenntnis, welche den Menschen als ein verniinftiges Wesen
definiert. Dies ist Sache der Physik und nicht der Theologie. So reden auch die Rechtskundi-
gen vom Menschen als Eigentiimer und Herrn seines Vermdégens und die Arzneikundigen re-
den vom gesunden und kranken Menschen, der Theologe aber redet vom Menschen als Siin-
der. In der Theologie ist dies das Wesen des Menschen: und der Theologe bemiht sich darum,
dal’ der Mensch diese seine von der Siinde verdorbene Natur empfinde. Wo dies aber ge-
schieht, folgt alsbald die VVerzweiflung, welche zur Holle sinken Iait. Denn was soll der
Mensch vor dem Angesicht des gerechten Gottes machen, wenn er weil, dal seine ganze Na-
tur von der Stinde bedeckt und nichts tbrig ist, darauf er sich stiitzen kénnte, sondern seine
ganze Gerechtigkeit schlechtweg zunicht geworden ist? Wenn man dies im Geist empfindet,
dann mul der zweite Teil der Erkenntnis folgen, welche auch wieder nicht spekulativ, sondern
ganz praktisch und empfindbar sein muf3, nd&mlich was Gnade, was Rechtfertigung ist und daf3

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 1 07.01.2023



der RatschluB Gber den so zur Holle gesunkenen Menschen der ist, daB er ihn durch Christus
wieder Herstellen will. Da wird der niedergeschlagene Geist wieder aufgerichtet und nach die-
ser Gnadenlehre stellt er mit Freuden fest: bin ich auch ein Stunder in mir, so bin ich doch kein
Slnder in Christus, der uns zur Gerechtigkeit gemacht ist, sondern bin gerecht und gerechtfer-
tigt durch den gerechten und rechtfertigenden Christus, der darum ein Rechtfertiger ist und
heif3t, weil er zu den Siindern gehért und Stindern gesandt ist. Dies sind die beiden theologi-
schen Erkenntnisse, welche David in diesem Psalm Uberliefert. Sie sind der Beitrag des
Psalms zur theologischen Erkenntnis des Menschen und auch zur theologischen Erkenntnis
Gottes, damit also niemand Uber die Majestat Gottes grible oder darliber, was Gott gemacht
hat und wie machtig er ist, desgleichen nicht Giber den Menschen als Herrn seines Vermdgens
wie die Rechtskundigen oder uber den kranken Menschen wie die Arzneikundigen, sondern
uber den Menschen als Siinder. Denn der eigentliche Gegenstand der Theologie ist der der
Slinde schuldige Mensch und der rechtfertigende Gott und Heiland dieses Siinders. Was aulRer
diesem Gegenstand in der Theologie gesucht und verhandelt wird, ist Irrtum und Gift.

2. Empfindliche und unempfindliche Stnder (Vers 3):

Gott, sei mir gnadig nach deiner groRen Gite und tilge meine Stinden nach deiner groRRen
Barmherzigkeit. Hier ist zundchst zu beachten, daB er Gott anruft und Christus nicht erwéhnt.
Ihr sollt ndmlich nicht meinen, David rede mit Gott wie ein Mohammedaner oder sonst ein
Heide. Denn David redet mit dem Gott seiner Vater oder mit Gott, dem Verheiler. Denn das
Volk Israel hatte keinen sozusagen spekulativen absoluten Gott wie der unwissende Haufe der
Monche, der mit seinen Spekulationen zum Himmel steigt und vom absoluten Gott grubelt.
Vor diesem absoluten Gott soll vielmehr jedermann fliehen, wenn er nicht um. kommen will.
Denn die menschliche Natur und der absolute Gott — nur der Belehrung halber gebrauche ich
diesen bekannten Begriff — sind sich aufs grimmigste feind. Es kann auch gar nicht anders
sein, als dal? die menschliche Schwachheit von solcher Majestét erdriickt wird, wie die Schrift
manchmal sagt (Spr. 25,27 Vulg.). Darum soll niemand meinen, David rede mit dem absolu-
ten Gott, vielmehr redet er mit dem mit seinem Wort und seinen Verheifungen versehenen
und bekleideten Gott und schlielit deswegen den Namen Christi vom Gottesnamen grade nicht
aus; denn eben Christus ward Abraham und den andern Erzvétern verheif3en. Diesen nicht
nackten, sondern mit seinem Wort bekleideten und umhdillten Gott missen wir ergreifen,
sonst wird uns gewil} die Verzweiflung niederschlagen. Dieser Unterschied zwischen der
Weise, wie die Propheten mit Gott reden, und der Weise der Heiden muB allzeit festgehalten
werden ...

Sodann muf} man auch beachten, wie sich das reimt, dal? er spricht: erbarme dich mein! Denn
wenn du auf die Personen siehst, die miteinander umgehen, namlich Gott und den Siinder Da-
vid, so ist hier die allergroRte Ungleichheit, ja unlésbarer Widerspruch. Denn geht nicht aller
Menschen Urteil Empfinden und Wesen dahin, dal3 Gott die Suinde halt? Darum spricht der
Blinde in Joh. 9(,51): wir wissen, da Gott die Stinder nicht hort, sondern so jemand gottes-
furchtig ist und tut seinen Willen, den hort er. Desgleichen steht im Dekalog: ich bin ein eifri-
ger Gott. Ja, der ganze Mose enthélt fast nichts andres als lauter Drohungen gegen die Bésen
und Ungehorsamen. Und mit dem Gesetz Mose stimmt das Empfinden unsrer Natur (berein,
das wir niemals verleugnen konnen ... Wenn daher der Stinder David spricht: Gott, erbarme
dich mein, so lautet das, als redete er wider den Dekalog, in welchem Gott gebietet: sei kein
Slinder, und den Siindern Strafe androht. Wie soll ein Stinder zusammenstimmen mit dem
Gott, der gerecht und wahrhaftig und den Siinden feind ist und von Natur keine Stinden ertra-
gen kann? Dennoch ruft derselbe David, der hernach spricht ,ich erkenne meine Missetat und
meine Sunde ist immer vor mir‘, Gott an und spricht: erbarme dich mein. Dies heil3t zwei un-
vereinbare Widerspriiche miteinander verbinden. Also zeigt David alsbald im Anfang die
Kunst und Weisheit an, die iber alle Weisheit des Dekalogs geht und wahrhaft himmlische

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 2 07.01.2023



Weisheit ist, die kein Gesetz und keine Vernunft ohne den heiligen Geist erdenken und verste-
hen kann ...

Darum muf} man solch lasterliches Denken ausziehen und mitten in den Stinden, gleichsam
mitten auf dem Meer der Stinden dies Mittel Davids anwenden, wenn das Gebet nicht unter-
bleiben soll. Denn was hétte das Wort ,erbarme dich* fiir einen Sinn, wenn die, die also beten,
rein wéren und keiner Barmherzigkeit bedlrften? Aber wie gesagt es ist ein sehr harter
Kampf, bis man unsern Geist mitten im Empfinden der Siinden dazu bringen kann, daf er zu
Gott schreit: erbarme dich mein! Ich, der ich solches lehre und andern gebiete, habe schon oft
bei mir selbst erfahren, dal3 das Gebet fast das allerschwerste Werk ist. Darum meine ich
nicht, daf? ich diese Kunst verstunde, sondern bekenne, daf3 ich in hochster Not diese Worte
,erbarme dich mein, Gott® oftmals nur sehr schwach ausgesprochen habe, weil ich an meiner
Unwirdigkeit Ansto3 nahm. Dennoch hat zuletzt der heilige Geist gesiegt und mir zugerufen:
wie und was du auch immer bist, so ist doch gewilllich befohlen, zu beten; denn Gott will ge-
beten sein und horen nicht um deiner Wirdigkeit willen, sondern um seiner Barmherzigkeit
willen.

Damit man aber dies, daB Gott die Stinder hal’t und die Gerechten liebt, recht verstehe, mufd
man einen Unterschied machen zwischen dem Suinder, der seine Sunden empfindet, und dem
Sunder, der sie nicht empfindet. Das Gebet des Siinders, der seine Siinden nicht empfindet,
will Gott nicht; denn derselbe weil} und will das gar nicht, was er betet. So singt und murmelt
ein Moénch in seinem Aberglauben wohl oftmals ,Gott, erbarme dich meiner!*, aber weil er
dabei im Vertrauen auf seine eigene Gerechtigkeit lebt und die Unreinheit seines Herzens
nicht empfindet, so sagt er nur Worte und Silben daher, die Sache selber aber versteht und
will er gar nicht. Dazu macht er Zusatze, die seinem Gebet widersprechen. Er bittet wohl um
Verzeihung und Barmherzigkeit, aber derweil trachtet er zugleich auf diese und jene Weise
nach Stihne und Genugtuung fir seine Siinde. Heift dies aber nicht Gott ins Angesicht ver-
spotten gleichwie wenn ein Bettler mit lauten zudringlichen Worten um eine Gabe bate, er
aber, wenn ihm jemand dieselbe gibt, auf sein eigenes Vermdgen hinwiese, seine Bettelhaf-
tigkeit rihmte und damit klar anzeigte, daR er der Gabe gar nicht bedarf? So sagen auch die
Feinde des Evangeliums zwar die Worte daher, aber die Sache selber verstehen sie nicht, son-
dern tun das Gegenteil, indem sie allerlei Gottesdienste annehmen und mit ihren gottlosen
Messen Wallfahrten und Anrufungen der Heiligen Vergebung der Siinden suchen. Diese Siin-
der sind wohl Siinder, aber sie empfinden sich nicht als Stinder, sondern fahren mit frecher
Stirn daher, rechtfertigen sich selber und verfolgen das Wort Gottes ... Die aber die Last ihrer
Stinden empfinden, von denen gilt: der Herr hat Gefallen an denen, die ihn frchten (Ps.
147,11). Denn dann hat das Gesetz genug ausgerichtet, dann diirfen die Donnerschlage des
zornigen Gottes aufhtren und die Lichter der Barmherzigkeit leuchten, die in Gottes Wort be-
reitgestellt sind: der Herr hat Gefallen an denen, die ihn flrchten (Ps. 147,11) und: ein ge-
angstet und zerschlagen Herz wirst du, Gott, nicht verachten (Ps. 51,19) und: seine Ohren ste-
hen offen fur den Armen und seine Augen sind auf ihn gerichtet (Ps. 34,16 Vulg.), um ihn
herauszuziehen aus dem Dreck, und: das zerstol3ene Rohr wird er nicht zerbrechen und den
glimmenden Docht nicht ausléschen (Jes. 42,3) ... Da kommt unsre wahrhaftige Theologie
und lehrt: wenn der Geist so erschrocken ist, dann ist der eine Teil der Theologie, der vom
Gesetz und seinen Drohungen handelt, ausgerichtet, so daR der Stinder sich erkennt und die
Sicherheit ablegt, in der wir alle natirlicherweise vor der Offenbarung des Zorns (Gottes) le-
ben ... Gleichermal’en mul man auch tun mitten in der Hitze der Anfechtungen, wenn der
Geist von den Gedanken der Begehrlichkeit oder der Rache geplagt wird. Wenn man ihn da
zum Gebet ermahnt, halt er einem alsbald die eigene Unreinheit entgegen, als kdnne bei so
schmutzigen Gedanken das Gebet keinen Raum finden. Da muf3 man sich dagegenstemmen
und ja nicht erst das Ende der Anfechtungen abwarten, bis die Gedanken der Begehrlichkeit
oder eines andern Lasters ganzlich verschwinden, sondern im gleichen Augenblick, da du die

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 3 07.01.2023



Anfechtung am allerstérksten empfindest und dich am wenigsten zum Gebet bereit fiihlst,
gehe an einen einsamen Ort (Mt. 6,6 Vulg.) und bete ein Vaterunser oder was du sonst dem
Teufel und seiner Anfechtung entgegenhalten willst. So wirft du merken, dal? die Anfechtung
nachléalt und der Teufel den Ricken kehrt. Wer das Gebet solang verschieben will, bis der
Geist von unreinen Gedanken gereinigt ist, der hilft mit solcher Weisheit und Tugend nur dem
Teufel auf, der ohnedies schon stark genug ist ... Im Vertrauen auf den Geist Gottes, der fur
uns eintritt, mufl man mitten im Streit und in der Anfechtung dem Teufel widerstehen und
sprechen: bin ich ein Sunder, wohlan, Gott ist barmherzig; bin ich um meiner Stinden willen
ungeschickt zum Gebet, wohlan, ich will gar nicht geschickter werden; denn, wenn ich so sehr
ein Slnder bin, so bin ich zum Gebet gerade geschickt genug ...

David spricht aber nicht allein: Gott, erbarme dich mein, sondern fligt auch noch hinzu: nach
deiner grofien Barmherzigkeit. Aber er schweigt ganzlich von allem Verdienst und aller Ge-
rechtigkeit der Werke. Er spricht nicht wie jener (Pharisaer) im Evangelium: ich faste zwei-
mal in der Woche (Lk. 18,12). Er spricht auch nicht: erbarme dich mein nach Vollverdienst
oder Angemessenheitsverdienst. Denn was will das bedeuten gegen die Barmherzigkeit. Das
ist nicht Davids Amt, sondern nur der Monche Art, ihr Verdienst und andre Dinge zu riithmen,
gleichwie auch von jenem Koénigsbruder erzahlt wird, der in seiner Todesstunde zu Gott
sprach: errette mich, wie du verheiRen hast, denn ich habe geleistet, was du befohlen hast. So
wollt ich in meiner Todesstunde nicht sprechen, sondern vielmehr: gehe nicht ins Gericht mit
deinem Knecht, denn vor dir ist kein Lebendiger gerecht (Ps. 141,2) oder: tilge meine Sunden.
Darum wollen wir auch die hohen eingerissenen Irrttimer und falschen Meinungen abtun und
nicht in der Weise der Monche vom heiligen Hieronymus und heiligen Paulus u.dgl. sprechen.
Denn sie sind alle in sich selber Stinder und Gott allein heilig. Die wir aber Heilige nennen,
die sind durch die fremde Heiligkeit Christi geheiligt, welche eine Heiligkeit umsonst ge-
schenkter Barmherzigkeit ist. Diese Heiligkeit besitzen alle Glaubigen in der Kirche und ist da
kein Unterschied; wie Petrus heilig ist, so bin auch ich heilig, und wie ich heilig bin, so ist
auch der Schécher zur Rechten Christi heilig. DalR Petrus und Paulus groRere Taten getan ha-
ben als ich, bricht hieran gar nichts ab, denn von Natur sind sie ebenso Sunder und bedurfen
der Barmherzigkeit ebensosehr als ich. Und wenn die Apostel auch weniger auferliche Sin-
den gehabt haben, so haben sie doch oft genug in ihren Herzen Vermessenheit, UberdruB, Ge-
danken der Verzweiflung und Verleugnung Gottes und andre menschliche Schwachheiten er-
fahren, so dalR am Menschen wirklich nichts Heiliges und Gutes zu sehen ist, wie Ps. (14,2f.)
geschrieben steht: der Herr schaut vom Himmel auf der Menschen Kinder, aber da ist keiner,
der Gutes tue, auch nicht einer. Wenn aber unter den Menschenkindern keine Guten sind, wo
sollen sie sonst zu finden sein? Seien wir also still mit Heiligkeit und Heiligen. Als geheiligt
wollen wir allein diejenigen bezeichnen, die aus unempfindlichen Siindern empfindsame Siin-
der geworden sind, die sich ihrer eigenen Gerechtigkeit nicht vermessen, welche doch nichts
ist, sondern anfangen, mit einem erleuchteten Herzen sich und Gott zu erkennen d.h. dal? das,
was unser ist, bose ist vor Gott und dal es uns aus umsonst geschenkter Barmherzigkeit ver-
geben wird ...

3. Das christliche Leben und der Grund der Rechtfertigung (Vers 4-6)

Wasche mich mehr und mehr von meiner Missetat und reinige mich von meiner Siinde (V. 4
Vulg.). Oben haben wir die Stinde unterschieden in empfundene Siinde und nicht empfundene
Siinde und demnach auch zweierlei Arten von Sundern, empfindliche und unempfindliche
Slnder oder wahrhaftige und heilige Stinder und heuchlerische Stinder, die verstockt und si-
cher ihre Slinde nicht empfinden. Hier zeigt nu der Prophet an, dal’ auch die empfundene
Siinde zweierlei Art ist oder auf zweierlei Weise zu behandeln ist. Die eine Siinde ist durch
die Gnade vergeben, indem Gott um Christi willen uns nicht verlassen will, wie sehr wir auch
Siinder sind, sondern uns vielmehr barmherzig verzeihen will, obwohl wir durch die Siinde

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 4 07.01.2023



verdorben und verloren sind ... Darum soll ein Christ, wenn er durch den Glauben gerecht ist
und die Vergebung der Stinden empfangen hat, nicht sicher sein, als wenn er schon géanzlich
von allen Siinden rein wére, sondern grade dann steht ihm der dauernde Kampf mit den Res-
ten der Stinde bevor, von denen der Prophet hier gewaschen sein mdchte. Trotzdem ist er ge-
recht und heilig aufgrund — um diesen Lehrbegriff zu gebrauchen — fremder Heiligkeit d.h. er
ist gerecht durch Gnade und Barmherzigkeit Gottes ... Gegen solche Sicherheit ist es nutzlich,
das Gebet Davids wohl zu bedenken, in dem er, nachdem er die Vergebung der Siinden hin-
sichtlich der Schuld erbeten hat und sich nun in Gottes Barmherzigkeit freut, dennoch auch
noch darum bittet, von den Missetaten gewaschen zu werden und den heiligen Geist zu emp-
fangen d.h. jene Kraft und Gabe Gottes, die innerlich im Herzen lebt und den Siindenrest aus-
fegt, der durch die Taufe wohl anfangsweise, aber noch nicht vollig begraben worden ist. Und
dies ist das christliche Leben, wie es Kol. 3(,I) beschrieben ist, dal wir suchen sollen, was
droben ist, weil wir der Welt gestorben und unser Leben in Christus verborgen ist, oder 2.Kor.
7(,1), dalR wir uns reinigen sollen von aller Befleckung des Fleisches und des Geistes. Dies be-
deutet, dal? in allen Christen noch solche Befleckungen des Geistes vorhanden sind d.h.
schlechte Gedanken (ber Gott, und ebenso Befleckungen des Fleisches d.h. lasterhafte Be-
gierden. Und wir mussen Muhe und Fleil3 daran wenden, mit Hilfe des Geistes dieselben aus-
zufegen. Die sich aber ganz heilig und fehlerlos vorkommen, die beflecken ihren Geist, verlie-
ren den Glauben und erdichten sich Gedanken, die dem Glauben zwar sehr ahnlich, aber den-
noch vom Teufel eingegeben sind; durch dieselben werden sie alimahlich sicher und vom
Wort Gottes weg und zur Gottlosigkeit verfihrt ... Darum spricht der Prophet auch nicht ein-
fach: wasche mich, sondern: wasche mich mehr und mehr oder: wasche mich viel, heute, mor-
gen und fernerhin mein Leben lang von den Befleckungen des Fleisches und Geistes, damit
ich von Tag zu Tag starker und gewisser werde den Schrecken des Gesetzes gegenuber, bis
ich durch die Fille deiner Barmherzigkeit einmal des Gesetzes und der Sunde Herr werde.
Dies ist die Lehre dieses Psalms. Bei ihr gehen wir allzeit zur Schule, in ihr werden wir nie-
mals vollkommene Meister, weder wir noch die Apostel noch die Propheten. Hier bleiben wir
allesamt Schiler und mussen alle bitten, solang wir leben, dal3 er uns mehr und mehr wasche

Denn ich erkenne meine Missetat und meine Stnde ist immer vor mir (V. 5). Wir haben nu in
den beiden letzten Versen gehort, dall David erstlich Gnade und Vergebung der Suinden erbit-
tet, darnach auch die Gabe der Reinigung vom Siindenrest und -schmutz. Denn diese beiden
Stlicke machen vollkommen gerecht und heilig vor Gott ohne alle die Vorbereitungen und
Genugtuungen und ohne jene erdichtete Bul3e, die man dem Volk zuvor gelehrt hat und die
Papisten heute noch lehren. Denn es gibt nur einen einzigen Grund der Rechtfertigung, ndm-
lich das Verdienst Christi oder die reine Barmherzigkeit Gottes, welche die vom heiligen
Geist entziindeten Herzen ergreifen. Wenn man will, kann man die Anerkennung der Siinde
eine Art Zweitursache (causa secunda) oder, wie die Gebildeten sagen, eine Art unerléiliche
Bedingung nennen. Aber sie ist doch nur so Ursache, dal} das Ganze von Gottes Barmherzig-
keit oder Verheillung abhangt d.h. davon, daR er sich derer erbarmen will, die ihre Stinde an-
erkennen und nach der Gerechtigkeit dirsten ... Die Anerkennung der Sunde ist eine Art Ne-
benerfordernis: denen, die ihre Stinden anerkennen, will Gott verzeihen, denen, die sie nicht
anerkennen, nicht. Diese VerheiBung aber ist Anfang Mitte und Ende aller Ursachen d.h. das
Ganze der Rechtfertigung. Auf diese VerheiBung sieht David, wenn er spricht: ich erkenne
meine Missetat, als wollt er sagen: dal3 ich meine Stinde anerkenne, ist keinerlei Verdienst
von mir, sondern weil du Gnade verheiRen hast denen, die ihre Stinde anerkennen, so bekenne
ich vor dir, dal§ ich meine Siinde anerkenne. — Das Wortlein ,erkenne® ist dabei im Hebréi-
schen von tieferer Bedeutung als in andern Sprachen. Es bedeutet ndamlich etwas empfinden
und erfahren, wie es seinem Wesen nach ist. In diesem Sinn spricht die Schrift (1.Mos. 4,1)
von Adam: und Adam erkannte sein Weib d.h. er hatte Erfahrung von ihr und empfand sie
desgleichen (Ps. 1,6): der Herr kennt den Weg der Gerechten, aber die Hochmutigen ,erkennt*

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 5 07.01.2023



er nicht d.h. er kimmert sich nicht um sie und hilft ihnen nicht. Gleichermalien bedeutet hier
das ,ich erkenne meine Missetat soviel als: es ist soweit mit mir ggkommen, daB jetzt Zeit ist,
zu erbarmen und zu helfen, denn ich bin aus einem unempfindlichen Stinder ein empfindlicher
Stinder geworden und erkenne oder fiihle die Stinde und Gottes Gericht ... Und meine Suinde
ist immer vor mir d.h. sie liegt mir auf dem Hals, druickt mich und ich kann sie nicht los wer-
den. Aber hier muR man sich hiiten, dies nicht von der Tatsuinde zu verstehen, sondern der
Prophet blickt dabei auf sein ganzes Leben mitsamt allen seinen noch so heiligen Gerechtig-
keiten und empfindet, dall ihm dies alles nichts hilft, wenn keine Barmherzigkeit zu Hilfe
kommt. So erzahlt man auch von Bernhard, der doch ein Mann von bewundernswerter Heilig,
keit war, sein gleichsam letztes Wort sei gewesen: ich habe verdorben gelebt! Das heif3t wirk-
lich die Suinde vor sich haben, nicht die eine oder andre bose Tat, sondern das ganze Wesen
der Sunde, die Siinde in ihrer Totalitat mit allen ihren Kréften, mitsamt aller Gerechtigkeit
und Weisheit des Fleisches. Alles dieses ist vor Gottes Gericht nichts, und Bernhard muf3 mit
David und David mit Bernhard sprechen: Herr, gehe nicht ins Gericht mit deinem Knecht,
denn vor dir ist kein Lebendiger gerecht. (Ps. 143,2) ... Wenn du aber erkennst, dal du Siinde
hast, wenn du zitterst und geplagt bist vom Gefiihl des Zornes Gottes, vom Schrecken vor
Gottes Gericht und der Holle, dann sei getrost. Denn dann bist du der, mit dem Gott reden
will, dem er seine Barmherzigkeit erzeigen und den er erretten will. Denn seine VerheilRungen
lauten dahin, dal er ein Gott der Elenden ist und den Tod des Siinders nicht will; er ist auch
nicht ein Gott der Wut, sondern der Gnade und des Friedens, darum will er, da3 der Stinder
sich bekehre und lebe ... In solcher Weise fiihrt David einen Grund dafiir an, daR er Barmher-
zigkeit erbittet: denn, spricht er, meine Stinde ist immer vor mir d.h. meine Stinde treibt mich
und 1aBt mir keine Ruhe und keinen Frieden, das Empfinden des Zorns und des Todes l&R3t
sich mit keinem Wein und keinem Brot austreiben. In solcher Not ist kein andres Heilmittel
ubrig, als daf? der Geist sich wider solch Empfinden erhebt und spricht: Herr, erbarme dich
mein! ...

An dir allein habe ich gesiindigt (V. 6). In der Ubersetzung ist hier noch eine gewisse Dunkel-
heit. Denn was in der Form der VVergangenheit tber, setzt ist, mul eigentlich Gegenwart sein
und heif3en: an dir allein sundige ich d.h. ich erkenne an, dal? ich vor dir nichts als ein Sunder
bin, und: vor dir tue ich tibel d.h. mein ganzes Leben ist bose und verdorben um der Siinde
willen; ich kann vor dir kein Verdienst und keine Gerechtigkeit riihmen, sondern bin ganz
bdse; vor dir habe ich nur den einen Namen, dal3 ich tibel tue, daB ich gesiindigt habe, siindige
und immer wieder sundigen werde. So weist uns die Wandlung der VVergangenheitsform in die
Gegenwartsform von der Tatstinde zur Universalsunde ...

4. Nur Gottes Worte vermitteln Erkenntnis der Stinde (Vers 6)

Auf dal’ du recht behaltest in deinen Worten und rein bleibest, wenn du gerichtet wirst (V. 6).
Da ein Teil der Sunde darin besteht, daf sie in ihrem Wesen verborgen bleibt und nicht vollig
erkannt werden kann, so muf3 sie uns von oben her offenbart werden. Diese Offenbarung der
Siinde aber geschieht durch das Gesetz und das Evangelium oder die Verheil3ung. Denn diese
beiden decken die Siinden auf, welche wir nicht als Stinden erkennen noch glauben noch emp-
finden, wenn wir nicht durch Gottes Wort daran gemahnt werden. Darum fiigt der Prophet
vielsagenderweise hinzu: auf dal? du Recht behaltest in deinen Worten. Als wollt er sagen: wir
sind alle Suinder und du allein gerecht, wie es dein Wort verkiindigt; darum schreibe ich dir
allein Gerechtigkeit, mir aber und allen Menschen die Stinde zu, so daf also nicht bei mir,
sondern allein bei dir die Gerechtigkeit ist; das tue ich aber, weil mich deine Worte oder dein
Wort dariiber unterweisen. Ohne das Wort konnte ich solche Erkenntnis iber mich und alle
Menschen nicht haben. Denn wer dem Wort nicht glaubt, der wird weder Gott als allein ge-
recht noch sich als Stinder bekennen. Darum glaube ich deinem Worte und schlieRe, dal} du
mich und aller Menschen Wesen besser kennst als wir und dal3 wir Stinder sind und bleiben,

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 6 07.01.2023



du aber durch solch Bekenntnis gerecht bleibst und gerechtfertigt und verherrlicht wirst ...

Nu ist aber in den Schulen der Satz bekannt: wenn der Mensch tut, was an ihm ist, so gibt ihm
Gott unfehlbar die Gnade. Heil3t dies aber nicht Gott der Llige zeihen, wenn er in seinem Wort
sagt: alle Menschen haben gesundigt, da ist keiner, der Gutes tue, auch nicht einer, sie sind
alle abgewichen und allesamt unttichtig geworden (Rém. 3,12). Denn er zeiht uns nicht allein
schmutziger Gier Begehrlichkeit und Habsucht, sondern groRerer Dinge d.h. des Abweichens
von Gott d.h. dessen, dal} unser ganzes Wesen Gott nicht sucht noch sich um ihn kiimmert, in
Noten ohne Glaube und im Glick ohne Gottesfurcht ist. Dies alles beweist, da3 die menschli-
che Vernunft samt dem Willen verblendet und fern vom Guten und Wahren ist. Weil wir aber
solches lehren und verteidigen, werden wir als Ketzer verdammt und an die Galgen geschleift.
Das aber meint der Psalm, wenn er spricht, von den Gottlosen werde Gott in seinen Worten
nicht gerechtfertigt, sondern gescholten und verdammt ...

So gibt es denn zwei Arten von Menschen. Die einen bekennen mit David, Gott allein sei ge-
recht wahrhaftig und heilig. Die andern sind gottlos, streiten nach dem Exempel der Riesen
mit Gott und sprechen: dein Wort ist nicht wahr, wir sind nicht blind, es ist in uns noch ein
Licht vorhanden; wenn wir dem folgen, werden wir bei Gott in Gnaden sein. Dies aber heif3t
aus Gott einen Handler machen und zu ihm sprechen: gib du mir, so geb ich dir. Aber eben in
dieser Meinung stimmen alle scholastischen Lehrer tberein. Bekannt ist der Spruch des Sco-
tus: wenn ein Mensch lieben kann, was weniger gut ist, dann kann er auch lieben, was besser
ist; der Mensch liebt aber die Kreatur, also kann er noch viel mehr Gott uber alles lieben. Das
sind wahrhaftig theologische Folgerungen, eines Doktors der Finsternis in der Kirche wert!
Dabei sieht er nicht, dal3 der Mensch, wenn er die Kreatur tber alles liebt, sie keineswegs als
Kreatur (Gottes) liebt. Wer hatte wohl jemals ein Mé&dchen oder Geld allein um des Madchens
und des Geldes willens geliebt? Diese Liebe ist mit Begehrlichkeit und Habsucht befleckt, sie
kann hier im Fleisch niemals vollig rein sein. Aber derartige Sétze finden sich bei den neueren
Schriftstellern ohne Zahl; sie zeigen den Streit an, den die menschliche Vernunft gegen die
Worte Gottes fuhrt ...

5. Die Wahrheit der Erbsinde — die Wahrheit der Ehe und die politische Wahrheit
(Vers 7-9)

Siehe, ich bin in Stinden empfangen und in Suinden hat mich meine Mutter empfangen (V. 7).
Der Prophet geht bei der Lehre von der BufRe in wunderschéner Ordnung vor: erstlich bittet er
um Barmbherzigkeit und gibt Grund und Ursach dazu an: ich bin ein Sinder und erkenne mei-
ne Siinde, auf dal du gerecht seist und wir alle zuschanden werden. Darnach fugt er den Ur-
sprung solcher Erkenntnis hinzu, ndmlich die Worte Gottes; denn durchs Wort wird die Stinde
offenbart. Was aber nun folgt, das hangt mit dem Vorangehenden so zusammen, daR es das-
selbe naher beleuchtet. Es zeigt die Ursache der Stinde an und deckt gleichsam den Grund des
ganzen Handels auf, warum er so seine Siinde bekennt und um Barmherzigkeit fleht, namlich:
ich bin in Suinden empfangen. Klarer und deutlicher konnte mans nicht sagen. Denn er spricht
nicht: ich habe Uria getétet, auch nicht: ich habe Ehebruch begangen, sondern er faldt die gan-
ze menschliche Natur gleichsam in ein Biindel zusammen und spricht: ich bin in Stinden emp-
fangen. Er redet nicht von einzelnen Werken, sondern von der Materie der Stinde selbst und
spricht: der menschliche Samen, aus dem ich gebildet bin, ist bereits von Laster und Siinde
verdorben. Die Materie (oder der Grundstoff) selber ist schon fehlerhaft, gleichsam schon der
Ton, aus dem dies Gefal? gebildet werden soll, ist verdammenswert. Aber was willst du? so
bin ich und so sind alle Menschen. Schon die Empféangnis, schon das Wachstum des Samens
im Mutterleib ist Stinde, l&ngst eh wir geboren werden und Menschen sind ...

Hier konnte nu jemand fragen: wozu ist dann der Ehestand gestiftet und wozu hat Gott die

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 7 07.01.2023



Ehe gesegnet? ... Gott duldet solch fehlsame Fortpflanzung um seiner Stiftung (der Ehe) wil-
len; um des Fehlers willen hebt er die Kreatur nicht auf, sondern sieht bei diesem natirlichen
Mangel durch die Finger, gleichwie er auch im Weltregiment bei den politischen Fehlern
durch die Finger sieht ... Darum ist um solcher Fehler willen weder die Ehe noch sonst etwas
Gutes verdammt. Man mul} nur auf den Endzweck sehen: derselbe ist in der Ehe die Nach-
kommenschaft, in der Politik die Erhaltung des Friedens. Wenn nu im Weltregiment die For-
malursache, ndmlich die Gesetze, oder die Wirkursachen, namlich tyrannische Regenten, feh-
lerhaft sind, so soll dasselbe um der héheren, ndmlich der Zweckursache willen (der Erhaltung
des Friedens) dennoch gelten (und in Ehren bleiben), alles andre soll aul3er Betracht bleiben.
Desgleichen in der Ehe: wenn auch die Wirkursachen d.h. die Eheleute selbst fehlerhaft sind,
wenn auch die Formalursache (d.h. der menschliche Same selbst) fehlerhaft ist, so missen
diese fehler-haften Ursachen dennoch getragen werden, damit die Nachkommenschaft, dies
herrliche und bewundernswerte Werk Gottes, erhalten werde ...

Dieser Spruch von der Erbstinde ist einer der herrlichen Spruche, die die Vernunft nicht ver-
steht. Man lernt ihn aber, gleichwie auch andre Stiicke, aus dem Gesetz und den Verheif3un-
gen Gottes. Von den Aposteln ist es aber allein Paulus, der diesen Spruch ausdricklich und
ausfihrlich mit groRem Ernst behandelt hat ... Und diese Lehre ist in der Kirche Gottes auch
hdchst notig. Weder Papst noch Turke glauben sie. Ich kann das selbst bezeugen: als ich
schon viele Jahre Doktor der Theologie war, habe ich diese Lehre noch nicht verstanden. Man
disputierte zwar von der Erbsilinde, aber man sagte, durch die Taufe sei sie nu hinweggenom-
men und neben der Taufe sei in unsrer Natur auch noch ein Licht tbrig; wenn wir dem folg-
ten, werde uns unfehlbar die Gnade gegeben. Ja, man lehrte sogar, selbst bei den Teufeln sei
die Natur rein, sie hatten nur die Gnade verloren. Wer aber sieht das nicht, daf es sich aufs
harteste widerspricht, zu sagen, die Natur sei rein, und gleichzeitig zu sagen, die Natur sei
durch die Sunde verdorben? Gewil3 ist der Wille ein natlrlich Ding, aber sie reden nicht ein-
fach vom Willen (an sich), sondern vom Wollen des Guten; und dies nennen sie nattrlich.
Hier aber liegt der Irrtum. Freilich bleibt der Wille auch im Teufel, auch in den Ketzern, inso-
fern geb ich zu, er sei natlrlich. Aber dieser Wille ist nicht gut und der Verstand ist auch nicht
richtig und erleuchtet. Wenn wir darum recht von den nattrlichen Gaben sprechen wollen in
der Weise dieses Psalms und des heiligen Geistes, dann mussen wir das naturlich nennen, da
wir in Stinden und im Tode sind, daR wir das Bose und Verdorbene wollen verstehen und dar-
nach trachten. Nur dies stimmt mit diesem Psalm zusammen und kann aus ihm bewiesen wer-
den ...

Siehe, du hast Lust zur Wahrheit, die im Verborgenen liegt, du lassest mich wissen die heimli-
che Weisheit (V.8). Es gibt in der Welt auch eine politische Wahrheit in Wort und Leben.
Aber dieselbe ist der Art, dal3 ihr viele Fehler beigemischt sind. So waren Pomponius Atticus,
Aristides und Sokrates wahrhastige Menschen ohne Falsch. So gab es auch unter den Heiden
viele Eheleute, die ihren Weibern die eheliche Treue herrlich gehalten haben. So findet sich
auch hie und da ein ehrlicher Kaufmann. Diese politische Wahrheit will Gott auch, und die
taglichen Exempel zeigen, dal} er es nicht ungestraft 1a3t, wenn man etwas gegen diese bir-
gerliche Wahrheit tut. Aber wenn du auf das Urteil Gottes siehst, ist diese Wahrheit nicht rein.
Es hangen ihr viele bose Laster an und Gott sucht eine viel hohere Wahrheit. Darum heif3t es:
du hast Lust zur Wahrheit, die im Verborgenen liegt. Als wollt er sagen: die politische Wahr-
heit der Welt kann man haben, die Menschen kénnen sie auch verstehen. Darum haben Aristi-
des und Pomponius einen guten Namen unter uns. Aber doch hdren wir auch taglich Klagen
uber Treulosigkeit Lug und Trug, die die Menschen gegeneinander tiben. Die Wahrheit aber,
die Gott liebt, liegt nicht so vor Augen, sondern im Verborgenen. Darum war Mohammed,
auch wenn er politisch wahrhaftig war, dennoch vor Gott ein Ligner. Darum war auch ich,
wiewohl ich ein rechter Monch ohne Falsch gewesen bin — ich stelle mich selber oft als ein
Exempel hin, gleichwie auch Paulus von sich schreibt, er sei ein Pharisder ohne Falsch ge-

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 8 07.01.2023



wesen (Phil. 3,8) —, dennoch vor Gott ein Lugner um des Aberglaubens und der Heuchelei
willen, die ich nicht sah, die vielmehr unterm Schein der Heiligkeit verborgen war, wie auch
die Wahrheit verborgen ist, bis daB die verborgene Wahrheit durch das Wort mir angezeigt
und offenbart wurde ...

Du lassest mich wissen die heimliche Weisheit. Ubersetze du so: du lehrst mich im Dunkeln
oder die verborgene Weisheit. Es ist derselbe Sinn wie im vorigen Satz. Denn Weisheit und
Wabhrheit sind dasselbe, gleichwie auch Paulus beide Begriffe gebraucht: die Gottes Wahrheit
niederhalten mit Ligen (R6m. 1,18.25 Vulg.) und: wir reden von der heimlichen verborgenen
Weisheit (1.Kor. 2,7). Dieselbe erkennt niemand, die Vernunft kann ihr nicht zustimmen und
sich ihr nicht unterwerfen, wie auch Christus spricht (Mt. 11,25): du hast es den Weisen und
Klugen verborgen und hast es den Unmundigen offenbart. Er spricht nicht, sie sei den Térich-
ten und Einfaltigen verborgen, sondern den Firsten der Welt, den Allerbesten und Allerwei-
sesten; sie verstehen nichts von dieser Weisheit. Darum ist es ganz klar, warum er Wahrheit
und Weisheit verborgen nennt. Die Erfahrung lehrt es genug. Denn warum sonst verfolgen die
Fursten der Welt, Papst und Bischofe unser Evangelium, als weil ihnen diese Lehre verborgen
ist und sie sie nicht sehen noch ertragen konnen? ... Aber warum spricht er: du l&ssest mich
wissen die heimliche Weisheit, wo er dieselbe doch zuvor schon kannte? Da antworte ich: ein
frommer Mensch empfindet immer mehr Siinde als Gnade, mehr Zorn als Gunst, mehr Ge-
richt als Erlésung ... Und je mehr er seine Schwachheit empfindet, desto fleiliger betet er. Da-
rum geht das bestdndige Gebet neben dieser Weisheit her ... Der fromme Mensch hat wohl an-
gefangen fromm zu sein und hat Geschmack an dieser Lehre. Aber dieser Geschmack macht
seinen Durst nur groRer. Denn sein Geist ruht nicht aus bei den Erstlingen des Geistes, son-
dern hétte gern die Flle, wie Paulus spricht (Phil. 3,12): ich habe es noch nicht ergriffen und
bin noch nicht vollkommen, ich jage ihm aber nach, ob ichs ergreifen mdchte, nachdem ich
ergriffen bin. So macht es hier auch David, als wollt er sagen: ich weif3 wohl, dal’ du diese
Wabhrheit liebst, die du in mir angefangen hast, aber hilf, daB ich sie fester ergreife und nicht
an ihr zweifle ...

Entstindige mich mit Ysop, daR ich rein werde; wasche mich, daf ich schneeweill werde (V.
9). Die Summa dieses Verses ist, da David erstlich alle gesetzlichen Reinigungen als unnitz
fiir die Gerechtigkeit verwirft. Sodann bittet er, mit dem Wort des Glaubens vom kommenden
Christus besprengt zu werden, welcher seine Kirche mit seinem Blut besprengen wird ...

Hier erhebt sich aber nu die theologische Frage, wie wir denn schneeweil3" werden kénnen,
wenn doch die Sundenreste uns immerdar anhangen. Da antworte ich, ich habe schon oft ge-
sagt, dall man den Menschen in Geist und Fleisch teilen muf3. Was nun den ganzen Menschen
angeht, so bleiben an ihm die Stindenreste oder wie Paulus es nennt (2.Kor. 7,1) die Befle-
ckungen des Geistes und des Fleisches. Die Befleckungen des Geistes bestehen im Zweifel an
der Gnade, im unvollkommenen Glauben, in Murren und Ungeduld gegen Gott, in unvoll-
kommener Erkenntnis des Willens Gottes und dergleichen. Die Befleckungen des Fleisches
sind Ehebruch, Begehrlichkeit, Mord, Betrligereien und dergleichen. Aber die Befleckungen
des Geistes nehmen noch zu durch die Ketzer und die Befleckungen des Fleisches durch andre
Argernisse der Welt, so daR Geist und Leib besudelt werden. Um solcher Befleckungen willen
sind wir zwar nie so rein und heilig, wie es sein sollte, dennoch aber haben wir die Taufe er-
halten, die ganz rein ist, und das Wort, das ganz rein ist, und durch Wort und Taufe im Glau-
ben auch das Blut Christi, das wahrhaftig auch ganz rein ist. Um dieser Reinheit willen, die
wir im Geist und im Glauben haben von Christus und den von ihm eingesetzten Sakramenten,
heifl3t ein Christ mit Recht schneeweil} oder reiner als Schnee, ja reiner als Sonne und Sterne.
Und wenn ihm auch jene Befleckungen des Geistes und des Fleisches anhangen, so sind sie
doch bedeckt von der Reinheit Christi, die wir im Hoéren des Worts und im Glauben erlangen

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 9 07.01.2023



6. Es liegt alles am Hoéren! (Vers 10-11)

LalR mich héren Freude und Wonne, dal’ die Gebeine frohlich werden, die du zerschlagen hast
(V. 10). Nicht ohne Grund wiederhole ich so oft, dieser Psalm enthalte nicht allein ein Exem-
pel der Rechtfertigung in David, sondern Uberliefere uns die reine Lehre daruber, wie und auf
welche Weise die Rechtfertigung bei allen Menschen vor sich geht. Der Psalm enthélt die all-
gemeine Regel darlber, wie Sunder gerecht werden. Ein Stiick dieser Regel haben uns die
letzten beiden Verse vor Augen gestellt, in welchen alle andern Weisen, wie die Menschen
sich von Siinden reinigen und mit Gott verséhnen mochten, widerlegt werden, ob es die Wer-
ke des Gesetzes oder andre selbsterwahlte Werke sind. Denn Gott verlangt nicht nur anstelle
der Heuchelei die verborgene Wahrheit, sondern auch eine andre Besprengung, als das Gesetz
sie bietet. Damit man dies aber klarer verstehe, fugt er nu hinzu: laR mich Freude horen, als
wollt er sagen: du muf3t mich so besprengen, dal du mich Freude hdren 148t d.h. dald ich Frie-
den des Herzens habe durch das Wort der Gnade. Es liegt ein Nachdruck auf dem Wort ,ho-
ren‘ ... Dasselbe meint einfach: die Vergebung der Siinden, welche allein Freude bringt, ge-
schieht allein durch das Wort oder allein durch das Horen. Denn wenn du dich auch bis zum
Tod plagtest und Blut vergossest, wenn du auch alles Menschenmégliche mit freudigster Be-
reitschaft auf dich ndhmest und ertriigest, so wiirde es dir doch nichts niitzen, weil allein das
Horen Freude bringt. Alles andre lai3t die Seelen im Zweifel ...

Dieser Vers ist auch ein herrliches Zeugnis flr das Predigtamt und das miindliche Wort. Denn
indem er bittet, ihn Freude horen zu lassen, zeigt er deutlich an, daR das Wort zur Trostung
der Geister notwendig ist, ob dasselbe nu durch einen Bruder gesagt wird oder ob der Geist
uns an das schon einmal gehdrte Wort erinnert. Darum streitet dieser Vers erstlich gegen alle
die, die das auf3erliche Wort hassen oder verachten und sich von ihren eigenen faulen und lee-
ren Spekulationen Hinreif3en lassen. Sodann streitet es auch gegen die, die in der Drangsal ih-
rer Angste das Wort nicht annehmen wollen, sondern entweder unglaubig sind oder vom Wort
zu den Werken fliehen gleichwie jene andern zu ihren eigenen Gedanken. Nach beiden Seiten
gehst du in die Irre, mit Denken und mit Tun; nur auf eine Weise irrst du nicht: wenn du
horst! ...

Im Hebrdischen heilit es: die Gebeine sollen fréhlich werden, die du zerschlagen hast. Da er-
hebt sich nu die schwere Frage, warum die Propheten so ausdriicklich davon reden, dal3 auch
die Ubel von Gott selber kommen, da doch Gott kein Ubel tut, sondern es (hichstens) wie ein
Werkzeug bentzt. Auch in Hiob (2,3) spricht der Herr zum Teufel: du hast mich bewogen,
daf3 ich ihn (d.h. Hiob) ohne Ursache verderbt habe. Dabei zeigt die Historie doch deutlich an,
dal’ der Teufel sein Haus anziindete, seine Kinder tétete und ihm Verzweiflung und Murren
gegen Gott eingefllstert hatte ... Hierzu wollen wir antworten: die Ursache hiervon ist, dal3
wir bei dem Artikel unsers Glaubens bleiben sollen, da3 nur ein einziger Gott ist, und uns
nicht in der Maniché&er Weise mehrere Goétter machen sollen. Dieselben stellten namlich zwei
Prinzipien auf, ein gutes und ein bdses. In allem Guten gingen sie auf den guten Gott, in allem
Ubel auf den bdsen Gott zuriick. Gott aber will, daR wir in Gliick und Ungliick allein zu ihm
unsre Zuflucht nehmen; er will nicht, dal? wir bei den Leuten sind, von denen Jes. (9,12) ge-
schrieben steht: das Volk kehrt sich nicht zu dem, der es schlagt. Denn so pflegen wir von Na-
tur zu tun, in plétzlichen Schrecken und Noten kehren wir uns vom wahren Gott ab und mei-
nen, er sei zornig, wie Hiob tat (30,21), indem er (zu Gott) sprach: du bist mir verwandelt in
einen Grausamen. Dies aber heif3t sich einen fremden Gott erdichten und nicht in der Einfalt
des Glaubens bleiben, dal3 nur ein Gott ist. Gott ist auch nicht grausam, sondern der Vater un-
sers Herrn Jesus Christ und der Gott alles Trostes (2.Kor. 1,3). Weil er aber mit seiner Hilfe
verzieht, so macht unser Herz aus dem bestandigen und allzeit sich selbst gleichen Gott ein
zorniges Gotzenbild. Dies wollen die Propheten verhindern und sprechen daher wie mit einem
Mund: ich bin der Herr, der ich schaffe Gutes und Ubel (vgl. Jes. 45,7).

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 10 07.01.2023



Verbirg dein Antlitz vor meinen Stinden und tilge alle meine Missetat (V. 11). Denn wenn der
Geist ganz vom Empfinden der Stinde erfullt ist, dann haben auch die Gerechten nicht genug
Frieden, sondern, wenn sie auch Freude und Wonne hdéren, so ist doch Schmerz beigemischt,
so daB sie nicht soviel Freude héren kdnnen, dal? es genug ware. Sie haben wohl die Erstlinge
und gleichsam ein Tropflein am AuRersten ihres Fingers, mit dem sie ihr Her; erfrischen kon-
nen, aber die Fille der Freude haben sie nicht. Sie hdngen gleichsam an einem diinnen Faden
und bedurften doch eines sehr dicken Seiles, um die Last ihres Leibes zu tragen. Desgleichen
fangen auch die Heiligen erst an, Freude und Wonne zu hdren, sie haben sie noch nicht ausge-
schopft und sind nicht trunken von ihr. Darum bittet David in diesem Vers um Mehrung des
Horens und volligeres Horen, damit das Herz von der Erkenntnis der Barmherzigkeit so erfullt
werde, daB ferner nichts mehr es verwirren kann. Solch Gebet brauchen auch wir unser Leben
lang, damit die Kenntnis der Barmherzigkeit und das Vertrauen zu ihr von Tag zu Tag wach-
se, wie Petrus spricht: wachset in der Gnade und Erkenntnis unsers Herrn und Heilands Jesu
Christi (2.Petr. 3,18) ...

7. Die drei Geistesgaben: der gerade, heilige und freudige Geist (Vers 12-14)

Schaffe in mir, Gott, ein rein Herz und gib mir einen neuen gewissen Geist (V. 12). Nu haben
wir den wichtigsten Teil des Psalms geschafft, in welchem die Hauptpunkte unsrer Religion
behandelt sind, was BuRe Stinde Gnade Rechtfertigung und welches die Ursachen der Recht-
fertigung seien. Was nu noch folgt, betrifft m.E. die Gaben des Geistes, die der VVergebung der
Slnden folgen. Diese Unterscheidung zwischen Gnade und Gabe stammt von Paulus. Die
Gnade bedeutet die Gunst Gottes, mit der er uns umfangt, indem er die Stinden vergibt und
umsonst durch Christus rechtfertigt ... Die Gabe oder die Gnadengaben werden von Gott,
wenn er bereits durch Christus verséhnt ist, den Glaubigen nach der Vergebung der Stuinden
gegeben. Auf diese Gnadengaben beziehen sich m.E. die nachsten drei Verse. Meiner Mei-
nung nach gehdren sie zusammen; denn der Begriff des Geistes kommt darin dreimal vor: der
aufrechte, der heilige, der flrstliche Geist ... Darum spricht er auch: schaffe in mir, Gott, ein
rein Herz. Denn damit meint er nicht ein Werk eines Augenblicks, sondern die Fortsetzung
des (von Gott) begonnenen Werks, als wollt er sagen: du hast dein Werk in mir angefangen,
denn ich traue deiner Barmherzigkeit; darum fuhre nun hinaus, was du begonnen hast; befes-
tige, Gott, was du in mir gewirkt hast. Denn nicht wer angefangen hat, sondern wer beharret
bis ans Ende, der wird selig (Mt. 10,22).

Unsre Sophisten befinden sich in dem Irrtum, dal? sie traumen, es sei genug, einmal angefan-
gen zu haben. Denn sie lehren, die Gnade sei eine im Herzen liegende Qualitét, gleich als
wenn jemand einen Edelstein in seinem Herzen ver. schloffen hielte; wer denselben habe, der
werde von Gott (wohl) angesehen, wenn er mit seinem freien Willen mitwirke. Desgleichen
sagen sie: wer die erste Gnade habe, auch wenn sie kaum ein Finklein groR ware, der werde
selig. Wir aber lehren und glauben von der Gnade ganz anders, dal3 sie ndmlich ein bestandig
wihrendes Tun oder eine Ubung sei, in welcher wir durch Gottes Geist gezogen und getrieben
werden, damit wir seinen Verheiflungen nicht ungldubig gegenuberstehen, sondern denken
und tun, was Gott angenehm ist und ihm gefallt. Denn der Geist ist ein lebendig, kein tot
Ding. Gleichwie aber das Leben niemals stille steht, sondern, solang es da ist, immer etwas tut
— selbst im Schlaf ruht es nicht, sondern fordert das Wachstum der Leiber wie bei den Kin-
dern oder es macht sich in andern Lebensregungen wie Atem und Puls bemerkbar — gleicher-
malien ruht in den Frommen auch der heilige Geist niemals, sondern tut immer irgendetwas
fiir das Reich Gottes. Darum vermahne ich euch, dal3 ihr euch gewoéhnt, diese theologischen
Begriffe recht zu verstehen. Und wenn ihr das Wortlein ,schaffen hort, so denket nicht an das
Werk eines einzigen Augenblicks, sondern an die bestdndige Lenkung Erhaltung und Meh-
rung geistlicher Handlungen im gléubigen Herzen.

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 11 07.01.2023



Man muf3 aber auch die Antithese beachten, die der Prophet anzeigt, wenn er um ein reines
Herz bittet. Dabei sieht er mit kritischen Augen auf die Larve der Werkheiligen, als wollt er
sagen: ich sehe wonhl allerlei Waschungen in den Heiligtimern und im Tempel, auch zuhause,
Kleider Wande Leiber werden abgewaschen, wo aber bleibt die Reinigung des Herzens? Die
Herzen sind befleckt mit Gotzendienst, falscher Meinung von Gott, Begehrlichkeit und andern
Lastern, die alle dann entstehen, wenn man die gesunde Erkenntnis Gottes nicht hat. Darnach
aber fragen all diese guten Bader nichts, sondern sorgen sich nur darum, Leiber und Kleider
weild zu machen. Aber du, o Gott, reinige mein Herz, dal3 ich deinen Willen erkenne, wie er
wirklich ist, ndmlich als gut und gnédig, und nicht durch schwérmerische Gedanken zu gottlo-
sen Meinungen verfiihrt werde ...

Es steht aber nicht in unsrer Gewalt, solch Her; zu bekommen, sondern ist allein gottliche
Schopfung. Darum hat der Geist das Wort ,schaffen® gebraucht. Denn was die Scholastiker
von der Reinigung des Herzens geschwatzt haben, sind leere Traume. Gleichwie nun aber
solch reines Herz nicht in unsern Kraften steht, sondern gottliche Schopfung ist, so kdnnen
wir diese Schdpfung auch nicht gegen den Teufel erhalten. Wir erfahren ja, wie oft wir durch
plétzliche Angste und Traurigkeit befleckt werden. Darum kann solch Gebet um Schaffung
und Erhaltung des reinen Herzens niemals aufhéren.

Wenn es nu weiter heil3t ,und erneure einen aufrechten Geist in mir‘ (V. 12 Vulg.), so ist da-
mit dasselbe gemeint als mit dem reinen Herzen. Bei uns Deutschen bedeutet das Wort ,Herz
auch fast dasselbe als bei den Hebrédern ,Geist. Denn die lateinischen Worte ,anima, intellec-
tus, voluntas, affectus® kann man fast alle mit dem deutschen Wort ,Herz* ibersetzen. Das
Beiwort aber, das hier dem Geist gegeben ist, hebraisch ,nechon, bedeutet eigentlich stabil
solide vollig fest gewi3 unzweifelhaft. Wir haben viel dariiber nachgedacht und sind schlie3-
lich dran verzweifelt, dies Wort gut deutsch wiederzugeben. Auf jeden Fall wird es immer
zweifelhaften und wandelbaren Meinungen entgegengesetzt. Es ist also recht eigentlich ein
gewisser gerader Geist, der das Herz gegen alle Zweifel und Meinungsverschiedenheiten,
auch gegen die Einflisterungen des Teufels fest macht, sodaR wir uns nicht in dem Glauben
irre machen lasten, dal3 Gott barmherzig und gnadig ist ...

Verwirf mich nicht von deinem Angesicht und nimm deinen heiligen Geist nicht von mir (V.
13). Hieran erkenne die schéne Demut (Davids): angstlich furchtet er sich vor den Gefahren,
die denen drohen, welche gerechtfertigt sind und Vergebung der Stiinden haben. Ohne den hei-
ligen Geist konnte er nicht so beten. Grade wer den heiligen Geist hat, der bittet und seufzt da-
rum, dal? er nicht verworfen und verlassen werde, nicht wiederum siindige und falle. Als wollt
er sagen: ich habe noch Fleisch an mir, welches wider den Geist streitet, darum hilf mir und
erhalte mich, daR ich nicht wieder stindige, wie ich zuvor geslndigt habe, als ich von dir ver-
lassen war. Verwirf mich nicht und nimm deinen heiligen Geist nicht von mir d. h. gib mir
Beharrlichkeit, dal® auch mein Leib geheiligt werde. Denn gleichwie er zuvor um den gewis-
sen Geist gebeten hat d. h., wie Paulus es nennt (Kol. 2,2), um die Fille der vollen Erkenntnis
von der Barmherzigkeit Gottes, so bittet er jetzt, daB der heilige Geist nicht von ihm genom-
men und er nicht verworfen werde, was ich auf die Heiligung des Fleisches und die Ertétung
(desselben) oder den neuen Gehorsam beziehe ...

Gib mir wieder die Heilsfreude und mit einem furstlichen Geist riiste mich aus (V. 14 Vulg.).
Dies ist nu die dritte Gabe des heiligen Geistes, um die er bittet. Der Prophet halt dabei eine
schéne Ordnung, als wollt er sagen: ich bin nu gerecht durch Gottes Gnade, denn ich bin der
Vergebung der Stinden gewil3, sodann bin ich auch geheiligt, denn ich wandle in Gehorsam
und der Ehrfurcht vor den Geboten des Herrn und diese Gabe des Geistes nimmt taglich zu,
nu fehlt noch das Dritte: der hohe und starke Mut, der solchen Rechtfertiger und Heiliger vor
der Welt bekennt und sich durch keinerlei Gefahren von solchem Bekenntnis abhalten 14Rt.

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 12 07.01.2023



Darum haben wir im Deutschen diesen Vers so wiedergegeben, da3 er um einen freudigen,
alle Gefahren verachtenden Geist bittet. Denn Freude meint hier ganz besonders Bestandigkeit
oder Unerschrockenheit, welche weder Welt noch Tod noch Teufel flirchtet ... Wenn er aber
spricht: gib mir wieder die Freude, so zeigt das an, dal3 er von allerlei Gefahren schier gebro-
chen ist. Darum bittet er, dal? ihm die Freude wiedergegeben werde. Er bittet aber um eine
Heilsfreude d.h. darum, daB Gott seinen Mut so starken wolle, daB er nicht mehr daran
zweifle, Gott wolle ihm in den Gefahren, die das Bekenntnis mit sich bringt, beistehen und
helfen ... Denn Christus will ja in der Welt nicht verborgen, sondern gepredigt sein; das Evan-
gelium will nicht innerhalb der Wande bleiben, sondern auf die Dacher (Mt. 10,27), es will
leuchten in der Welt wie eine Fackel auf einem hohen Berg oder Turm. Wenn dies aber ge-
schieht, so ist alsbald allerlei Gefahr vorhanden und hangen wir, wie man im deutschen
Sprichwort sagt, in Wahrheit zwischen Tur und Angel. Da kann uns sonst nichts trésten als
die Verheiung Gottes, dal3 er uns nicht verlassen wolle ... Was aber nu das Beiwort ,nadib‘
angeht, so bedeutet es den Firsten. Darum hat die Vulgata ibersetzt: mit einem furstlichen
Geist. Aber ,nedaba‘ kommt ohne Zweifel von dem Zeitwort ,nadab‘ und bedeutet einen
Menschen, welcher freiwillig, aus freien Stiicken, von sich aus und in einem hochgemuten
Sinn etwas angreift. Ein solcher Geist aber ist eine Gabe Gottes, mit der er unsern Geist er-
flllt, damit Teufel und Welt uns nicht mehr schrecken kénnen; ein solcher Geist greift ein
Ding an nicht unter Gesetzeszwang, sondern gern und bereitwillig. Man kann es freilich auch
in passivem Sinn Ubersetzen; groRziigiger Geist, weil er namlich rein aus Gnaden geschenkt
worden ist.

So legt also der Prophet in diesen drei Versen die Gaben aus, die den Gerechtfertigten durch
Glauben Gerechtfertigten geschenkt werden. Die erste ist der Freimut oder die gewisse Zuver-
sicht der Barmherzigkeit Gottes. Die zweite ist die Heiligung, durch die der alte Mensch mit
seinen Leidenschaften getotet wird und der neue aufersteht in neuem und heiligem Gehorsam.
Die dritte ist das freie Bekenntnis, durch das alles, was dieser gesunden Lehre nicht weichen
will, ohne Unter-schied verdammt wird, auch Kaiser Fursten Pépste samt der ganzen Welt ...

8. Das gute Werk des Gerechtfertigten: die Verkindigung (Vers 15-17)

Ich will die Ubertreter deine Wege lehren, daB sich die Stinder zu dir bekehren (V. 15). Hier
erst beginnt der Prophet, von seinen Werken zu reden, nachdem zuvor die Person gerechtfer-
tigt und durch den heiligen Geist geheiligt war. Der Baum mul ja vor der Frucht vorhanden
sein, wie auch Christus spricht (Mt. 12,33): setzt entweder einen guten Baum, so wird die
Frucht gut, (oder setzt einen faulen Baum, so wird die Frucht faul). Als wollt er sagen: man
miht sich vergeblich um die Frucht, wenn nicht zuvor der Baum gut ist ... Unsre Widersacher
aber behalten trotz Kuttentragen Fasten Beten und Wachen die alte Gottlosigkeit ihres Her-
zens bei, gleichwie Horaz sagt: die tibers Meer fahren, wechseln zwar das Klima, aber nicht
ihren Sinn. So wandeln auch diese Kleider Sprache und Ubungen, aber ihr Sinn bleibt der-
selbe. In der Theologie aber geht es zuallererst darum, da der Mensch gut werde durch die
Wiedergeburt des Geistes, der ein gewisser und heiliger und hochgemuter Geist ist. Darnach
erwachsen daraus gleichwie aus einem guten Baum auch gute Friichte. ... Diese Werke (oder
Frichte) sind aber nu nicht solche, wie sie das Papsttum geraten hat, namlich Wallfahrten o-
der Eintritt in Kloster — denselben haben sie Christus zu hdchster Schande eine zweite Taufe
genannt —, sondern sie bestehen darin, dal? man diesem gnadigen und barmherzigen Gott
Dank sagt, seine Gaben preist und auch andre Leute zu solcher Gnade unterweist ... Dies sind
die vornehmsten Werke, welche beweisen, daR aus einem unfruchtbaren ein fruchtbarer, aus
einem durren ein vollsaftiger und blihender Baum geworden ist ...

Es liegt aber ein Nachdruck auf dem Fiirwort ,deine* (ich will die Ubertreter ,deine‘ Wege
lehren). Damit will er sagen: die Sunder haben schon auch ihre Wege und gefallen sich wohl

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 13 07.01.2023



auf denselben, aber es sind nicht die Wege des Herrn, sondern Menschenwege, auf denen sie
nicht selig werden kénnen; darum will ich sie deine Wege lehren. Damit zeigt er wieder auf
die Gefahr hin, die solcher Lehrer wartet. Denn die Welt will ihre Wege nicht als Irrwege ver-
dammt haben, sondern verteidigt sie als rechte Wege. Wer darum Gottes Mdnch werden will
und nicht des Papstes, wer die harteste Regel auf sich nehmen und Gott wirklich ein Opfer
bringen will, der treibe nur dies, daB er die Stinder Gottes Wege lehrt. Dann wird ihm wider-
fahren, daB er nicht allein den Teufel mit seiner Holle und die Welt mit ihren Heiligen gegen
sich aufreizt, sondern auch oftmals wider sich selbst reden muR3. So wird er durch Erfahrung
lernen, welches wahrhaft gute Werke sind. Darum spricht Christus auch (Lk. 8,15): er wird
Frucht bringen in Geduld ...

Er setzt aber noch hinzu: daR sich die Sunder zu dir bekehren. Hier wird die Ursache ange-
zeigt, deretwegen solch Werk fromm und kostlich in Gottes Augen ist. Die erste Ursache war,
dal3 es voller Gefahr ist und nur von Herzen ausgerichtet werden kann, die zuvor mit einem
bestandigen und tapferen Geist ausgeristet worden sind. Die zweite Ursache aber ist eben
diese, daB solch Werk die allerschonste Frucht bringt. Wie sehr darum auch die Gefahren ab-
schrecken mogen, so mulR doch der Nutzen (oder die Frucht) dazu reizen; denn es ist unmog-
lich, daR Gottes Wort ohne Frucht gepredigt werde. Und wenn sich auch nicht alle Stinder be-
kehren, so doch etliche, die aus Sundern Glaubige und selig werden. Denn der Erfolg des Pre-
digtamts steht nicht in Menschen —, sondern in Gottes Hand, wie Salomo spricht (Spr. 20,12):
ein horend Ohr und ein sehend Auge, die macht beide der Herr d.h. beides ist Gottes Ge-
schenk: etliche missen sein, die da gesund lehren, und etliche, die solchen Lehrern folgen.
Darum spricht David: ich will tun, was ich kann, ich will die Ubertreter deine Wege lehren,
daR sich die Sunder zu dir bekehren d.h. ich will lehren, wie sich die Suinder bekehren sollen,
den Erfolg aber will ich Gott befehlen; denn daf3 etliche sich bekehren, ist gewil3 ...

Errette mich von den Blutschulden, Gott, der du mein Gott und Heiland bist, dal} meine Zunge
deine Gerechtigkeit rihme (V. 16). Durchbricht der Prophet hier nicht seine Ordnung, wenn
er hier aufs neue um das bittet, was er doch schon erlangt hat? Antwort. Er hat bekannt, er
wolle die Sunder die Wege Gottes lehren. Nun ist es aber nicht allein schwer, sondern bringt
auch Schmach und Schande ein, wenn man andre Leute lehrt und dabei den Vorwurf aushal-
ten muf3, man habe selbst 6ffentlich gestindigt, wie es denn im Sprichwort heif3t: Dem Lehrer
steht es Ubel an, zu strafen, was er selbst getan. Gleichwie nu David zuvor Vergebung seiner
Slinden vor Gott erbeten und erlangt hat, so bittet er nu hier um die Vergebung seiner Siinden
vor der Kirche: die Kirche soll es wissen, dafl} ihm vor Gott verziehen ist, aus dal} seine Lehre
nicht gehindert sei. Darum haben wir Sakramente und gebrauchen sie auch dazu, damit die
ganze Kirche wisse, dal} wir unsre Stinde erkennen und glauben, daf? sie uns um Christi willen
vergeben ist. Darum verstehe ich, ohne andrer Leute Urteil ablehnen zu wollen, diesen Vers
von der auBerlichen Absolution vor der Kirche, so daf} also Gott die ,Blutschulden® d.h. die
Schuld so hinwegnimmt, daR sie denen kein Argernis mehr gibt, deren Ohren und Augen an
Davids Siinden Anstos genommen hatten. Denn wer sollte nicht verstehen, wie schandlich es
fur einen Lehrer ist, wenn er des Ehebruchs und Mordes schuldig ist? ...

DaR meine Zunge deine Gerechtigkeit rihme (V. 16). Dies betrifft nu die Predigt des Worts,
als wollt er sagen: nachdem ich nu vor dir und vor der Welt Verzeihung erlangt habe und ge-
rechtfertigt bin, kann meine Zunge riihmen d.h. mit Freuden deine Gerechtigkeit verkiindigen
und predigen, d.h. die Gnade, mit der du Stunden verzeihst und dich erbarmst ...

Herr, tue meine Lippen auf, da mein Mund deinen Ruhm verkiindige (V. 17). Es gibt freilich
mancherlei Anlasse, die die Lippen verschliel}en: manchmal Furcht vor Gefahren, manchmal
Hoffnung auf Gewinn, oft versucht der Teufel auch, durch Ratschlége guter Freunde solch
(Lob-)Opfer zu verhindern, wie ich selbst oftmals erfahren habe. Dennoch hat mir in allen

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 14 07.01.2023



groRen Sachen, da es um Gottes Ehre ging, Gott beigestanden und mir Mund und Lippen auf-
getan allen Hindernissen zutrotz. Er spricht demnach hier vom 6ffentlichen Predigtamt. Denn
im Winkel sitzen und andrer Leute Taten kritisieren ist weibisch. Aber im Senat und auf den
Versammlungen der Fursten freimitig seine Meinung sagen, das wére nutzlich und nétig. Und
dennoch wagens nur die Wenigsten. Noch grof3er und schwerer aber ist es, von heiligen Din-
gen reden und lehren vor dem Angesicht Gottes und der Engel und gegen den Willen nicht al-
lein von Fursten und Konigen, sondern auch des Teufels und aller Welt. Hier ist die Gefahr
noch gréRer als im Staatsleben, wiewohl auch dort ein hochgemuter Geist vonnoten ist. Hier
aber ist Gottes Geist und Finger vonnoten, damit die Lippen sich 6ffnen und der Mund auf-
gehe zum Lob Gottes.

9. Rechtes und falsches Opfer (Vers 18-21)

Denn du hast nicht Lust zum Opfer, ich wollt dir es sonst wohl geben (V. 18). Dies ist der
Grund, dessetwegen er Gottes Lob verkiindigen will: weil Opfer Gott nicht gefallen. Aber ist
dies nicht eine ketzerische Rede, zu einer Zeit, da das Gesetz und der ganze Kultus noch im
Schwang war: du willst keine Opfer, Brandopfer gefallen dir nicht? Ich habe mich oft tber die
Kihnheit der Propheten gewundert, daR sie dem Gesetz Mose’s und dem Ritus ihres Volkes
zutrotz so veréchtlich von den Opfern geredet haben ... Aber diese Predigten der Propheten
sind freilich nicht so zu verstehen, als verdammten sie Opfer und Zeremonien tberhaupt.
Denn die Propheten sehen dabei vor allem auf die Meinung, in der solche Zeremonien von
den Gottlosen gehalten werden. Denn der Zweck der Opfer und Zeremonien des Gesetzes war
gar nicht der, da man durch dieselben gerechtfertigt werde und Gott gefalle ... Solche
Zweckbestimmung ist vielmehr vom Teufel. Gleichermafen verdammen auch wir die Messen
der Widersacher nicht darum, weil etwa der Brauch des Abendmahls Giberhaupt bose waére.
Wir Uben es ja selbst. Aber weil sie die gottlose Meinung vom Vollzug an sich, von der Ver-
wendung derselben fur Lebende und Tote hinzufligen, (darum verdammen wir sie). So halten
wir auch bei der Taufe vom Vollzug an sich gar nichts, sondern sagen: zum Empfang der
Gnade, die in der Taufe uns angeboten wird, ist Glaube vonndéten ... Darum mul} man den
Grund beachten, dessetwegen David die Opfer verdammt, wenn sie ndmlich den Zweck haben
sollen, an die Stelle der Rechtfertigung zu treten ...

Die Opfer, die Gott gefallen, sind ein geangsteter Geist; ein gedngstetes und zerschlagenes
Herz wirst du, Gott, nicht verachten (V. 19). Diesen Spruch sollt man mit goldenen Buchsta-
ben schreiben. Denn hieraus siehst du, welch Opfer er den Opfern des Gesetzes und aller Welt
entgegenstellt. Weil aber zum Opfer ein Priester gehort, so ist hier der ganze Opferdienst des
Gesetzes verworfen und ein neues Priestertum mit neuen Opfern gestiftet. Darum wollen wir
zuerst zweierlei Opfer unterscheiden, eines, welches er verwirft, und eines, welches er billigt.
Das Opfer, das er verwirft, ist das Opfer von Brandopfern und andern im Gesetz eingerichte-
ten Opfern. Das Opfer aber, das er billigt, ist die Darbringung nicht von Tieren, sondern von
geangsteten und zerschlagenen Herzen. Diese Unterscheidung wollen wir zuallererst festhal-
ten und glauben, daB sie nicht von David, sondern vom heiligen Geist selber kommt ...

Zum zweiten wird hier nicht allein diese den Juden unertragliche Unterscheidung von (zwei-
erlei) Priestertum und Opfer mitgeteilt, sondern auch eine Beschreibung Gottes gegeben, wie
sie lieblicher und freundlicher nicht zu finden ist ... ndmlich nicht eine Beschreibung des un-
begreiflichen goéttlichen Wesens, sondern eine theologische Definition seines Willens und Ge-
mits und dessen, was ihm gefallt und nicht gefallt. Man kennt ja auch einen Firsten nicht
dann, wenn man seine Macht und Schatze kennt, sondern erst dann, wenn man seine Meinung
und all seinen Rat kennt. So steht uns die Schépfung der Welt und Gottes Macht zwar wohl
vor Augen. Aber das Wesentliche ist, wenn man weif3, wozu und in welcher Meinung Gott all
dies geschaffen hat. Eben diese Erkenntnis aber teilt uns dieser Psalmvers in einzigartig scho-

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 15 07.01.2023



ner Weise mit, (indem er spricht:) Gott ist ein solcher Gott, der endlich und eigentlich nichts
andres tut, als dal3 er zerschlagene heim gesuchte und verstorte Leute ansieht und liebt und
also ein Gott der Gedngsteten und Zerschlagenen ist. Wenn einer diese Definition in seinem
Geist fassen konnte, ware er ein rechter Theologe. Denn in seiner Majestat und Macht kann
man Gott nicht begreifen. Darum macht uns nur diese Definition den Willen Gottes kund ...
Aber diese Theologie muR man durch Erfahrung lernen. Ohne Erfahrung kann man nicht ver-
stehen, woher die Armen im Geist wissen sollten, daf sie dann in Gnaden sind, wenn sie den
Zorn Gottes am meisten empfinden, und wie man in der Verzweiflung die Hoffnung auf
Barmherzigkeit und in der Sicherheit die Gottesfurcht festhalten kann, wie an andrer Stelle
geschrieben steht (Ps. 147,11): der Herr hat Gefallen an denen, die ihn fiirchten, die auf seine
Gute hoffen. Denn nach diesem Vers ist Gott wesentlich nichts andres als Gnade und Gunst,
aber nur gegen Geangstete und Angefochtene ...

Tue wohl an Zion nach deiner Gnade, baue die Mauern zu Jerusalem (V. 20). Nu geht der
Prophet von der Lehre tiber zum Gebet, als wollt er sagen: bisher hab ich die Weise der
Rechtfertigung angezeigt oder welches die Art rechter BuRe und Vergebung der Slinden ist.
Nu bleibt nichts mehr Gbrig, als daR wir bitten, dal solche Erkenntnis in allem Volk ausge-
breitet und geubt werde ... Man soll dabei nicht denken, er bete fur den zeitlichen Tempel.
Derselbe stand ndmlich dazumal noch in Bliite zu Jerusalem, welches reichlich versehen war
sowohl mit Gesetzen als auch den besten Fursten. Dennoch betet David, dal3 seine Mauern ge-
baut werden mdgen, aber nicht von Baumeistern, welche (irdisches) Material, Steine Holz und
Kalk, verwenden, sondern vom Herrn. Die Mauern Jerusalems standen, dennoch betet er, daf}
sie mogen gebaut werden. Also redet er vom allegorischen Jerusalem und versteht, wenn er
die Stadt nennt, darunter das Volk Gottes oder die Kirche in dieser Stadt und dem ganzen
Reich: gleichwie die Stadt durch ihre Mauern gegen den Angriff der Feinde genugsam ge-
schitzt ist, so soll sie nu auch geistlich geschutzt sein gegen die Gewalt des Teufels und geist-
liche Anschlége ...

Dann werden dir gefallen die Opfer der Gerechtigkeit, die Brandopfer und ganzen Opfer,
dann wird man Farren auf deinem Altar opfern (V. 21). D.h. dann wollen wir die Opfer lo-
ben, die wir zuvor verdammt haben, und sie werden dir gefallen. Opfer kann man hier ganz
allgemein verstehen, sowohl im Sinne von Opfern, die nach dem Gesetz geschehen, wie auch
im Sinne von geistlichen Opfern; beides sind dann Opfer der Gerechtigkeit. Denn es ist alles
an Gottes Gute und der gottlichen Wohltat gelegen. Vertrauen die Menschen auf die Barmher-
zigkeit Gottes, so gefallt es Gott wohl, wenn ihm ein Ochse geopfert wird, und ist er ein Opfer
der Gerechtigkeit. Ist der Ochse aber nicht vorhanden, so gefallt ihm auch das Opfer der Lip-
pen, von dem Hosea (14,5) spricht ... Der Prophet spricht also von einem zwiefachen Opfer.
Das erste ist das zerschlagene Herz und der gedngstete Geist, die im Streit liegen mit den Ge-
danken an Gottes Zorn und Gericht. Hierbei siehe zu, daR du nicht verzweifelst, sondern ver-
traust und wider Hoffnung hoffst ... Das ist das erste und das beste Opfer. Dann aber, wenn du
Gott als solchen Rechtfertiger der Siinder erkannt hast, kannst du ihm ein Deo gratias singen
und auch das andre Opfer bringen, ein Opfer der Vergeltung und Dankbarkeit fiir die empfan-
gene Gabe. Solch Opfer ist kein Verdienst, sondern ein dankbares Bezeugen der Gnade, die
Gott dir aus reiner Barmherzigkeit erwiesen hat ...

Auszuge aus der 1538 von Veit Dietrich herausgegebenen Vorlesung. (WA 40 I1, 315-470)

Quelle: D Martin Luthers Psalmen-Auslegung, 2. Band: Psalmen 26-90, hrsg. v. Erwin Mihl-
haupt, Goéttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1962, 203-225.

Luther - Vorlesung tber Psalm 51 (1532) 16 07.01.2023



