
Jungclaussen - Jesusgebet (PLS) 1 19.01.2023 

Jesusgebet 

Von Emmanuel Jungclaussen 

Das Jesusgebet – in westlichen Sprachen auch „Herzensgebet“ genannt (griechisch und sla-

wisch meist: geistiges bzw. inneres Gebet) – ist eine Gebets- und Meditationsform aus dem 

ostkirchlichen Bereich, die zunehmend auch im abendländischen Christentum Verbreitung 

findet. Sie wird hier nicht selten in ihrer Methodik als eine Entsprechung zu außerchristlichen 

(asiatischen) Meditationsformen betrachtet. Als Hauptquelle dieser Verbreitung muß das 

Buch „Aufrichtige Erzählungen eines russischen Pilgers“ gelten. 

Die Redaktionsgeschichte dieses seinerzeit anonym erschienenen Buches ist noch nicht völlig 

erforscht. Jedenfalls ist die allen Übersetzungen zugrunde liegende russische Ausgabe der ers-

ten vier Erzählungen von 1884 in Kazan bereits die 3. Auflage, die sich von der 2. Auflage 

(1881) und mit dieser nochmals von der 1. Auflage (um 1870) durchaus unterscheidet. So viel 

scheint sicher zu sein, daß die 3. Auflage von dem großen russischen Starez Bischof Theo-

phan dem Klausner (1815-1894) redigiert wurde. 1911 erschienen in Moskau – auch anonym 

– drei weitere Erzählungen, die einen mehr lehrhaften Charakter tragen. 

Der in den beiden Teilen der „Aufrichtigen Erzählungen“ dargelegte und propagierte Gebets-

weg ist das Ergebnis einer mehr als anderthalb Jahrtausende währenden geschichtlichen Ent-

wicklung. Die Ursprünge dieses Weges liegen im NT, und zwar in den an Jesus gerichteten 

Stoßgebeten: Mt 15,22; 20,31; Mk 10,47; Lk 17,13; 18,13 und 18,38; ferner in der Mahnung, 

unablässig zu beten: Lk 18,1; Eph 6,18; 1 Thess 5,17 (1 Thess 5,17 ist der Ausgangspunkt der 

„Aufrichtigen Erzählungen“). Die entscheidende Ausprägung erfolgt im Zusammenhang mit 

dem Hesychasmus. Zur Einübung des Immerwährenden Gebetes wurden zunächst die ver-

schiedensten kurzen Stoßgebete benutzt, auch Ein-Wort-Gebete genannt. Diese lassen sich auf 

zwei, allerdings nicht streng voneinander zu trennende Grundtypen zurückführen: „steh mir 

bei!“ (Bitte um Hilfe) und „... erbarme dich!“ (Bitte um Vergebung). Diese mündliche oder 

auch rein innerliche Übung von meist biblischen Kurzformeln (oftmals Psalmverse) ist die ur-

sprüngliche Form christlicher „Meditatio“. Allmählich gewinnt der Name „Jesus“ in den ge-

nannten Stoßgebeten eine beherrschende Stellung. Im „Leben des hl. Dositheus“ (6. Jh.) fin-

det sich erstmals die geläufige Form: „Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner!“ Im sinaiti-

schen Mönchtum, vor allem in der Centurie des Hesychius vom Batos-Kloster (7./8. Jh.), wird 

das Jesusgebet schon im Zusammenhang mit dem Atem gesehen, ohne daß eine bestimmte 

Methode erkennbar ist. 

Eine solche Methode findet ihre deutliche Ausprägung erst auf dem Berg Athos und wird dort 

in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts literarisch greifbar vor allem bei drei Schriftstel-

lern, dem Mönch Nikephoros, Gregor Sinaita (1255-1346), der vom Sinai über Kreta zum A-

thos kam, und in einer Schrift eines Pseudo-Simeon des Neuen Theologen, der möglicher-

weise mit dem Mönch Nikephoros identisch ist. Die von den drei Schriftstellern beschriebene. 

Methode läßt sich stichwortartig etwa so darstellen: sitzen auf einem 17-20 cm hohen Sche-

mel, Kopf und Schultern gebeugt, die Augen in Richtung auf das Herz oder auf den Nabel ge-

richtet. Die Atmung soll verlangsamt und dabei gleichzeitig mit dem Rhythmus des Gebetes 

abgestimmt werden. Beim Einatmen: „Herr Jesus Christus (Sohn Gottes)“, beim Ausatmen 

„erbarme dich meiner (über mich Sünder)“, dabei sammelt der Beter (der Hesychast) sein Be-

wußtsein im Herzzentrum. Während er durch die Nase einatmet und den Atem in seine Lunge 

hinunterleitet, läßt er seinen Geist mit dem Atem „hinabsteigen“ und sucht inwendig nach 

dem Ort des Herzens. Die Anweisungen sind nie völlig eindeutig, wohl deshalb, weil für die 

komplizierten Übungen ein erfahrener Lehrer notwendig ist. So scheint z. B. bei Nikephoros 

das Verfolgen des Atems und die Suche nach dem Ort des Herzens dem eigentlichen Jesusge-



Jungclaussen - Jesusgebet (PLS) 2 19.01.2023 

bet vorauszugehen. 

Diese „Methode“ findet bald warnenden Widerspruch, vor allem von Seiten des Mönches 

Barlaam aus Kalabrien († 1348). Gregor Palamas (1296-1359) verteidigt sie: Da der Leib in 

sich gut ist, können eine bestimmte Körperhaltung sowie die Atemkontrolle der inneren 

Sammlung durchaus dienlich sein, zumal beim Anfänger. 

Später allerdings haben die großen russischen Starzen des 19. Jahrhunderts die körperlichen 

Techniken mit wenig Nachdruck behandelt. Der Rat, den Bischof Ignatij Brianchaninow 

(1807-1867) gibt, ist typisch: „Wir empfehlen unseren geliebten Brüdern, nicht zu versuchen, 

diese Technik zu einem festen Bestandteil ihres inneren Lebens zu machen, außer, wenn sie 

sich von allein offenbart ... Das Wesentliche des Gebetes besteht in der Vereinigung des Geis-

tes mit dem Herzen, und dieses Werk wird durch die Gnade Gottes vollendet zu der Zeit, die 

Gott bestimmt. Gezielte Atemtechnik wird völlig ersetzt durch das ruhige Aussprechen des 

Gebetes ... und durch das Einschließen des Geistes in die Worte des Gebetes.“ 

In Rußland läßt sich das Jesusgebet schon in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts nachwei-

sen. Durch Nil Sorskij (1433-1508) kommt jedoch erst das eigentlich hesychastische Moment 

in der Übung des Herzensgebetes zum Tragen. Ihre große Blütezeit erlebt diese Übung durch 

das Wirken des Starez Paisij Weliikowskij (1722-1794). So ist der Ausgang des 18. Jahrhun-

derts und das ganze 19. Jahrhundert in Rußland zugleich das Zeitalter der großen Lehrmeister 

des geistlichen Lebens, der Starzen. Diese Blütezeit des Jesusgebetes und des Starzentums, 

die schließlich auch die „Aufrichtigen Erzählungen“ zeitigt, ist untrennbar verbunden mit dem 

Erscheinen der „Philokalie“, die auch in den „Erzählungen“ eine wichtige Rolle spielt. Die 

„Philokalie“ ist ein mehrbändiges Sammelwerk, in welchem Texte von mehr als 30 Schrift-

stellern des christlichen Ostens, und zwar aus dem 3.-15. Jahrhundert zusammengefaßt sind. 

Diese Texte beziehen sich alle in irgendeiner Weise auf die Übung des Jesusgebetes, auf seine 

Methode und auf die damit notwendigerweise verbundene Lebensführung, fernerauf die aus 

vertieftem Beten sich ergebenden mystischen Erfahrungen, auf deren Erscheinungsform wie 

auf deren theologische Deutung. Die „Philokalie“ erschien 1792 in Venedig, und zwar auf 

griechisch, herausgegeben vom Mönch Nikodemus vom Berge Athos und vom Bischof Maka-

rios von Korinth. 1793 folgte eine kirchenslawische „Philokalie“ aus der Feder des Paissij 

Weličkowskij, die im wesentlichen eine Übersetzung der griechischen darstellt. Der schon ge-

nannte Bischof Theophan der Klausner besorgte eine russische Neubearbeitung. Später wurde 

die „Philokalie“ ganz oder teilweise auch in westliche Sprachen übersetzt. So erlangte das 

Werk eine ungemeine Verbreitung auch unter Laien und ist bis heute als Summe der geistli-

chen Überlieferung der Ostkirche für die orthodoxe Spiritualität wegweisend geblieben. 

Dieser Kontext orthodoxer Spiritualität muß mit seinen wesentlichen Inhalten auch für den 

westlichen Beter des Jesusgebetes maßgebend bleiben, soll der Weg des Jesusgebetes nicht 

ein Irrweg werden. Er ist und bleibt in erster Linie ein Weg der demütigen Hingabe an Jesus 

Christus im Bewußtsein der eigenen Sündhaftigkeit. Dabei gewinnt die Rolle des rettenden 

Namens Jesu gerade in der neueren russischen Frömmigkeit eine immer stärkere Bedeutung; 

so sehr, daß im Anschluß an das 1907 erstmalig erschienene Buch „Auf den Bergen des Kau-

kasus, Gespräch zweier Einsiedler-Starzen über die innere Vereinigung mit dem Herrn unse-

rer Herzen durch das Jesus-Gebet“ – einem der letzten umfassenden geistlichen Werke über 

das Jesusgebet – 1912/13 auf dem Athos und in Rußland ein heftiger Streit um die Göttlich-

keit des Namens Jesus entbrannte. Der Frage nach der Göttlichkeit des Namens Jesus versucht 

später katholischerseits der russische Theologe I. von Kologrivof dadurch gerecht zu werden, 

indem er die Bedeutung des Namens im Jesusgebet folgendermaßen charakterisiert: „Der 

Name Jesus ist hier mehr als nur ein äußeres Zeichen. Er offenbart den Herrn und macht Ihn 

gegenwärtig, wie Er in einer geweihten Ikone oder in anderen Sakramentalien gegenwärtig ist. 



Jungclaussen - Jesusgebet (PLS) 3 19.01.2023 

Solange dieses Gebet nur eine mechanische, überwachte Übung bleibt,, verfehlt es seinen 

Zweck. Der Geist muß gleichsam darin untertauchen, das Gebet muß von ihm Besitz ergrei-

fen, damit der göttliche Strahl den tiefsten Grund des Seins durchdringt und erleuchtet.“ Wohl 

in diesem Sinne ermahnten die Starzen ihre Schüler „vom Hirn hinabzusteigen in das Herz“. 

Gerade als Namensgebet stellt das Jesusgebet noch einmal die Frage nach den religionsge-

schichtlichen Parallelen bzw. nach den Entsprechungen bei den außerchristlichen asiatischen 

Meditationsformen, die schon in den „Aufrichtigen Erzählungen“ zur Sprache kommen. Der 

ununterbrochene Anruf des Gottesnamens ist der Kern der Übung. Daher sind die Entspre-

chungen weniger im Zen oder im Yoga zu suchen als vielmehr im dhikr der Sufis, im nama-

japa, dem Murmeln des Gottesnamens in der hinduistischen Überlieferung und am stärksten 

wohl im nembutsu des Jodo-shin-shu, des Amida-Buddhismus. Es ist bezeichnend, daß gerade 

der Shin-Buddhismus als Weg gläubigen Vertrauens die größte Nähe zum Jesusgebet auf-

weist. Dabei lassen sich bezüglich des Namensgebetes direkte Einflüsse und Abhängigkeiten 

zwischen den verschiedenen Religionen kaum nachweisen. Hier hat eine umfassende Theolo-

gie der Religionen das klärende Wort zu sprechen. 

LITERATUR: E. Jungclaussen (Hrsg.), Aufrichtige Erzählungen eines russischen Pilgers (Frei-

burg 161987); K. Ware / E. Jungclaussen, Hinführung zum Herzensgebet (Freiburg 31986); E. 

Chr. Suttner, Philokalie und Jesusgebet im westlichen Europa unserer Tage (mit umfassender 

Literaturübersicht), in: A. Rauch / P. Imhof (Hrsg.), 1000 Jahre zwischen Wolga und Rhein 

(München 1988). 

Quelle: Christian Schütz (Hg.), Praktisches Lexikon der Spiritualität, Freiburg 1992, Sp. 672-

677. 


