Gott mehr gehorchen als den Menschen! Evangelisch-theologisches Gutach-
ten zur Frage des Widerstandsrechts

Von Professor D. Hans-Joachim lwand

Der Standpunkt der evangelischen Kirche unterscheidet sich in wesentlichen Stlicken von der
Auffassung, wie wir sie in der mittelalterlichen Kirche tber den Tyrannenmord finden, da
nach evangelischer Auffassung eine Nebenordnung von Kirche und Staat gegeben ist mit ei-
ner gewissen Eigenstandigkeit des staatlichen Rechts, dem nicht ein kirchliches Recht in die-
sem Sinne Ubergeordnet ist. Es hédngt damit zusammen, dass in den Bekenntnissen der protes-
tantischen Kirchen viel starker der Gehorsam gegeniiber den Staatsgesetzen herausgearbeitet
ist und das Recht des Staates und der Obrigkeit gegentber der kirchlichen Gewalt und Gesetz-
gebung, als dass in den kodifizierten Bekenntnissen der Reformationskirchen die Falle zum
Ausdruck gebracht worden sind, in denen es sich um das Widerstandsrecht der Christen ge-
geniiber Ubergriffen der Staatsgewalt handelt.

Wir haben eine Bekenntnisschrift, in der ausdriicklich zu den Pflichten des Christen der Wi-
derstand gegen die Tyrannei gerechnet wird, das ist das schottische Bekenntnis, wéahrend in
unseren deutschen evangelischen Bekenntnissen in solchen Fallen im Wesentlichen nur auf
Apostelgeschichte 5 hingewiesen wird: «man muss Gott mehr gehorchen als den Menschens,
ohne dass Einzelfalle spezialisiert werden. Dagegen haben wir eine weite Kasuistik unserer
Bekenntnisse in den Widerstandsfragen gegen Ubergriffe der Kirchengewalt, der Bischofe,
des Papstes und ahnlicher Institutionen. Das zeigt, wie auch in den Bekenntnissen immer wie-
der zum Ausdruck kommt, dass die Reformatoren der Meinung waren, dass kirchliche Instan-
zen das Recht und die Autoritat der Obrigkeit und der weltlichen Herrschaft widerrechtlich an
sich gebracht haben. Insofern scheint es zunéchst so, als ob es kein aktives Widerstandsrecht
gegen den Staat im Protestantismus gébe, und es ist ja auch am Tage, dass weithin in unseren
protestantischen Kirchen, gerade in der Zeit des Dritten Reiches, eine auBerordentliche Un-
klarheit und Gewissensverwirrung uber das Recht des Widerstandes gegenuber den Gesetzen
des Staates bestand, auch da, wo sie offensichtlich gegen Gottes Gebot verstieR3en.

Man muss bedenken, dass die Bekenntnisschriften, die unserem kirchlichen Recht zugrunde
liegen, eine bestimmte Ausrichtung haben, und man muss weiterhin bedenken, dass die Prob-
leme des Ubergriffes staatlicher Gewalt sich erst vom Jahre 1530 ab deutlicher abzeichneten,
und wir werden infolgedessen erst von da an wesentliche AuRerungen der Reformatoren ha-
ben, die allerdings dann ziemlich eindeutig ausfallen. AuBerordentlich lehrreich ist die Schrift
Luthers: «Warnung an meine lieben Deutschen» vom Jahre 1530 und seine Circular-Disputa-
tion Gber Matth. 19, die ausdrucklich tiber das Recht des Widerstandes gehalten worden ist
und in der Luther das Recht zum Widerstand gegentiber dem Kaiser, falls er mit den Evange-
lischen Krieg machen sollte, so scharf herausgearbeitet hat, dass man damals nicht wagte,
diese Thesen zu veroffentlichen, und sich erst kurz vor dem Schmalkaldischen Kriege in aller
Eile dazu entschloss. Es ging hier um die Frage, die sich mehr und mehr seit 1530 in den Ge-
sichtspunkt der Protestanten stellte: was die protestantischen Frsten tun sollen, wenn der
Kaiser im Auftrage des Papstes versuchen sollte, mit Waffengewalt den Protestantismus zu
unterdriicken; ob sie dann im Recht waren, den Kaiserlichen gegeniber zu widerstehen. Es ist
eine ganze Reihe von Griinden daflir angegeben worden, dass die Firsten dem Aufgebot des
Kaisers gewaltsam zu widerstehen hatten.

Grundsatzlich gilt: Niemals dirfen sie als Christen vom evangelischen Standpunkt aus Wider-
stand leisten, wenn es um den Glauben geht. Und wenn etwa ein First, weil er evangelisch ist,
weil er ein Christ ist, vom Kaiser verfolgt wird, so muss er Land und Leute verlassen und
ohne Widerstand aus dem Lande gehen. Wenn etwa ein heidnischer César, so wie Diokletian

lwand - Gott mehr gehorchen als den Menschen 1 23.01.2023



es war, aus Glaubensgriinden einen ihm untergebenen Fursten bekriegt, so misste der First
um dieses Glaubens willen auf Amt und alles andere verzichten.

Hier in dem Falle aber ist es ganz sicher, dass der Kaiser nicht um deswillen, weil er ein Hei-
de ist und der Furst ein Christ, sondern merkwirdigerweise obschon beide Christen sind, den
Angriff unternimmt. Ein ganz ahnlicher Fall ist Folgender, der sich gegen die damaligen
Apostel der Gewaltlosigkeit richtet: Wenn du von einem Ré&uber tberfallen wirst im Wald und
der Rauber sagt, weil du ein Christ bist, darfst du keinen Widerstand leisten und musst mir al-
les das geben, was ich von dir haben will, so ist der Christ verpflichtet zu sagen, in diesem
Falle kommt es nicht in Frage, dass ich ein Christ bin, denn du willst ja nur meine Habe, und
er ist jetzt als ein Mitglied der birgerlichen Rechtsgemeinschaft verpflichtet, Widerstand zu
leisten gegen den Rauber, weil er nur so das Gebot der zweiten Tafel wahrnimmt im aktiven
Widerstand gegen den Rduber. Der Fall ist auch ganz eindeutig. Wenn mich ein Einbrecher
uberféllt und ich kann den Einbrecher festnehmen, so schiitze ich damit das Dorf und die Ge-
meinschaft vor diesem Einbrecher. Wir sehen also bei Luther ganz deutlich, dass da, wo es
nicht um Glaubensfragen, sondern um irdische Rechtsverbindlichkeit geht, um Eigentum und
Ehre, um Autoritat, um das Recht der Familie, das Recht auf Ehe, um das Gelten der verbind-
lichen Rechte, unter denen die Obrigkeit ihnr Amt verwaltet, dass da die einzelnen Glieder der
Christenheit als Glieder dieses Reiches, wie er sagt: «des Reiches dieser Welt», zum aktiven
Handeln verpflichtet sind.

Es ist spater im Protestantismus vornehmlich unter dem Einfluss des Pietismus jene Verschie-
bung eingetreten, dass man sich auf den passiven, «leidenden» Gehorsam, der nur bei Uber-
schreitung der ersten Tat des Glaubens geboten ist, auch bei den staatsbirgerlichen Pflichten
berief und sich darum eine Art Passivitat allen politischen Pflichten gegentiber auf erlegte.
Dadurch ist in der Tat eine gewisse Verwirrung unserer Gewissen eingetreten, eine Lahmung
unseres politischen Gehorsams, die sich besonders deutlich zeigte, als nun die Probe an uns
gestellt wurde, inwieweit wir unsere Pflichten gegeniiber der zweiten Tafel der Gebote im ak-
tiven politischen Einsatz wahrzunehmen bereit sind. Wir miissen aber noch einen Schritt ge-
hen, um zu verstehen, worin Luther den letzten Punkt des Widerstandsrechts festlegt; denn
dieser burgerlich staatspolitische Gehorsam wird ja immer noch erfillt in der Intention, dass
wir damit analog zur Einstellung der echten Obrigkeit handeln. Wenn der Wanderer tberfal-
len wird von einem Ré&uber und die Obrigkeit kann ihn in diesem Moment nicht schiitzen,
kann er doch glauben, beim Widerstand gegen den Rauber in Analogie zu der Intention der
nicht anwesenden Obrigkeit zu handeln.

Wie aber, wenn die Obrigkeit selbst ins Lager der Rauber gehort? Luther hat diesen Fall be-
sprochen in der erwéhnten Circular-Disputation und gibt eine ziemlich genaue Definition die-
ses Falles. Er nennt eine solche Obrigkeit nicht mehr Tyrannis. Er ist der Meinung, dass auch
noch der Tyrann einer gewissen GesetzmaRigkeit untersteht. Infolgedessen will er nicht, wie
es in der katholischen Tradition geschehen ist, dass die Tyrannis als eine berechtigte Situation
anzusehen sei, die zum aktiven Widerstand gegen die Obrigkeit berechtigt, sondern er nennt
noch einen weiteren Fall, den er als Anomia bezeichnet, auf Grund einer Stelle des Thessalo-
nicherbriefes im 2. Kap. «wenn der Anomos, der gesetzlose Mensch, auftritt». Dieser Ano-
mos, der gesetzlose Mensch, ist nach der Auffassung des Neuen Testaments und aus der Leh-
re Jesu selbst der eigentliche Anti-Christ. Es ist der gesetzlose Mensch, der den sittlichen Cha-
rakter des Rechts innerhalb aller Ordnungen des Glaubens und des birgerlich staatlichen Le-
bens so zersetzt, dass der ganze Korper des Staatswesens bis in die letzten Fugen hinein von
einem Gift zerfressen wird und alles zur Auflésung bringt, was heilig ist im Himmel und auf
Erden. Diese Anomia, also die grundsétzliche Gesetzlosigkeit, tritt da ein, wo ein Mensch sei-
nen eigenen Willen als das Gesetz aller Dinge ansieht, wo ein Mensch nicht mehr anerkennt,
dass zwischen seinem Willen und dem Willen Gottes eine Grenze gesetzt ist, wo kein Gesetz

lwand - Gott mehr gehorchen als den Menschen 2 23.01.2023



mehr tiber ihm ist, sondern er als der Ubermensch das Gesetz des ganzen Staates und des von
ihm gestaltenden Lebens inkarniert. Das nennt Luther «Anomiax.

Er greift hier auf den Begriff der Bestia zurtick, wie wir ihn aus dem Propheten Daniel in der
Gestalt des Tieres kennen und wie er dann wieder auftritt in der Offenbarung 13 bei dem Tier
aus dem Abgrund, d.h. das aus dem Chaos aufsteigende Tier, welches an die Stelle des Men-
schensohnes und seiner Menschenwdirde die Bestialitat und die falsche Prophetie zum Prinzip
macht, dem alles unterworfen wird, in dessen Zeichen alle nun kaufen und verkaufen miissen
und ohne dessen Anbetung niemand mehr das Recht zum Leben hat. Auf diese Belua Bestia
herauskommend, erklart Luther nun allerdings: Wenn ein solcher Zustand eintritt, hatte jeder-
mann das Recht, im Hinblick auf den Augenblick der grolien Gefahr zu handeln. So wie die
Bauern eines Dorfes, wenn der Wolf einbricht, nicht warten durfen und erst Rat halten kon-
nen, sondern jeder zulaufen soll, um das Tier zu erschlagen, weil es schlechthin Unheil an-
richtet, so sollen in solchem Falle auch die Staatsbiirger handeln.

Es gibt also auch nach der Lehre des Protestantismus jenen Fall, dass der Staat von Romer 13,
der Obrigkeit von Gott her ist, pervertiert wird in das Tier aus dem Abgrund und ein gesetzlo-
ser Mensch in seiner eigenen Potenz sich zum Gesetz aller Dinge des Staatslebens empor-
schwingt. In diesem Falle gilt diesem gegeniiber kein Gesetz. Hier ist das Recht bis in seine
letzten Positionen hinein aufgeldst, und jetzt haben alle Trager der Gewalt, soweit sie das
noch konnen, und alle Tréger irgendwelcher Autoritét die Pflicht, von ihrer Gewalt aus das
Recht neu aufzurichten. Das Schwertamt, das die Obrigkeit tragt, ist nicht nur das Schwertamt
des einen, der jetzt witet und das Volk tyrannisiert, sondern es ist in die Hand aller derer ge-
geben, die sowohl mit der Gewalt als auch mit dem Recht umzugehen wissen. Hier kommen
wir zu Gedanken, die dann starker bei Calvin herausgebildet sind, dass der Magistratus bzw.
die Fursten im Falle, dass der Tyrann in solch einen Abgrund der Rechtlosigkeit stiirzt, an sei-
ner Stelle das Recht aufzurichten haben im Sinne einer aristokratischen Demokratie. Ich darf
vielleicht an diesem Punkt schlieRen. Ich denke, dass von da aus die grundsatzlichen Mo-
mente der protestantischen Haltung deutlich sind.

Ich darf noch einmal zusammenfassend sagen, dass wir kein aktives Widerstandsrecht kennen,
wo es um den Glauben geht, sondern wir dann aufgerufen sind, alles zu leiden. Wir kdnnen
nicht um des Glaubens willen eine fremde Macht etwa ohne weiteres zu Hilfe rufen. Es gibt
auch eine solche Andeutung. Aber wir kénnen nicht Bindnisse mit einer ausldndischen Macht
schlieRen und wir haben es auch im Kirchenkampf nie erwogen, weil wir wussten, dass dieser
Kampf nur dem Zeugnis des Evangeliums gilt.

Eine ganz andere Situation ergibt sich aus den burgerlichen Rechten und Pflichten. Hier im
leidenden Gehorsam gegeniiber dem Verfall des rechtlichen Staatsganzen zu verharren, ware
Ungehorsam. Hier haben wir geradezu als Membra, als Glieder dieser burgerlichen Rechtsge-
meinschaft, selbst den Kampf ums Recht aufzunehmen, und wir haben schlieBlich in dem Fal-
le, dass es zur absoluten Perversion des Staates in die Anomia kommt, wo wir auch stehen,
alle aufzurufen und zu ermahnen, dass sie von ihrem Schwertamt Gebrauch machen, um das
Recht wiederherzustellen, das VVolk zu schiitzen und dadurch die anderen Vélker zu schiitzen
vor dem Unheil, das von solcher Rechtlosigkeit eines VVolkes ausgeht.

Angewandt auf die wirkliche Situation, die wir vor uns haben, glaube ich also nach Mal3gabe
meiner Erkenntnis sagen zu mussen: wenn ein Kommandierender General am 9. November
1938 erkléart hatte, dass er jetzt in Vollmacht die obrigkeitliche Gewalt tiber seinen Wehrkreis
ubernimmt, weil judische Staatsbiirger, ohne dass sie irgendeine Schuld hatten, ihres Eigen-
tums, ihrer Freiheit und teilweise ihres Lebens beraubt wurden, und wenn er die Rauberban-
den eingesperrt hatte, diese SA-Leute, die sich an den judischen Staatsbiirgern vergingen,

lwand - Gott mehr gehorchen als den Menschen 3 23.01.2023



dann hatte er im echten aktiven Gehorsam eines protestantischen Christen gehandelt, denn er
hatte wahrgemacht, was in Romer 13 steht, dass die Gewalt dazu berufen ist, die Guten zu
schiitzen und die Bosen zu strafen, dass Gewalt aber aufhort, ihre gottliche Anordnung zu ver-
wirklichen, wenn die, die ins Gefangnis gehoren, auf der StralRe frei herumlaufen, und die, die
zum Aufbau des Staates berufen sind, ins Gefangnis geworfen werden.

In dem Moment, wo die Gewalt diese ihre Sendung nicht mehr ernst nimmt und nicht mehr
durchfiihrt, verliert sie ihr Recht und pervertiert zur blof3en Violentia und wird nicht mehr
menschliche Gewalt, d.h. die wir mit Wirde und Adel durchzufiihren haben, um den Unter-
schied von Gut und Bose aufrechtzuerhalten, sondern wird eine Funktion des Bésen. Wenn
der Staat zulasst, dass der Ubermensch, der glaubt, jenseits von Gut und Bése zu leben, zum
Prinzip des politischen Wesens erhoben wird, dann gibt er sich selber auf.

Wenn man infolgedessen nun auf den letzten Fall sieht, den wir hier vor uns haben, so kénnen
wir gerade im Hinblick auf die Ménner des 20. Juli von der evangelischen Glaubensauffas-
sung her ihnen hochstens den Vorwurf machen, dass sie zu spat eingegriffen haben. Man wird
es ihnen aber nicht als Schuld anrechnen diirfen, dass Erwagungen Uber einen gewaltsam her-
beizufiihrenden Wechsel in der Staatsfiihrung in den Kreisen der politischen und militarischen
hdchsten Beamten des Dritten Reiches von da an ernsthaft erwogen wurden, als deutlich wur-
de, dass die Staatsfiihrung unter Adolf Hitler einen ungerechtfertigten Krieg vorbereitete.

Luther erklart direkt in seinen Thesen, dass man fiir dieses Tier nicht «kriegen» dirfe bei dem
Verlust seiner ewigen Seligkeit. Man wird flr das Zuspatkommen jener Manner erklarend und
entschuldigend anfiihren kdnnen, dass die reformatorische Lehre von einem gebotenen Wider-
stand der Christen innerhalb der evangelischen Kirche seit langem in Verfall geraten war
durch den politischen Absolutismus und den kirchlichen Pietismus, so dass sie ganzlich zu-
rickgetreten ist hinter der anderen Lehre vom leidenden Gehorsam. Wenn aber schliellich in
dem Augenblick, da deutlich wurde, dass alles verloren war und das Chaos einzubrechen
drohte, Manner aus dem Kreis der Widerstandsbewegung sich entschlossen, unter dem for-
mellen Bruch eidlicher Verpflichtung und mit Gewalt den Inhaber der obersten Staatsgewalt
zu beseitigen, so haben sie damit ein Zeichen aufgerichtet fur echte, christliche und politische
Verantwortung, welches der Ansatz sein kdnnte zu einer Neubesinnung auf das Recht und die
Grenzen der politischen Gewalt.

Die Tatsache, dass dieses Unternehmen vom Misserfolg begleitet war, besagt wenig gegen-
uber der geistigen Bedeutung ihrer Tat.

Vielleicht darf man es als eine Fligung Gottes ansehen, dass der Misserfolg ihre Tat als ein
reines Opfer erscheinen lasst, welches in den geistlichen und sittlichen Bezirken unseres Le-
bens groRere Bedeutung haben wird, als wenn das Attentat gelungen ware. Wir haben als
Christen nicht Gber den politischen Ertrag dieses Einsatzes zu befinden, auch nicht tber die
politischen Konsequenzen, wohl aber ber die Aufgabe, die sittliche Bedeutung der hier sicht-
baren Staatsgesinnung als Ansatzpunkt fur einen echten Neubau unseres bis in den Grund hin-
ein zerrutteten politischen Denkens zu wirdigen.

Ich darf schlieen mit den Worten von Luther in seiner Schrift: «Warnung an seine lieben
Deutschen»:

«Man muss nicht alles aufriihrerisch sein lassen, was die Bluthunde aufriihrerisch hei-
Ren, denn damit wollen sie aller Welt das Maul und die Faust binden, dass sie niemand
weder mit Predigen strafen noch mit der Faust sich wehren sollen und sie ein offen
Maul und freie Hand behalten. Wollen also durch den Namen der Aufruhr alle Welt

lwand - Gott mehr gehorchen als den Menschen 4 23.01.2023



schrecken und fangen, sich selbst aber trosten und sicher machen. Nein, lieber Gesell,
man musste dir die Definition und Deutung anders vorlegen. Aufruhr ist nicht, wenn
einer wider das Recht tut, sonst miissten alle Ubertretungen des Rechten Aufruhr hei-
Ren, sondern der heil3t ein Aufrihrer, der die Obrigkeit und Recht nicht leiden will,
sondern greift sie an und streitet wider sie und will sie unterdrucken und selbst Herr
sein und selbst Recht stellen, wie der Miinzer tat. Das heif3t recht ein Aufruhrerischer,
dass also die Gegenwehr wider die Bluthunde nicht aufriihrerisch sein kann.»

Das Gutachten wurde von Iwand im Mérz 1952 beim Remer-Prozess vor dem Braunschwei-
ger Landgericht vorgetragen.

Quelle: Das Parlament. Die Woche im Bundestag, Sonderausgabe ,,Die Wahrheit {iber den 20.
Juli 1944 vom 20. Juli 1952, Bonn, S. 27.

lwand - Gott mehr gehorchen als den Menschen 5 23.01.2023



