Protestantismus ohne Reformation. Aufsatz Uber den Protestantismus in
den Vereinigten Staat von Amerika (August 1939)

Von Dietrich Bonhoeffer

Zwei Hindernisse stellen sich der rechten Beurteilung einer fremden Kirche und darum der
echten Begegnung mit ihr immer wieder in den Weg:

Erstens: Der Beobachter ist geneigt, die Fremdheit einer anderen Kirche der Eigentiimlichkeit
ihrer geographischen, nationalen oder sozialen Lage zuzuschreiben, sie also geschichtlich, po-
litisch oder soziologisch verstandlich machen zu wollen. Die groRen Erweckungs- und Heili-
gungsbewegungen, das [432] Puritanertum sind dann ,,typisch angelséchsisch®, das ,,soziale
Evangelium* (social gospel) ,,typisch amerikanisch®, und umgekehrt ist dann die Reformation
,»typisch kontinental, bzw. deutsch®. Eine solche Betrachtung ist ebenso iiblich, wie sie letzt-
lich langweilig und falsch ist. Ublich ist sie geworden, seit man sich mehr fiir die geschichtli-
chen Auspragungen des Christentums als fir seine Wahrheit interessiert; langweilig ist sie,
weil sie zu einer toten und bequemen Schematisierung fuhrt. Falsch ist sie, weil sie den ge-
genseitig verpflichtenden Charakter der Kirchen in ihrer Verkiindigung und Lehre von vorn-
herein auflost; denn was geht den Christen in Deutschland schliel3lich etwas typisch amerika-
nisches an und was hat der Christ in Amerika mit einer typisch kontinentalen Reformation zu
schaffen? Es kann einer hdchstens eine gewisse asthetische Freude an der Mannigfaltigkeit
der Erscheinungsformen des Christentums haben; er kann auch noch in der anderen Kirche
eine willkommene Ergénzung des eigenen Wesens erkennen; aber zu einer ernsthaften Begeg-
nung, zu einer verpflichtenden Auseinandersetzung kommt es so niemals. Solange wir uns fir
amerikanische Eigentiimlichkeiten interessieren, bewegen wir uns im Gebiet der unverbindli-
chen Beobachtungen. Eine andere Frage ist es, was Gott an und mit seiner Kirche an und in
Amerika tut, wie er sich ihr zu erkennen gibt, und ob und wie wir ihn in jener Kirche wieder-
erkennen. Damit ist die Frage nach Gottes Wort, nach Gottes Willen und Handeln zwischen
uns gestellt. Es geht um dasselbe Wort, um dasselbe Gebot, dieselbe Verheillung, dasselbe
Amt, dieselbe Gemeinde Jesu Christi in Amerika und bei uns. Und nur diese Frage wird dem
Sachverhalt gerecht. Die Reformation ist eben in der Tat als typisch deutsches Geschehen
nicht zu verstehen; die Rechnung geht nicht auf. Ganz entsprechend ist es mit den Gestalten
und Geschehnissen fremder Kirchen. Sie lassen sich sachlich einfach nicht aus den Eigentim-
lichkeiten der VVolker erklaren. Es bleibt ein Rest, um den es geht. [433]

Zweitens: Der Beobachter einer fremden Kirche begnugt sich leicht mit dem gegenwartigen
Bild der kirchlichen Lage. Er vergif3t, daf? es ndtig ist, die Geschichte auch der fremden Kir-
che ernst zu nehmen. Gott spricht zu seiner Kirche zu verschiedenen Zeiten verschieden. Er
hat zur Kirche in Deutschland in der Reformation anders, d. h. dringlicher, vernehmlicher, 6f-
fentlicher gesprochen als zu irgendeiner spateren Zeit. Wie man die deutsche Kirche nicht
ohne die Reformation verstehen kann, so bleibt das amerikanische Christentum dem ver-
schlossen, der nicht etwas von den Anfangen der Kongregationalisten in Neuengland, der
Baptisten in Rhode Island, von der Erweckungsbewegung durch Jonathan Edwards weilR.
Amerikanisches Christentum ist eben auch und gerade das, was damals geschah und was dem
heutigen amerikanischen Christentum ebenso undhnlich sieht, wie die Kirche der Jahrhundert-
wende bei uns der Reformationskirche &hnlich sah.

Was tut Gott an und mit seiner Kirche in Amerika, was tut er durch sie an uns und durch uns
an ihr? Die folgenden Beobachtungen wollen zur Beantwortung dieser Frage beitragen.

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 1 09.01.2023



I. Die Einheit der Kirche und die Denominationen

Es ist den Amerikanern weniger als irgendeinem Volk der Erde gegeben, die sichtbare Einheit
der Kirche Gottes auf Erden zu verwirklichen. Es ist den Amerikanern mehr als irgendeinem
Volk der Erde gegeben, die Vielfalt christlicher Erkenntnisse und Gemeinschaften vor Augen
zu haben. Uber 200 verschiedene christliche Denominationen (Kirchengemeinschaften) weist
die Statistik auf, davon etwa 50 mit tiber 50 000 Mitgliedern. In einer einzigen StraRe in Min-
neapolis sollen vier lutherische Kirchen verschiedener Observanz stehen. Die amerikanische
Christenheit hat keine zentrale Organisation, kein gemeinsames Bekenntnis, keinen gemeinsa-
men Kultus, keine gemeinsame Kirchengeschichte, keine gemeinsamen ethischen, sozialen
oder politischen Grundsatze. Norden und Stiden (Sklavenfrage), aber auch die Bewegung von
Osten nach Westen (die ,,Grenze =Frontier*) bedeuten Veranderungen und Scheidungen der
Denominationen. Dazu kommt die Rassentrennung (Colour—Line) zwischen [434] Negern und
Weil3en, die sich in den Kirchen wiederholt; schlieflich haben auch soziale Unterschiede be-
stimmend auf die Gestalt der Denominationen eingewirkt. Das ,,Federal-Council of Churches
of Christ in America, ein ZusammenschluB zu gemeinsamem Handeln in der Offentlichkeit,
an dem 29 Denominationen beteiligt sind, ist nicht die Vertretung der Kirche Jesu Christi in
Amerika, sondern eine Vertretung von Kirchen.

Selbst der Begriff ,,Kirche* wird vielfach beargwohnt. Der charakteristische Begriff ist die
Denomination. An der Kirche hangt vielen amerikanischen Christen zuviel an Klerikalismus,
Autokratie, konfessionellem Dunkel, Intoleranz und Ketzerverfolgung, zuviel Schielen nach
weltlicher Macht und politischer Gunst. Episkopale, Lutheraner und Presbyterianer sind zwar
bewuf3t Kirchen, wenn auch in den Augen der andern nur Denominationen unter anderen. Die
ubrigen Gemeinschaften haben eher ein denominationelles als ein kirchliches Selbstverstand-
nis.

Der Begriff der Denomination ist nicht ganz klar. Er ist kein theologischer Begriff. Eher sagt
er etwas aus Uber geschichtliche, politische und soziale Verhaltnisse. Die Denomination ist
ein freier ZusammenschluB von Christen auf Grund bestimmter gemeinsamer christlicher,
aber auch geschichtlicher, politischer und sozialer Erfahrungen. Er 1aRt von vornherein die
Mdglichkeit anderer solcher Zusammenschlisse zu. Es liegt eine gewisse Selbstbescheidung
in dem denominationellen Selbstverstandnis, das den Namen der Kirche Jesu Christi nicht fiir
sich in Anspruch zu nehmen wagt, weil es ihm zu groR, zu geféhrlich ist. Die Kirche ist jen-
seits der Denominationen. Hier muf sich der Begriff der unsichtbaren Kirche nahe legen. Die
Denominationen sind die sichtbaren Gliedschaften der unsichtbaren Kirche.

Kirchengeschichtlich werden tiefere Quellen des denominationellen Selbstverstandnisses auf-
zuweisen sein. Einmal ist es die Botschaft von der alleinigen Herrschaft Gottes auf Erden,
welche die Anfange der presbyterianisch—kongregationalistischen Denominationsbildungen in
England bestimmt hat. VVor der souveranen Gottesherrschaft missen sich alle menschlichen
Anspriiche beugen. So ist die Denomination in Amerika der [435] negative Abdruck der ange-
brochenen Herrschaft Gottes. Zweitens wird man den Toleranzbegriff des kongregationalis-
tisch—baptistischen Schwérmertums, wie er besonders von Roger Williams in Maryland ge-
pragt worden ist, verantwortlich machen mussen. Hier wird Herrschaft Gottes gleichbedeu-
tend mit der Freiheit des Einzelnen, allein der inneren Stimme, dem inneren Licht zu folgen.
So wird der Weg zur bekenntnislosen Denominationsbildung freigegeben. Drittens schlief3t
das denominationelle Selbstverstandnis ein bestimmtes Verhéaltnis zum Staat ein. Die ameri-
kanische Denomination ist nicht Staatskirche, aber sie ist auch nicht mit der englischen Frei-
kirche, die im bewuRten Gegenuber zur Staatskirche steht, zu vergleichen. Die amerikanische
Denomination ist staatsfrei und weil3 sich trotz aller inneren Begrenzungen dem Staat

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 2 09.01.2023



gegentber als ein Stiick der freien Kirche Gottes auf Erden. Nirgends kommt das denominati-
onelle Selbstverstandnis dem kirchlichen Selbstverstandnis so nahe wie im Verhaltnis zum
Staat.

Die Denomination ist nicht in erster Linie durch das Bekenntnis bestimmt. Die meisten Deno-
minationen kennen keine feste Bekenntnisbildung. Die lutherischen und episkopalen Kirchen
fordern zwar in ihren Ordinationsformularen die Bindung an ihre Bekenntnisse. Die Presbyte-
rianer begnugen sich schon —seltsam genug — mit der Bindung an die Schrift; und die Ordina-
tionsformel der Kongregationalisten ist vollig frei, sie fordert allein ein Bekenntnis der per-
sonlichen Bindung an den Herrn Christus in personlicher Erfahrung (experience), in der Beru-
fungsgewil3heit (Call to the ministry) und im Glauben (belief). Aber selbst dort, wo Bekennt-
nisverpflichtungen bestehen, werden sie im gewissen Sinne dadurch wieder eingeschrankt,
daB zwischen den meisten Denominationen Amerikas gegenseitige Anerkennung der Sakra-
mentsverwaltung, des Amtes und der Ordination besteht, so bei den Presbyterianern, Metho-
disten, Kongregationalisten, Reformierten, Vereinigten Lutheranern, Nordlichen Baptisten,
Evangelischen. Nur die Episkopalen, die Missouri—Lutheraner [436] und die Stdlichen Bap-
tisten haben sich dem bis heute widersetzt. Die Lehrdifferenzen innerhalb der Denominatio-
nen (z. B. Baptisten, Presbyterianer) sind haufig bedeutend stéarker als diejenigen zwischen
verschiedenen Denominationen. Denominationen sind keine Bekenntniskirchen; und dort, wo
die einzelne Denomination diesen Anspruch erhebt, wird er doch von den anderen wieder de-
nominationell begrenzt. Das Verhéltnis der Denominationen zueinander ist heute weniger
denn je ein Kampf um die Wahrheit der Verkindigung und Lehre.

Aus dieser Lage der Dinge kdnnte man schlief3en, daB in der amerikanischen Christenheit be-
sonders ginstige VVorbedingungen fur ein rechtes Verstandnis der Einheit der Kirchen Jesu
Christi vorhanden sein missen. Wo nicht der Kampf um die Wahrheit die Kirchen scheidet,
dort sollte die Einheit der Kirche schon gewonnen sein. Das tatséchliche Bild ist nun genau
umgekehrt. Eben hier, wo nicht die Wahrheitsfrage zum Kriterium der Kirchengemeinschaft
und der Kirchenspaltungen wird, ist die Zersplitterung grofer als irgend sonst. Also gerade
dort, wo nicht der Kampf um das rechte Bekenntnis alles bestimmt, ist die Einheit der Kirche
ferner als dort, wo allein das Bekenntnis die Kirchen eint und scheidet. Woran liegt das? Zur
Beantwortung dieser Frage mussen wir auf einen tieferen Unterschied aufmerksam werden.

Die Kirchen der Reformation gehen aus von der Einheit der Kirche Christi. Es kann nur eine
Kirche auf Erden geben. Und diese eine Kirche ist allein die wahre, von Jesus Christus gestif-
tete Kirche. Kirchenspaltung bedeutet Kirchenabfall, Untreue gegen die wahre Kirche Christi.
Die in der Reformation erfolgte Kirchenspaltung kann nur als ein Kampf um die rechte Ein-
heit der Kirche verstanden werden. Darum verstehen sich die Reformationskirchen selbst als
die Eine Kirche auf Erden, nicht aber als Absplitterungen einzelner, von ihrem persénlichen
Gewissen getriebener Christen von der einen Kirche, auch nicht als individuelle Auspragun-
gen der einen Kirche. Es ging in der Reformation um die eine allgemeine heilige Kirche Jesu
Christi auf Erden.

Die Denominationen Amerikas sehen sich von Anfang an vor eine uniibersehbare Mannigfal-
tigkeit christlicher Gemeinschaften gestellt. Keine von ihnen kann es wagen, den Anspruch
der Einen Kirche fiir sich zu erheben. Es gehort zur christlichen [437] Demut, dal3 dieser An-
spruch angesichts dieses erstaunlichen Bildes der Zersplitterung nicht erhoben wird. Die
Christenheit Amerikas hat die Folgen der kirchlichen Spaltung, aber nicht den Akt der Spal-
tung selbst erlebt. Sie stehen darum nicht mehr selbst in dem Kampf um die eine Kirche, son-
dern sie stehen verwundert vor den Ergebnissen dieses Kampfes und kénnen nur in duBerster
Selbstbescheidung das Gegebene hinnehmen und die Wunden heilen. Die Einheit der Kirche
Jesu Christi ist der Christenheit Amerikas weniger etwas urspriunglich von Gott Gegebenes,

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 3 09.01.2023



Seiendes, als etwas Gefordertes, Sein—sollendes. Sie ist weniger Ursprung als Ziel. Die Ein-
heit der Kirche gehort daher hier in den Bereich der Heiligung.

Man darf darauf hinweisen — aber man kann sich mit diesem Hinweis allerdings nicht begni-
gen —, dal} im angelsachsischen Denken seit Occam der Nominalismus verwurzelt ist, fir den
das Einzelne vor dem Ganzen da ist, wobei das Einzelne und empirisch Gegebene das Wirkli-
che ist, die Ganzheit aber nur ein Begriff, ein Nomen. Das Einzelne steht am Anfang, die Ein-
heit am Ende. Umgekehrt ist die deutsch—kontinentale philosophische Tradition durch den Re-
alismus und Idealismus bestimmt, fir den das Ganze das ursprunglich Wirkliche und das Ein-
zelne nur das abgeleitete Abgefallene ist. Aber diese Denkformeln kénnen schon darum nicht
als hinreichende Erklarungen fur das verschiedene Denken uber die Einheit der Kirche ange-
sehen werden, weil es sich ja in ihnen selbst schon wieder um philosophisch—methodische
Forderungen aus theologischen Erkenntnissen handelt. Nominalistische und realistische Philo-
sophie sind ohne den Hintergrund der Theologie nicht zu verstehen, kénnen also keine grund-
sétzliche Interpretation der theologischen Frage vermitteln.

Es ist allein die in der Heiligen Schrift geoffenbarte Wahrheit selbst, die zwischen den vor-
handenen Unterschieden entscheiden muf3 und kann. Auf Grund der Heiligen Schrift mussen
sich die Kirchen voneinander befragen lassen. Die Kirche in [438] Deutschland wird von den
Denominationen in Amerika vor die Frage der Vielheit der Kirchen gestellt: was bedeutet die
Tatsache der kirchlichen Zersplitterung? Ist nur eine Bekenntniskirche wahre Kirche, und
konnen die amerikanischen Denominationen, schon weil sie gréRtenteils keine Bekenntniskir-
chen sind, nicht Kirche sein? Ist nur die Kirche eines bestimmten Bekenntnisses Kirche, der
gegeniber andere Bekenntniskirchen falsche Kirchen sind? Ist einer einzelnen Kirche auf Er-
den der Malistab gegeben, an dem sie alle anderen Kirchen messen kann und muf3 zur Recht-
fertigung oder zur Verdammnis? Bedeutet Vielheit von Kirchen nur Abfall, gibt es hier nur
den unerbittlichen Gegensatz von wahr und falsch? Ist die Einheit der Kirche nur durch das
Bekenntnis gegeben oder wieweit begriindet faktisches gemeinsames Handeln auch Kirchen-
gemeinschaft? Umgekehrt stellt die Kirche Jesu Christi in Deutschland die amerikanischen
Denominationen vor die Frage nach der Einheit der Kirche auf Erden: darf man sich mit der
Vielheit der Kirchen einfach abfinden als einer gegebenen und darum gottgewollten Tatsache?
Kann es aber eine Einheit der Kirche anders geben als in der Einheit des Glaubens und des
Bekenntnisses zu dem Einen Herrn? Ist nicht alle Einheit im Handeln, in der Organisation nur
eine Selbsttduschung, mit der die wirkliche Zerrissenheit im Glauben verdeckt wird? Ist nicht
die Gleichgultigkeit oder Resignation gegentber der Wahrheitsfrage eine Schuld, die zur
Folge hat, daR die Kirche nun doch an organisatorischen, kultischen, politischen Gegensatzen
zerfallt? Woran liegt es, daR gerade dort, wo die Bekenntnisfrage relativiert wird, die Zersplit-
terung am groRten ist? Ist nicht die Einheit der Kirche eben doch zu allererst Ursprung und
erst dann Ziel? Man ruft uns von driiben zu: lhr Gberschétzt das Denken, die Theologie, das
Dogma; es ist nur eine von vielen AuBerungen der Kirche und nicht einmal die wichtigste.
Wir antworten: es geht nicht um das Denken, sondern um die Wahrheit des Wortes Gottes,
[439] auf das wir leben und sterben wollen. Es geht um das Heil. Die Einheit der Kirche liegt
gewild nicht im menschlichen Denken, aber sie liegt auch nicht im menschlichen ,,.Leben und
Werk* (Life and Work!), sondern allein im Leben und Werk Jesu Christi, an dem wir glau-
bend teilbekommen. Einheit im Denken ist der Einheit im Werk nicht tiberlegen, aber Einheit
im Glauben, der Bekenntnis ist, bricht durch beides hindurch und schafft erst die VVorausset-
zung gemeinsamen Denkens und Handelns.

Dieses Gesprach kann hier nicht geflihrt werden. Es kann aber soviel gesagt werden:

Erstens: Die Einheit der Kirche ist sowohl Ursprung wie Ziel, sowohl Erfullung wie Verhei-
Rung, sie gehort in den Glauben wie in die Heiligung. Wo die Einheit der Kirche als Ursprung

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 4 09.01.2023



vergessen wird, da treten menschliche Einigungsorganisationen an die Stelle der Einheit in Je-
sus Christus, da tritt der Zeitgeist, der auf Vereinheitlichung gerichtet ist, an die Stelle des
Heiligen Geistes, der nur in der Wahrheit eint, da verdrdngt menschliches ,,LLeben und Werk*
das Leben und Werk Jesu Christi. Umgekehrt, wo die Einheit der Kirche als Ziel vergessen
wird, dort erstarren die lebendigen Gegensétze, dort wird das Wirken des Heiligen Geistes,
der die Verheiflung der Einheit der Kirche wahr machen will, nicht mehr ernst genommen,
und es tritt an die Stelle der gottlichen Einheit der Kirche ein separatistischer pharisaischer
Anspruch. Wo aber Einheit als Ursprung und Ziel in gleicher Weise ins Auge gefaf3t wird,
dort wachst auf dem Grunde des Lebens und Werkes Jesu Christi, in dem alle Einheit der Kir-
che erfllt ist, das Leben und Werk der Christenheit, das die Einheit der zersplitterten Kirche
sucht und findet.

Zweitens: Der Anspruch, Kirche Jesu Christi zu sein, hat nichts mit pharisdischem Diinkel zu
tun; er ist vielmehr eine Erkenntnis, die demditigt, weil sie in die BuRe treibt. Kirche ist die
Kirche der Stinder und nicht die der Gerechten. Es kann in dem Verzicht auf den kirchlichen
Anspruch mehr Selbstgerechtigkeit liegen als in dem Anspruch selbst. Es kann darin die fal-
sche Demut verborgen sein, die etwas Besseres und Frommeres will [440] als die Kirche, die
Gott aus den Sundern erwéhlt hat. Das denominationelle Selbstverstandnis schitzt nicht vor
geistlichem Hochmut. Umgekehrt muf3 sich das kirchliche Selbstverstandnis immer wieder
zur BufRe und Demut rufen lassen. Es bleibt immerhin eine Tatsache, daf nicht der Begriff der
Denomination, sondern der der Kirche neutestamentliche Legitimitét besitzt.

Drittens: Die Einheit der Kirche als VerheiBung, als Zukunft, als Frucht der Heiligung ist ein
Werk des Heiligen Geistes. Weder durch theologische Diskussion noch durch gemeinsames
Handeln wird diese Einheit erzwungen. Wir wissen aber, dal3 Gott sowohl auf dem Wege ge-
meinsamen Erkennens, wie auf dem Wege gemeinsamen Handelns die Kirchen zueinander
finden laRt, und daB oft erst durch gemeinsames Handeln gemeinsames Erkennen geschenkt
wird, wie durch gemeinsames Erkennen gemeinsames Handeln. Es gibt keine Methoden, zur
Einheit der Kirche zu gelangen, sondern nur den ganzen Gehorsam gegen den Heiligen Geist,
der uns zu gemeinsamem Erkennen, Bekennen, Tun und Leiden fihrt.

Viertens: Die besondere Schwierigkeit der Verstandigung zwischen den Kirchen der Reforma-
tion und den amerikanischen Denominationen besteht darin, daf sie sich nicht ohne weiteres
auf der Ebene der Bekenntnisfrage begegnen kdnnen, eben weil das Bekenntnis nicht das kon-
stitutive Moment der Denomination ist, wahrend umgekehrt, das ékumenisch allein relevante
Moment der Reformationskirchen ihr Bekenntnis ist. Der Kultus, die Liturgie, das Gemeinde-
leben, die Verfassung stehen dort an derselben Stelle, an der flr uns das Bekenntnis steht. Aus
eben diesem Grunde aber ist diese Begegnung so fruchtbar, weil durch sie die ganze kirchli-
che, bzw. die ganze denominationelle Existenz in Frage gestellt wird. Wer die amerikanischen
Denominationen zuerst und allein auf ihr Bekenntnis hin befragt, fragt ebenso unwesentlich
wie derjenige, der die Reformationskirchen zuerst und allein nach ihrer Verfassung, nach ih-
rem Verhéltnis zum Staat fragt. Aus den wesentlichen Fragen nach dem anderen aber folgt
eine ungeahnte Bereicherung fiir die eigene Kirche. Es erschlief3t sich dem einen die ganze
Fulle gottesdienstlicher, liturgischer Gestalt, aktiven Gemeindelebens, reicher Erfahrungen
der Bedeutung der kirchlichen Verfassung; es erschlie8t [441] sich dem anderen die Dring-
lichkeit der Wahrheitsfrage, der Reichtum christlicher Erkenntnis im Bekenntnis der Kirche
und — was die Hauptsache ist — es werden durch diese Begegnung beide in die Demut getrie-
ben, die nicht von der eigenen Gestalt, sondern von Gottes Gnade allein das Heil erwartet. Es
ist fur die amerikanischen Denominationen eine schwere Aufgabe, den Kampf um eine Be-
kenntniskirche recht zu verstehen; und es ist fir die Kirchen der Reformation nicht weniger
schwer, den Weg einer amerikanischen Denomination zu begreifen. Aber gerade weil hier die

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 5 09.01.2023



gemeinsame Ebene fiir eine Begegnung zu fehlen scheint, wird der Blick frei fur die einzige
Ebene, auf der Christen einander begegnen konnen, fir die Heilige Schrift.

I1. Zuflucht der Christen

Die Geschichte der Kirche Jesu Christi in Amerika hat ihre Besonderheit vor der Geschichte
aller anderen Kirchen auf Erden darin, daR Amerika von Anfang an die Zufluchtsstétte der
verfolgten Christen des europdischen Kontinents gewesen ist. Amerika ist seit dem 17. Jahr-
hundert das Asyl fur die Opfer religiGser Intoleranz, fir die, die nun in Freiheit ihrem Gottes-
dienst leben wollten. Zugleich ist Amerika bewult ,,protestantisches Land. Von jeher hat der
Gedanke einer besonderen Vorsehung, die die Entdeckung Amerikas bis zur Entstehung des
Protestantismus aufbewahrt hat, die Amerikaner gefesselt. So ist Amerika das einzige Land,
in dem der Begriff des ,,Protestantismus* kirchengeschichtliche Bedeutung und Wirklichkeit
gewonnen hat; denn nicht das Land der lutherischen oder reformierten Kirche, sondern eben
des ,,Protestantismus® in seiner ganzen denominationellen Breite will Amerika sein. Man wird
sagen durfen, daB die Lutheraner Amerikas vielleicht am allerwenigsten dem Protestantismus
Amerikas entsprechen. Amerika als die Zufluchtsstitte verfolgter ,,Protestanten, das ist die
kirchengeschichtliche Eigenart und das noch heute lebendige kirchengeschichtliche Selbstver-
standnis der amerikanischen Christenheit.

Am Anfang eines grofRen Teils der amerikanischen Denominationen steht die freiwillige oder
erzwungene Flucht und ihre ganze christliche Problematik. Ausharren und Fliehen in Zeiten
der [442] Verfolgung sind seit den Tagen der Apostel durch die ganze Kirchengeschichte hin-
durch zwei christliche Moéglichkeiten gewesen. Ausharren bis zum letzten Widerstand kann
geboten, Fliehen erlaubt, vielleicht auch geboten sein. Die Flucht des Christen in der Verfol-
gung bedeutet an sich noch nicht Abfall und Schande; denn Gott ruft nicht jeden in das Marty-
rium. Nicht fliehen, sondern verleugnen ist Stinde, wobei zu sagen ist, dal es eine Lage geben
kann, in der die Flucht der Verleugnung gleichkommt, wie umgekehrt die Flucht selbst ein
Stlick des Martyriums sein kann. Die protestantischen Fliichtlinge, die in das unbekannte
Amerika fuhren, kamen nicht in ein Paradies, sondern in hérteste Arbeit. Sie nahmen den
Kampf der Kolonisation auf sich, um ihrem Glauben in Freiheit kampflos leben zu kénnen.
Von hier aus fallt ein Licht auf das Schicksal des christlichen Flichtlings. Er hat das Recht fur
sich in Anspruch genommen, dem letzten Leiden zu entgehen, um in Stille und Frieden Gott
dienen zu kdnnen. An der Statte der Zuflucht aber hat die Fortsetzung des Kampfes nun kein
Recht mehr. Hier finden sich Protestanten aller Bekenntnisse zusammen, die den Verzicht auf
den letzten Kampf um das Bekenntnis schon geleistet haben. Im Asyl hat der Streit keinen
Raum mehr. Konfessionelle Schéarfe und Intoleranz muB fur den aufhdren, der sich selbst der
Intoleranz entzogen hat. Der christliche Fluchtling hat mit seinem Recht auf Flucht das Recht
auf Kampf verwirkt. So jedenfalls versteht es der amerikanische Christ. GewiB ist es auch in
Amerika kirchlich nicht immer kampflos zugegangen, es ist auch dort noch zu schweren Ver-
folgungen gekommen, besonders in der Anfangszeit. Aber der tiefe Abscheu, auf den zuletzt
doch immer wieder jede konfessionelle Diskriminierung in der amerikanischen Christenheit
gestol3en ist, wird sich ganz wesentlich aus dem christlichen Fluchtlingsrecht, aus dem
Asylcharakter Amerikas erklaren.

Fur die erste Fliichtlingsgeneration ist der Weg nach Amerika eine Entscheidung des Glau-
bens fur das ganze Leben gewesen. Fir sie ist der Verzicht auf den konfessionellen Kampf da-
rum eine erkampfte christliche Mdéglichkeit. Eine Gefahr entsteht aber hier fiir die kommen-
den Generationen, die in diese [443] kampflose Situation hineingeboren werden, ohne daR fiir
sie die Lebensentscheidung dahinter steht. Sie mussen friiher oder spater ihre Lage millverste-
hen. Was fur die Vater ein mit dem Lebenseinsatz errungenes Recht ihres christlichen Glau-
bens war, wird den S6hnen zu einer allgemeinen christlichen Regel. Der Kampf um das

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 6 09.01.2023



Bekenntnis, um dessentwillen die Vater flohen, ist fiir die S6hne zu einem an sich unchristli-
chen Ding geworden. Die Kampflosigkeit wird fur sie christlicher Normal- und Idealzustand.
Es ist kein errungener, sondern ererbter Friede, in dem die Nachkommen der Flichtlinge auf-
wachsen.

So wird der Begriff der Toleranz fur die amerikanische Christenheit zum Grundbegriff alles
Christlichen. Jede Intoleranz ist an sich unchristlich. Nicht fiir einen konfessionellen Kampf
als solchen, sondern fir die Opfer eines solchen Kampfes bringt man darum Verstandnis und
Teilnahme auf. Das mul} fir die Opfer selbst, denen es nicht zuerst um ihr personliches
Schicksal, sondern um die Wahrheit ihrer Sache geht, unbefriedigend bleiben. Der Verzicht
auf das letzte Austragen der Wahrheitsfrage bleibt fur den christlichen Flichtling sein Leben
lang die hérteste Aufgabe. Christlich tiberzeugend kann fur ihn in Amerika nur der tiefe Ernst
und die unbegrenzte Weite der Teilnahme und des Asylrechtes in dem Land seiner Zuflucht
werden. Sein Verlangen nach Entscheidung fir die Wahrheit gegen ihre Verfalschung bleibt
unerfullt und muR es bleiben. Es ist zuletzt die Treue gegen die eigene Kirchengeschichte, die
in dieser eigenartigen Relativierung der Wahrheitsfrage im Denken und Handeln der amerika-
nischen Christenheit zum Ausdruck kommt.

I11. Die Freiheit

Amerika nennt sich das Land der Freiheit. Es versteht heute darunter das Recht des Individu-
ums auf unabhdngiges Denken, Reden und Handeln. In diesem Rahmen ist die religiose Frei-
heit fur den Amerikaner ein selbstverstandlicher Besitz. Die Predigt der Kirche, ihre Organi-
sation, das Leben der Gemeinden kann sich in voller Unabhéngigkeit und Ungestortheit ent-
falten. Auf den Kanzeln ist das Lob dieser Freiheit allerorts zu héren, verbunden mit der
scharfsten Verurteilung jeder irgendwo [444] geschehenden Beschrankung solcher Freiheit.
Freiheit bedeutet also hier die Mdglichkeit, und zwar die der Kirche von der Welt gebotene
Maoglichkeit der unbehinderten Wirksamkeit.

Wird aber die Freiheit der Kirche wesentlich als diese Moglichkeit verstanden, dann ist ihr
Begriff noch unerkannt. Freiheit der Kirche ist nicht dort, wo sie Mdglichkeiten hat, sondern
allein dort, wo das Evangelium sich wirklich und in eigener Kraft Raum auf Erden schafft,
auch und gerade wenn ihr keine solchen Mdglichkeiten angeboten sind. Die wesentliche Frei-
heit der Kirche ist nicht eine Gabe der Welt an die Kirche, sondern sie ist die Freiheit des
Wortes Gottes selbst, sich Gehor zu verschaffen. Freiheit der Kirche ist nicht die unbegrenzte
Fiille der Méglichkeiten, sondern sie ist nur dort, wo ein ,,Muf}, eine Notwendigkeit gegebe-
nenfalls gegen alle Mdglichkeiten sie erzwingt. Das Lob der Freiheit als der der Kirche von
der Welt gebotenen Mdglichkeit der Existenz kann gerade aus einer mit dieser Welt eingegan-
genen Bindung herkommen, in der die echte Freiheit des Wortes Gottes preisgegeben ist. So
kann es kommen, daf? eine Kirche, die sich ihrer Freiheit als einer von der Welt angebotenen
Maoglichkeit rihmt, der Welt in besonderer Weise verfallt, dal? also gerade eine freie Kirche in
diesem Sinne schneller sékularisiert als eine Kirche, die die Freiheit als Moglichkeit nicht be-
sitzt. Das amerikanische Lob der Freiheit ist eher ein Lob, das der Welt, dem Staat, der Ge-
sellschaft gezollt wird, als eine Aussage tber die Kirche. Solche Freiheit mag ein Zeichen da-
flr sein, daB die Welt in Wahrheit Gott gehort. Ob sie ihm aber in Wirklichkeit gehort, das
eben hangt nicht von jener Freiheit als Mdglichkeit, sondern von der Freiheit als Wirklichkeit,
als Notigung, als faktisches Geschehen ab. Freiheit als institutioneller Besitz ist kein wesentli-
ches Pradikat der Kirche. Sie kann eine der Kirche [445] durch Gottes VVorsehung zugeteilte
gnadige Gabe sein; sie kann aber auch die groRe Versuchung sein, der die Kirche erliegt, in-
dem sie ihre wesentliche Freiheit der institutionellen Freiheit opfert. Ob die Kirchen Amerikas
wesentlich frei sind, das kann nur die faktische Verkiindigung des Wortes Gottes entscheiden.
Nur wo dieses Wort in Gericht, Gebot und Begnadigung des Siinders und Befreiung von allen

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 7 09.01.2023



Menschensatzungen mitten in der geschichtlichen Wirklichkeit konkret gepredigt werden
kann, ist Freiheit der Kirche. Wo aber der Dank fur die institutionelle Freiheit durch ein Opfer
der Freiheit der Verkundigung abgestattet werden muB, dort ist die Kirche in Ketten, auch
wenn sie sich frei glaubt.

IV. Kirche und Staat

Nirgends ist der Grundsatz der Trennung von Kirche und Staat von so allgemeiner, fast dog-
matischer Bedeutung geworden wie in der amerikanischen Christenheit; und wohl nirgends ist
andererseits die Beteiligung der Kirchen an den politischen, sozialen, wirtschaftlichen und
kulturellen VVorgéangen des Offentlichen Lebens so lebendig und bestimmend wie in dem
Lande, in dem es keine Staatskirche gibt. Das scheint ein Widerspruch zu sein, dessen einzige
Erklarung in der Eigenart der amerikanischen Trennung von Kirche und Staat zu finden ist.

Nicht immer waren in Amerika Kirche und Staat getrennt. Im 17. Jahrhundert waren in Neu-
england die Kongregationalisten, in Virginia die Anglikaner, in Maryland die Katholiken
Staatskirche. Doch handelt es sich dabei eher um kirchlich kontrollierte Staatswesen als um
staatlich kontrollierte Kirchen. Erst mit der Begriindung der Bundesregierung nach der ameri-
kanischen Revolution héren allmahlich die staatskirchlichen Privilegien auf, denn die Union
ist grundsétzlich religionslos. Die Religionsfragen werden den einzelnen Staaten tberlassen.
In eben diesen Jahren beginnen die ersten groRRen Uberstaatlichen Zusammenschlisse der De-
nominationen. 1784 bilden die Methodisten die Episcopal-Methodist Church, 1788 die Pres-
byterianer die General Assembly, 1789 schlieRen sich die Anglikaner, freilich bis heute ohne
die Wahl eines Erzbischofs, zusammen. Der politischen [446] Unionsbewegung entsprechen
diese kirchlichen Unionen. Mit dem 19. Jahrhundert ist die véllige Trennung von Kirche und
Staat vollzogen und allgemein anerkannt. Nicht nur die Union, sondern auch die Staaten sind
religionslos. Es gibt keine 6ffentliche Religionsstatistik, es gibt in den staatlichen Schulen kei-
nen Religionsunterricht, es gibt bei der Besetzung der Staatsstellen keine Befragung nach dem
Bekenntnis. Dies alles geschieht urspriinglich im Einvernehmen mit den Denominationen;
denn es wird so das konkurrierende Proselytenmachen an den staatlichen Institutionen, insbe-
sondere an den Schulen, ferngehalten. AuRerdem beherrschte der denominationelle Einflu
noch so vollstdndig das Leben der Christen, da man auf staatliche Hilfe verzichten konnte.
Vor allem aber kam in der Religionslosigkeit des Staates ein Tatbestand zum Ausdruck, der
fiir die amerikanische Christenheit von fundamentaler Bedeutung war, dal? namlich der Staat
seine Grenzen hat an den Kirchen. Die Religionslosigkeit des Staates war von hier aus angese-
hen nicht ein Triumph sakularer Gewalten tber das Christentum, sondern genau umgekehrt
der Sieg der Kirche uber jeden grenzenlosen Anspruch des Staates.

Hier liegt der Schlussel zum Verstandnis der urspriinglichen Bedeutung der amerikanischen
Trennung von Kirche und Staat, wie auch der amerikanischen Verfassung. Obwonhl fast
gleichzeitig und nicht ohne politischen Zusammenhang, unterscheidet sich die amerikanische
Revolution von der franzosischen aufs tiefste. Nicht die Humanitét oder die Menschenwiirde,
sondern das Reich Gottes und die Begrenzung aller irdischen Gewalt begriindet die amerika-
nische Demokratie. Es ist bezeichnend, wenn bedeutende Historiker Amerikas sagen kénnen,
die Bundesverfassung sei von Mannern geschrieben worden, die um die Erbsiinde wul3ten.
Die menschlichen Gewalthaber, aber auch das Volk selbst werden um der Bosheit des
menschlichen Herzens und um der alleinigen Souveranitat Gottes willen in ihre Schranken ge-
wiesen. Mit diesem dem Puritanismus entstammenden Gedanken verbindet sich dann freilich
der andere, vom Spiritualismus herkommende, dal’ das Reich Gottes auf Erden nicht vom
[447] Staat, sondern allein von der Gemeinde Jesu Christi gebaut werden kénne. Damit emp-
fangt die Kirche einen klaren VVorrang vor dem Staat. Die Kirche proklamiert die Prinzipien
der gesellschaftlichen und politischen Ordnung, der Staat leiht nur die technischen Mittel, sie

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 8 09.01.2023



zu verwirklichen. Diese urspriinglich und wesentlich verschiedenen Begriindungen der Demo-
kratie durch den Puritanismus und den Spiritualismus gehen bald fast unmerklich ineinander
uber; und es ist der letztere, der fir das allgemeine Denken der amerikanischen Christenheit
bestimmender wird als der erste. ,,Christians nowadays think in terms of Christian principles
(der Bereich der Kirche) and of technical policies whereby they can be put into practice (der
Bereich des Staates)“ (W. A. Brown).

Der fundamentale Unterschied dieses Verhaltnisses von Staat und Kirche zu den reformatori-
schen liegt auf der Hand. Die amerikanische Trennung von Kirche und Staat beruht nicht auf
der Lehre von den zwei Amtern oder den zwei Reichen, die von Gott geordnet bis ans Ende
der Welt bleiben werden, jeder in seinem eigenen von dem anderen grundsétzlich unterschie-
denen Dienst. Die Wirde des Staates, die in der reformatorischen Lehre so stark wie nirgends
sonst herausgearbeitet wird, verblal3t fiir das amerikanische Denken. Das Gegeniiber von Staat
und Kirche wird zu einem Subordinationsverhaltnis, wobei der Staat nur die Exekutive der
Kirche wird. Staat ist wesentlich technische Organisation und Verwaltungsapparat. Aber die
Wiirde des gottlichen Schwertamtes ,,den Bosen zur Rache, den Guten zum Lohne* scheint
verloren. Es ist die schwérmerische Lehre vom Staat, dessen Bestimmung es ist, schon auf
dieser Erde in die Kirche aufzugehen, die das amerikanische Denken regiert, die aber zugleich
der amerikanischen Demokratie eine feste christliche [448] Begrindung liefert. Man wird sich
Gedanken daruiber machen mussen, warum es auf dem européischen Kontinent niemals gelun-
gen ist, eine Demokratie christlich zu fundamentieren, daf? vielmehr Demokratie und Chris-
tentum auf unserem Kontinent immer in irgendeinem Gegensatz zueinander gesehen werden,
wéhrend in Amerika die Demokratie als die schlechthin christliche Staatsform verherrlicht
werden kann. Man wird zur Beantwortung dieser Frage daran erinnern missen, daf3 es die
Verfolgung und Austreibung der Spiritualisten gewesen ist, durch die der européische Konti-
nent diese Mdglichkeit flr sich ausgeschieden hat. Das Land aber, das den Schwarmern Gast-
recht gewéhrte, ist bis in das politische Denken hinein von ihnen fruchtbar bestimmt worden.

Es liegt an der Eigenart des Verhaltnisses von Kirche und Staat in Amerika, dal? trotz der
grundsatzlichen Trennung beider Institutionen der Konfliktstoff nicht aus dem Wege gerdumt
ist. Die Kirche beansprucht fiir sich das Recht, in samtlichen Dingen des 6ffentlichen Lebens
das Wort zu ergreifen und zu handeln, da ja nur so das Reich Gottes gebaut werden kann. Da-
bei wird die Unterschiedenheit der Amter grundsatzlich nicht anerkannt. Das staatliche wie
das gesamte 6ffentliche Leben gehdren unterschiedslos unter das Urteil der Kirche; und es
kann keine bedeutungsvolle Entscheidung in der Offentlichkeit geben, in der nicht die Kirche
ihre Stimme zu erheben und Parolen auszugeben hétte. So sind von den amerikanischen Kan-
zeln meistens thematische Auseinandersetzungen mit bestimmten 6ffentlichen Ereignissen o-
der Zustédnden zu horen. Ein Blick in den Kirchenzettel New Yorks genligt, um sich davon zu
Uberzeugen. Es ware aber ein Fehlurteil, wollte man diesen Predigttypus nur als Sékularisati-
onserscheinung werten. Zwar ist er das auch, aber dahinter steht der alte spiritualistische An-
spruch, in Offentlichkeit und Sichtbarkeit das Reich Gottes zu bauen. Die europaisch—konti-
nentale kirchliche S&kularisierung entsprang aus der — milideuteten — reformatorischen Unter-
scheidung der zwei Reiche; die amerikanische Sakularisierung entspringt gerade aus der [449]
mangelnden Unterscheidung der Reiche und Amter des Staates und der Kirche, aus dem
schwarmerischen Anspruch der Kirche auf universale Weltgestaltung. Das ist ein bedeutsamer
Unterschied. Wahrend fiir die reformatorischen Kirchen die Lehre von den zwei Reichen einer
neuen Prifung und Korrektur bedarf, missen die amerikanischen Denominationen heute die
Notwendigkeit dieser Unterscheidung lernen, wenn sie von der volligen Sakularisierung ge-
rettet werden sollen.

Die Lehre, die wir aus der Kenntnis des amerikanischen Kirchentums gewinnen kdnnen, ist
diese: eine staatsfreie Kirche ist vor der Sékularisierung nicht geschiitzter als eine Staats-

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 9 09.01.2023



kirche. Die Welt droht ebenso von der Bindung wie von der Freiheit her in die Kirche einzu-
brechen. Es gibt keine Gestalt der Kirche, die als solche grundsatzlich vor der Sakularisierung
bewahrt.

Folgende Aufzdhlung von Entscheidungen im Gebiete des 6ffentlichen und politischen Le-
bens, die ein Rechenschaftsbericht des General Council der Presbyterianer ausweist, ist be-
zeichnend fur die Lage der Dinge in Amerika; und es ist zugleich zu beachten, daf es sich hier
nicht um eine spiritualistische Denomination, sondern um die in ihrer Lehre von Staat und
Kirche reformierten Presbyterianer handelt: Ausgangspunkt des Berichtes ist die Bestreitung
des staatlichen Rechtes, die religiose Freiheit zu beschranken. Der Vertrag der Regierung mit
Uruguay in dieser Angelegenheit wird gutgeheiRen. Es wurden ferner Schritte getan fur die
Kolonisierung amerikanischer Neger in Afrika, ein neues Ehe- und Scheidungsgesetz wird ge-
fordert, ebenso Impfgesetze und Frauenwahlrecht. Es wird Stellung genommen gegen Gliicks-
spiele, Lotterien und Pferderennen, gegen die Lynchjustiz. Die Regierung wird gebeten, Libe-
ria als unabhéngige Republik anzuerkennen; bessere Rassenbeziehungen, Alterspensionen und
Arbeitslosenunterstitzung, Vereinfachung des Gerichtsverfahrens in Zivilsachen werden ge-
fordert. Weitere allgemein in Kirchenkonferenzen verhandelte Punkte sind der Weltgerichts-
hof, Abrustung, Naturalisationsgesetze etc. Dem entspricht [450] eine kongregationalistische
AuBerung: ,,we have stood resolutely for the separation of state and church but with equal in-
sistence have we stood for the continuous impact of the church upon the state (zitiert bei W.
A. Brown). Brown fafit die Stellung der amerikanischen Denominationen zum Staat in drei
Punkten zusammen: 1. alle erkldren die Trennung von Staat und Kirche als VVoraussetzung; 2.
alle erkennen die Obrigkeit als von Gott gesetzt an; 3. alle nehmen fur sich das selbstverstand-
liche Recht in Anspruch, in sozialen, politischen, 6konomischen Fragen mitzusprechen, sofern
darin allgemeine ethische Fragen mitenthalten sind.

Zwei Fragen von besonderer Bedeutung bilden zur Zeit starken Konfliktstoff zwischen Staat
und Kirche in Amerika. Erstens die Schulfrage, zweitens die Friedensfrage.

Die Schulfrage: Die religionslose staatliche Schule bereitet den Denominationen heute ernste
Sorge. Was einst von der Kirche gebilligte Begrenzung der staatlichen Gewalt (limitation of
power) war, beginnt nun zu einem Instrument gegen die Denominationen zu werden. Je mehr
sich die erzieherischen Aufgaben der Schule heute erweitern, desto mehr sehen sich die Deno-
minationen vor die Notwendigkeit gestellt, ihr Wort dazu zu sagen. Es ist heute mdglich, daf3
auf einer staatlichen Schule bewul3t gegen die Kirche gesprochen wird, wéhrend es unmdéglich
ist, dort im Namen der Kirche zu sprechen. So geht jetzt wieder eine starke Stromung gegen
die Religionslosigkeit der Schulen durch die amerikanische Christenheit. Es sind bezeichnen-
derweise allein die Lutheraner unter den Protestanten, die von Anfang an gegen die religions-
lose Schule gestanden und eigene konfessionelle Schulen unterhalten haben. Das ist um so be-
merkenswerter, als gerade die amerikanischen Lutheraner es sind, die sich niemals die spiritu-
alistische Auffassung des Verhéltnisses von Staat und Kirche zu eigen gemacht und sich wie
keine andere der groRen Denominationen von jedem Eingriff [451] in staatliches Gebiet ent-
halten haben. Sie allein sind es, welche die Schule der Kirche vorbehalten haben und noch
heute ihre eigenen Schulen, wenn auch mit doppelten Schulgeldern, unterhalten.

Die Friedensfrage betrifft in Amerika besonders das Problem des Waffendienstes der Chris-
ten und Geistlichen verschiedener Denominationen. Unter drei Bedingungen kann heute in
den Vereinigten Staaten Befreiung vom Waffendienst eintreten: erstens bei Mitgliedschaft in
einer Kirche, die den Kriegsdienst aus Griinden der christlichen Uberzeugung ablehnt (Quéker
u. a.); zweitens bei Mitgliedschaft in einer Kirche, die dem ,,conscientious objector (Kriegs-
dienstverweigerer aus Gewissensgrunden) gleiches Recht einrdumt (d. h. Protestant Episcopal
seit 1936, Methodist Episcopal seit 1932, Northern Baptist seit 1934, Unitarier seit 1936);

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 10 09.01.2023



drittens bei Berufung auf die personliche Gewissensiiberzeugung. Die Entscheidung hangt im
Einzelfall davon ab, ob das persdnliche Verhor klar ergibt, dal wirklich allein religiése oder
gewissensmaliige Motive fiir die Verweigerung bestimmend sind. Der Kampf um diese Frage
ist in den letzten 10 Jahren besonders heftig gefiihrt worden.

Eine Frage geringerer Bedeutung bezieht sich auf das Aufstellen der amerikanischen Flagge
in den Kirchen, das besonders wéhrend der Kriegsjahre tblich wurde und uns heute weithin
begegnet. Rundfragen haben ergeben, dall es der Wunsch der Laien mehr als der der Pastoren
ist, dal} dieser Brauch beibehalten wird. Immerhin tberrascht er in dem Lande der Trennung
von Kirche und Staat.

Die stérkste Einwirkung der Kirche auf den Staat vollzieht sich nun in Amerika nicht durch
die Gemeinde und die Kanzel, sondern durch die bedeutende Macht der freien christlichen,
nicht denominationell gebundenen Vereine. Das Bild der amerikanischen Christenheit wird
nicht erfal3t ohne dieses entscheidende Bindeglied zwischen Gemeinde und 6¢ffentlichem Le-
ben. Es handelt sich dabei um private Vereinigungen, die von einzelnen Christen ins Leben
gerufen [worden] sind mit irgendeiner bestimmten Zielsetzung innerhalb der Arbeit fur das
Reich Gottes in Amerika. GroRe finanzielle Opfer werden flr diese Einrichtungen gebracht,
mit denen die entsprechenden européischen Vereinigungen in ihrem Ausmal? und ihrem Ein-
flul gar nicht verglichen werden [452] kdnnen. Da sind Vereine fur Evangelisation, fur sozi-
ale Zwecke, der Y. M. C. A. (Christlicher Verein junger Manner) und der Y. W. C. A. (Christ-
licher Verein junger Madchen), Vereine fur MaRigkeit und Abstinenz, fir Sonntagsheiligung,
fur Geféangnisreform, fir den Kampf gegen das Laster, fur Arbeitslosenhilfe, fur VVerbesserung
der Rassenbeziehungen, insbesondere fir die Forderung der Lebensbedingungen der Neger,
ferner eine uberwaltigende Anzahl von Friedensbewegungen u. a. mehr. Es ist im wesentli-
chen der zahen Arbeit der hauptsachlich von Methodisten getragenen Women's Christian
Temperance Union und der Anti—-Saloon-League, die von allen Denominationen auf3er den
Lutheranern und Episkopalen unterstutzt wird, gelungen, die Prohibitionsgesetzgebung im 18.
Amendment durchzusetzen. In diesem Zusammenhang hat die Christenheit Amerikas jedoch
eine eigenartige und vielleicht hochst folgenschwere Erfahrung gemacht. Sie hat erkennen
mussen, daR die Ubertragung christlicher Prinzipien auf das staatliche Leben zu einem kata-
strophalen Zusammenbruch geflihrt hat. Das Prohibitionsgesetz ist es gewesen, das dem Ver-
brechertum in den gro3en Stiddten einen nie dagewesenen Auftrieb gegeben hat. Ein ,,christli-
ches“ Gesetz hat dem Staat zum Verderben gereicht und mufite — mit dem Einverstdndnis der
Kirchen — zuriickgenommen werden. Die Tatsache hat den amerikanischen Christen zu den-
ken gegeben, wie sie auch uns zu denken geben muR.

V. Die Negerkirche

Die Rassenfrage ist fiir die amerikanische Christenheit seit den Anfangen ein echtes Problem.
Heute ist etwa jeder zehnte Amerikaner [453] ein Neger. Die Abwendung der jungen aufstre-
benden Negergeneration von dem Glauben der Alteren, der ihr in seiner stark eschatologi-
schen Ausrichtung als ein Hindernis fur den Fortschritt ihrer Rasse und ihrer Rechte erscheint,
ist eines der bedrohlichen Zeichen einer Schuld der Kirche in vergangenen Jahrhunderten und
ein schweres Zukunftsproblem. Wenn es dahin gekommen ist, daf3 der ,,schwarze Christus*
(black Christ) heute von einem jungen Negerdichter gegen den ,,weilen Christus ins Feld ge-
fuhrt werden muf3, dann zeigt das eine tiefe Zerstorung in der Kirche Jesu Christi an. Es darf
nicht tbersehen werden, dal viele weiRRe Christen durch einfluRreiche Organisationen ihr
maoglichstes fir ein besseres Verhaltnis der Rassen zueinander tun und dal einsichtige Neger
die grolien Schwierigkeiten anerkennen. Dennoch ist das Bild einer rassisch zerrissenen Kir-
che heute noch allgemein in den Vereinigten Staaten. Schwarze und Weilie treten getrennt un-
ter das Wort und zum Sakrament. Sie haben keinen gemeinsamen Gottesdienst. Geschichtlich

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 11 09.01.2023



liegt dem folgende Entwicklung zugrunde: bei der Ankunft der ersten gréfieren Transporte
von Negern in Amerika, die man sich als Sklaven aus Afrika geraubt hatte, bestand unter den
weilRen Sklavenhaltern eine allgemeine Ablehnung des Gedankens einer Christianisierung der
Neger. Man begrundete die Sklaverei mit dem Heidentum der Neger. Die Taufe aber wirde
die Zulassigkeit der Sklaverei in Frage stellen und den Negern unerwiinschte Vorteile und
Rechte bringen. Erst auf einen fatalen Beruhigungsbrief des Bischofs von Lo [n] don hin, in
dem dieser den weil3en Herren versichert, daf sich durch die Taufe nicht das Geringste in den
auflleren Bedingungen der Neger zu andern brauche, daf die Taufe eine Befreiung von Siinde
und bodser Lust, aber durchaus nicht von der Sklaverei und irgendwelchen duf3eren Fesseln be-
deute, fanden sich die Sklavenhalter bereit, dem Evangelium unter den Negern Eingang zu ge-
wahren. SchlieBlich war ja auch damit wieder der Vorteil verbunden, die Sklaven besser unter
Aufsicht zu haben, als wenn man sie weiterhin ihren eigenen heidnischen [454] Kulten ber-
lie3. So kam es, dal? die Neger Christen wurden und zu den Gottesdiensten der Weil3en auf
der Galerie und zu Abendmahlsfeiern als letzte Gaste zugelassen wurden. Irgend eine weitere
Beteiligung am Gemeindeleben war ausgeschlossen; die Amter der Gemeinde und die Ordina-
tion blieb den WeilRen vorbehalten. Unter diesen Umstédnden wurde der gemeinsame Gottes-
dienst fur die Neger immer mehr zu einer Farce; und nach dem vélligen Fehlschlagen aller
Versuche, in der Gemeinde Jesu Christi als gleichwertige Glieder anerkannt zu werden, setzte
von den Negern aus ein Bestreben ein, sich in eigenen Negergemeinden zu organisieren. Es
war ein erzwungen freiwilliger Entschluf, der die Neger hierzu fuhrte. Eine Anzahl von Zwi-
schenfallen hat besonders in der Zeit des Blrgerkrieges, der die Aufhebung der Sklaverei
brachte, die selbstdndige Organisation der Negerkirchen entstehen lassen. Seitdem sind die
groRen Denominationen gespalten, ein bezeichnendes Beispiel fur eine Denominationsbildung
in den Vereinigten Staaten. Der stérkste Beitrag der Neger fur die amerikanische Christenheit
liegt in den geistlichen Negerliedern (,,Negro spirituals®), in denen Not und Befreiung des
Volkes Israel (,,Go down, Moses...*), Elend und Trost des menschlichen Herzens (,,Nobody
knows the trouble I have seen ...“), die Liebe zum Erloser und Sehnsucht nach dem Himmel-
reich (,,Swing low, sweet chariot...”) zum ergreifenden Ausdruck kommen. Jeder weille Ame-
rikaner kennt, singt und liebt diese Lieder. Es ist schwer begreiflich, daf} grolie Negersénger
vor Uberfillten Konzertsélen der Weilen diese Lieder singen und beispiellosen Beifall finden
konnen, und daR gleichzeitig denselben Mannern und Frauen durch soziale Diskriminierung
der Zugang zu der Gemeinschaft der Weil3en verschlossen bleibt. Man wird auflerdem sagen
durfen, daR nirgends die Erweckungspredigt noch so lebendig und verbreitet ist wie bei den
Negern, dal3 hier wirklich das Evangelium von Jesus Christus, dem Heiland der Siinder, ge-
predigt und mit grolRer Empféanglichkeit und splrbarer Bewegung aufgenommen wird. Das
Negerproblem ist eine der entscheidenden Zukunftsaufgaben der weil3en Kirchen. [455]

V1. Die Theologie

Es wird nach dem Gesagten nicht mehr verwunderlich sein, daR von der Theologie hier an
letzter Stelle gesprochen wird. Es soll damit nicht gesagt sein, dal3 die amerikanische Theolo-
gie an sich unbedeutend sei. Es gibt aber dem Tatbestand Ausdruck, dal die Denominationen
Amerikas nicht in erster Linie aus ihrer Theologie, sondern aus ihrem Gottesdienst, ihrer prak-
tischen Gemeindearbeit und ihrer 6ffentlichen Wirksamkeit zu verstehen sind. Das gilt in &hn-
licher Weise von fast allen angelsachsischen Kirchen und bedeutet flr uns eine grof3e Schwie-
rigkeit. Keiner wird diesen Kirchen gerecht, solange er sie nach ihrer Theologie beurteilt. Die
gottesdienstliche, amtliche und gemeindliche Ordnung und Tradition hat hier ein solches
Schwergewicht, daf? auch eine schlechte Theologie nicht allzu viel Schaden tun kann. Es ist
aber nicht nur der — geistesgeschichtlich gesehen — konservative Hintergrund, der diesen ei-
gentlimlichen Sachverhalt erklart, sondern es offenbart sich an dieser Stelle ein fast unabseh-
bar tiefer Gegensatz zwischen den Kirchen der Reformation und dem ,,Protestantismus‘ ohne
Reformation. Davon wollen wir am Schlul3 sprechen.

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 12 09.01.2023



Die Zeitschrift ,,Christian Century* hat mit Beginn dieses Jahres eine Folge von Aufsétzen er-
scheinen lassen iiber das Thema: ,,How my mind has changed in the last decade®. Kirchen-
méanner und Lehrer der Theologie sind aufgefordert, in Kirze einen autobiographischen, theo-
logischen Rechenschaftsbericht Gber ihre Entwicklung in den letzten zehn Jahren vor der
christlichen Offentlichkeit abzugeben. Gemeinsam ist allen diesen Aufsatzen — mit Ausnahme
der fundamentalistischen, die bewul3t erkléaren, daf3 sich fur ihr Denken nichts Wesentliches
habe andern konnen, da es dieselbe Lehre sei, die sie damals und heute vertreten — das Zuge-
standnis einer entscheidenden Wendung im theologischen Denken der letzten 10 Jahre. Ge-
meinsam ist auch die Richtung, in der diese Veranderung gesehen [456] wird: es ist eine
Ruckkehr vom Séakularismus in seinen verschiedenen Gestalten als Modernismus, Humanita-
rismus, Naturalismus zu den grof3en Tatsachen der Offenbarung. Wo noch vor 10 Jahren das
Interesse vorwiegend dem ,,social gospel* galt, ist heute ein ausgesprochen dogmatisches In-
teresse aufgewacht, so besonders spurbar etwa an der bedeutendsten theologischen Ausbil-
dungsstétte des Landes, dem Union Theological Seminary in New York. Die deutsche Theo-
logie, soweit sie ins Englische Ubersetzt ist — also hauptséchlich die Werke Barths, Brunners,
Heims und ziemlich unterschiedslos daneben Tillichs —, hat starke Eindrticke hinterlassen.
Kierkegaard beginnt durch neue Ubersetzungen in weiteren Kreisen bekannt zu werden. Da-
neben steht mit fast noch starkerer Wirkung die neue englische Theologie mit ihrem betonten
Eintreten fir die Notwendigkeit einer natiirlichen Theologie. Gemeinsam ist die Begrundung,
die fur diese Veranderung angegeben wird, ndmlich der Zusammenbruch der alten Gesell-
schaftsordnung in Amerika und anderen L&ndern und die daraus entstehende Kritik an dem
liberalen, optimistischen Fortschrittsglauben, der die Theologie bisher beherrscht hat. Ge-
meinsam wird unter diesem Eindruck stéarker als bisher von der Siinde und dem Gericht Got-
tes gesprochen, das in der gegenwartigen Weltkrise deutlich werde. Gemeinsam ist aber
schlieRlich auch die bewulte Ablehnung der Kritik Barths an der naturlichen Theologie. — In-
nerhalb dieser Grenzen finden sich nun alle Schattierungen des theologischen Denkens, wie
sie die Verbindung einer neugesuchten christlichen Offenbarungstheologie mit der Tradition
des amerikanischen Denkens hervorbringen kann.

Besonders lesenswert sind die Aufsétze von folgenden Autoren: W. L. Sperry (Professor der
Praktischen Theologie in Harvard), dessen Ausfiihrungen sich in folgenden Worten zusam-
menfassen lassen: American life has been until most recently, optimistic, once—born. our
once—born America is changing [457] before our eyes; H. N. Wieman (Professor fir Religi-
ons—Philosophie in Chicago), Vertreter eines ,,theistischen Naturalismus®, dessen Definition
der Sunde eine eigenartige Mischung reformatorischer Erkenntnis und von James und Whi-
tehead bestimmter naturalistischer Anthropologie ist: ,,therefore, he, who makes ideas sup-
reme over his life, no matter how lofty and no matter how perfectly he may live up to them, is
sinning®; ebenso bemerkenswert folgender Satz {iber die Gnade: ,,the grace of God is the good
which God puts into each concrete situation over and above all that man can do or plan or
[even] imagine*; demgegeniiber ein volliges Absinken in den Ausfithrungen iiber den living
Christ (lebendigen Christus) als ,,working of a process of history which used that human per-
sonality* (of Jesus), oder als ,,the growth of a community* (das Wachsen einer Gemeinschaft),
die durch alle nattirlichen Gemeinschaften hindurchbricht; ebenso schwach die Definition der
Kirche als ,,a new way of living* (eine neue Art zu leben). Andererseits wieder beachtlich
eine Aussage iiber die otherness of God (Andersartigkeit Gottes): ,,God alone is concrete in
his working. man must work abstractly*; und von hier aus eine besondere Wiirdigung des
Apostels Paulus. Das Versagen an der Christologie ist bezeichnend fir die gesamte gegenwar-
tige amerikanische Theologie (abgesehen vom Fundamentalismus). Reinhold Niebuhr (Pro-
fessor [458] am Union Theological Seminary), einer der bedeutendsten und schépferischsten
heutigen Theologen Amerikas, dessen Hauptwerke man kennen muf3, um die theologische
Lage zu tibersehen (,,Moral man and immoral society*, ,,Interpretation of Christian Ethics®,
,Beyond tragedy*), der schirfste Kritiker des heutigen amerikanischen Protestantismus und

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 13 09.01.2023



der gegenwartigen Gesellschaftsordnung, macht seit Jahren durch seine starke Betonung des
Kreuzes als Mitte und Ende der Geschichte, verbunden mit einer stark aktiv politischen Theo-
logie, einen tiefen Eindruck. Er sieht den rechten Weg zwischen der Neuorthodoxie, fur die
Jesus Christus zum Grund der Verzweiflung fir den Menschen wird, und einem echten Libe-
ralismus, fur den Christus der Herr, die Norm, das Ideal und die Offenbarung unseres wesent-
lichen Seins ist. Beides ist gleich notwendig. Es fehlt aber auch hier noch eine Lehre von der
Person und dem Versohnungswerk Jesu Christi. W. M. Horton (Professor am Oberlin Col-
lege) will Augustin, Calvin, Barth, Wieman und das ,,social gospel* miteinander verbinden. E.
S. Ames (ehemaliger Professor und Pastor in Chicago) weigert sich als einziger Liberaler, ir-
gendeine Verénderung seines Denkens durch die letzte Entwicklung anzuerkennen und uber-
schreibt seinen Aufsatz trotzig: ,,Confirmed Liberalism*. Die neue Theologie sei und bleibe
ein Atavismus, weil sie unwissenschaftlich sei. ,,God is life as you love it“ (!). ,,Worship as
praise and adulation does not fit with my idea of either God or man. It tends to separate them,
to exalt one too much and to debase the other too much®. Es ist kaum begreiflich, wie man mit
dieser Lehre seit Jahrzehnten Pastor einer Gemeinde sein kann! Andererseits ist hier nur mit
freimatiger Offenheit ausgesprochen, was andere in vergangenen Jahren und heute dachten
und denken. [459]

Mit wenigen Ausnahmen bildet die heutige amerikanische Theologie ein ziemlich einheitli-
ches Bild, jedenfalls flr einen Beobachter, der aus einer Reformationskirche kommt. Und da-
mit kommen wir zum letzten.

Gott hat der amerikanischen Christenheit keine Reformation geschenkt. Er hat ihr starke Er-
weckungsprediger, Kirchenménner und Theologen gegeben, aber keine Reformation der Kir-
che Jesu Christi aus Gottes Wort. Was an Reformationskirchen nach Amerika gekommen ist,
steht entweder in bewulter Abgeschlossenheit und Ferne von dem allgemeinen kirchlichen
Leben oder es ist dem Protestantismus ohne Reformation zum Opfer gefallen. Es gibt Ameri-
kaner, die mit Bewultsein und Stolz aussprechen, dal3 sie auf vor- und nebenreformatorischen
Griinden aufbauen und darin ihr eigentliches Wesen sehen. Zwar kann nicht geleugnet wer-
den, dal? die Gefahren, die damit der amerikanischen Christenheit heute drohen, von einigen
fiihrenden Theologen klar gesehen werden. Reinhold und Richard Niebuhr, Pauck, Miller und
manche andere unter den Jingeren sprechen weithin reformatorisch. Aber das sind Aushah-
men. Die amerikanische Theologie und Kirche als ganze haben niemals zu verstehen ver-
mocht, was ,,Kritik* durch Gottes Wort bedeutet in ihrem ganzen Umfang. Dal3 Gottes ,,Kri-
tik* auch die Religion, auch die Christlichkeit der Kirchen, auch die Heiligung der Christen
trifft, da Gott seine Kirche jenseits von Religion und Ethik begriindet hat, das bleibt zuletzt
unverstanden. Ein Zeichen dafir ist das allgemeine Festhalten an der natlrlichen Theologie.
Christentum ist in der amerikanischen Theologie noch wesentlich Religion und Ethik. Darum
aber muf’ Person und Werk Jesu Christi fur die Theologie in den Hintergrund treten und
schlie3lich unverstanden bleiben, weil hier nicht der einzige Grund des radikalen Gerichts und
der radikalen Begnadigung [460] erkannt wird. Die entscheidende Aufgabe ist heute das Ge-
sprach zwischen dem Protestantismus ohne Reformation und den Kirchen der Reformation.

Quelle: Dietrich Bonhoeffer Werke, Bd. 15, S. 431-460.

Bonhoeffer - Protestantismus ohne Reformation (DBW 15) 14 09.01.2023



