
Barth - Die christliche Verkündigung im heutigen Europa (Neue Schweizer Rundschau)

 1 27.01.2023 

Die christliche Verkündigung im heutigen Europa1 

Von Karl Barth 

Europa ist der Lebensbereich, in welchem wir alle, Deutsche und Schweizer, Franzosen und 

Engländer, Schweden und Italiener, beieinander sind und zusammengehören als eine durch 

eine lange, inhaltsreiche Geschichte verbundene Gemeinschaft und Familie. In der heutigen 

Situation scheinen viele Zeichen darauf hinzuweisen, daß Europa seine einstige politische und 

kulturelle und glaubensmäßige Zentralstellung in der Welt verloren hat. Das braucht nicht das 

Ende der Welt zu sein; wohl aber scheint das Ende der Welt da zu sein welche von unserem 

Europa her regiert und bestimmt war, das Ende der Glanzzeit des europäischen Menschen. 

Europa war einmal das Römische Reich — das Heilige Römische Reich Deutscher Nation, 

wie dann sein wichtigster Teil lange Zeit geheißen hat — begründet durch die Antike und das 

Christentum, eine große, lebenskräftige, leuchtende Einheit der Politik, der Kultur und des 

Glaubens. Seine Form begann freilich schon früh zu zerfallen; aber noch im Besitz dieses Er-

bes bekam Europa Weltbedeutung, durfte der europäische Mensch jahrhundertelang in der 

Vorstellung leben (die doch die Kraft einer Realität hatte!), daß Macht und Recht, Wissen-

schaft und Bildung, Religion und Sitte notwendig das seien, was wir in Europa so nennen, die 

großen Geister der Menschheit natürlich die, die wir für solche halten und als solche verehren, 

Geist und Gestalt das, was wir darunter verstehen. 

Diese Vorstellung scheint heute ihre Kraft verloren zu haben. Sie begann sie wohl heimlich 

schon lange zu verlieren. Aber in unseren Tagen — nach dem, was in den zwei großen Welt-

kriegen, welche beide in der Mitte Europas ihren Ausgang nahmen, um dann auch wieder zu 

diesem ihrem Ursprung zurückzukehren —, in diesen unseren Tagen hat, so scheint es, Eu-

ropa auf gehört zu sein, was es einst gewesen ist. Der große deutsche Irrtum und der ihm fol-

gende furchtbare deutsche Ruin scheinen auch den Anspruch des ganzen alten Europa wider-

legt zu haben; es scheinen der Glanz und das Dominieren dieses unseres ganzen Lebensbe-

reichs über alle anderen dahin zu sein. Ein anderer, ein nicht europäischer, ein vom europäi-

schen entweder schon in seinem Ursprung verschiedener oder längst von ihm emanzipierter 

Geist und Lebenswille scheint nun in der Welt bestimmend zu werden, und Europa und der 

europäische Mensch scheinen nun umgekehrt unter seinen Einfluß und seine Macht gekom-

men zu sein. «Europa braucht Ruhe» hat man einst gesungen, und das scheint heute zu bedeu-

ten: es braucht Ruhe, um sich in der Stellung und Rolle einer abgesetzten und mehr oder we-

niger zur Magd oder gar zur Bettlerin gewordenen Königin zurechtzufinden. Diese Tatsache 

ist wohl die große geheime Wunde, die alle anderen Nöte, an denen wir heute leiden, so 

schmerzhaft macht. 

Was ist geschehen in diesen unseren Tagen, um diese große Veränderung herbeizuführen? 

Man kann es mit ganz kurzen Worten sagen: Es geschah auf dem Höhepunkt der europäischen 

Entwicklung, es geschah hier in der Mitte, hier im Herzen Europas, daß eine Revolution son-

dergleichen sich erhob — die Revolution des Nihilismus hat man sie genannt; aber sie war 

doch auch die Revolution der Barbarei, sie war doch auch einfach die Revolution der Mittel-

mäßigkeit, sie war in ihrem, christlich betrachtet, bedenklichsten Aspekt unter dem Namen 

des Antisemitismus die Revolution gegen Israel und damit gegen das Geheimnis der Fleisch-

werdung des göttlichen Wortes. Sie war jedenfalls die Schilderhebung, der Aufruhr gegen al-

les, was in Europa bis dahin Recht und Ordnung und Glaube geheißen, gegen alles das, was 

                                       
1 Das Folgende ist die Wiedergabe eines Vortrages, den ich im vergangenen Sommer in Düsseldorf, Köln, Bonn 

und einigen andern deutschen Städten gehalten habe. 



Barth - Die christliche Verkündigung im heutigen Europa (Neue Schweizer Rundschau)

 2 27.01.2023 

die europäische Lebensgemeinschaft in der Welt groß und führend gemacht hatte. 

Es hat nicht gefehlt an Widerstand gegen dieses Unternehmen. Er war in ganz Europa, er war 

auch in Deutschland selber auf dem Plan, und wir haben Anlaß, ehrfurchtsvoll und dankbar an 

die noch lebenden und an die dahingegangenen Kämpfer und Opfer dieses Widerstandes zu 

denken, auch und vor allem an alle die Namenlosen, die bewußt oder unbewußt für die Sache 

des alten Europa gelitten haben und gestorben sind: in den Konzentrationslagern Deutsch-

lands und in den Widerstandsbewegungen draußen in Frankreich, in Holland, in Norwegen 

und anderwärts. Wir denken mit Respekt daran, wie England im Jahre 1940 die Stunde seiner 

fast tödlichen Gefahr durchgestanden hat, und ich denke in aller Bescheidenheit äuch gerne 

daran, wie wir Schweizer in diesen Jahren im Bewußtsein einer nötigen und insofern guten 

Sache unsere Grenzen gehütet haben. Es war richtig und es war notwendig, daß dieser Wider-

stand gegen jene Revolution auf den Plan trat. Es war vielleicht das letzte Aufgebot des alten 

und echten Europa, das da stattgefunden hat. 

Aber es gibt in der Geschichte unwiderrufliche Dinge: Geschehnisse, die nicht wieder gutzu-

machen sind. Vielleicht gehört zu diesen unwiderruflichen und nichtwiedergutzumachenden 

Dingen dies, daß es hier, in der Mitte, im Herzen Europas, hier im Lande Meister Eckharts 

und Luthers, Kants, Goethes und Beethovens, nun einmal geschehen ist, daß Millionen von 

Händen sich zum Gruß erhoben haben vor einem Manne, der nun doch nichts anderes als die 

verkörperte Verneinung allen Rechtes, allen Glaubens und aller Kultur gewesen ist. Ich will 

von alledem nicht reden, was dem — leider freiwilligen, leider von Herzen kommenden, lei-

der begeisterten — Grüßen dieses Mannes dann gefolgt ist. Der europäische Widerstand war 

vielleicht zu spät gekommen, und er war vielleicht doch zu schwach, um noch wirklich etwas 

zu bedeuten. Der große Irrtum brach auf und durfte sich ausrasen. Wir vergessen nicht, daß an 

der Olympiade 1936 alle Nationen ihre Fahnen um die Fahne des Hakenkreuzes versammelt 

haben. Wir vergessen nicht, daß 1938, in den Tagen von München, als das Übel zum ersten-

mal über die Grenzen Deutschlands hinauszugreifen begann, auch die Glocken der christli-

chen Kirchen in ganz Europa geläutet haben, als ob dort nicht endgültig das kommende Un-

heil und für Millionen und Abermillionen der Tod beschlossen und besiegelt worden wäre. 

Und wir vergessen auch nicht, daß es dann in allen Ländern Quislinge, Verräter, Kollaboratio-

nisten, Sympathisierende und Schwachmütige gegeben hat: es gab solche auch in meinem 

schweizerischen Vaterland. Das alles waren Anzeichen dafür, daß der große deutsche Irrtum 

zutiefst ein europäischer Irrtum gewesen ist. Und nun kann es sein, daß mit dem großen deut-

schen Irrtum nicht nur Deutschland, sondern Europa sein gutes Gewissen und damit seine 

Glaubwürdigkeit und damit seine Stellung und Bedeutung in der Welt für immer verloren hat. 

Es kann sein, daß die deutschen Ruinen nicht nur das Ende des ganzen bisherigen Deutsch-

land, sondern auch das Ende einer ganzen bisher laufenden, der europäischen Geschichtsepo-

che anzeigen. 

Der Widerstand hat freilich zuletzt gesiegt. Es war und es ist recht so, und der müßte unver-

nünftig sein, der wünschen könnte, es möchte anders gegangen sein. Aber er siegte leider 

letztlich und entscheidend mit anderen als europäischen Kräften. Europa befreite sich nicht 

selbst, sondern es wurde befreit. Welche Schande, hat neulich jemand geschrieben, daß sie zu 

Lande und zu Wasser Tausende von Kilometern weit herkommen mußten, um die Deutschen 

von gewissen Deutschen, Europa von gewissen Europäern zu befreien! Eben damit wurde Eu-

ropa nämlich entmündigt und blickt nun sorgenvoll oder auch hoffnungsvoll nach dem Osten 

und nach dem Westen mit der Frage, was wohl seine Befreier — sie selber bedrückt genug 

von ihren Gegensätzen unter sich und von so mancher andern Verlegenheit — zu seinen Gun-

sten oder Ungunsten verfügen möchten. Wo ist die europäische Initiative, die europäische 

Führung hingekommen? Wir sind ein Bereich geworden, über den heute entscheidend von au-

ßen bestimmt wird. 



Barth - Die christliche Verkündigung im heutigen Europa (Neue Schweizer Rundschau)

 3 27.01.2023 

Müssen und werden wir uns nun von Amerika her erneuern lassen? Stellen wir uns vor, es 

hätte am Ende des 15. Jahrhunderts, als Amerika entdeckt wurde, jemand diese Frage gestellt! 

Sie ist heute eine sehr ernste Frage geworden. Denn daran kann kein Zweifel sein, daß wir 

heute Anlaß haben, Amerika um seine Machtmittel und seine ungebrochene Vitalität zu benei-

den, daß wir Amerikas Geld und seine Technik brauchen und geistig und wirtschaftlich in sei-

ner Kraftzone stehen. Wird das bedeuten, daß von nun an amerikanische Demokratie, ameri-

kanische Wirtschaft, Psychologie und Soziologie, amerikanische Moral und amerikanisches 

Christentum auch für uns maßgebend sein werden? Und wenn uns das aus allerlei Gründen 

nicht wünschenswert erscheinen sollte, so erhebt sich sehr ernstlich die Frage, ob wir zu einer 

echten und damit fruchtbaren Auseinandersetzung mit diesem mächtigen Westen überhaupt 

noch fähig sind? Oder wollen wir uns damit trösten, daß die Amerikaner selber bis heute in 

Europa so selbstbewußt und interessiert und missionarisch, wie man es erwarten konnte, gar 

nicht aufgetreten sind? Aber wie, wenn sie und wir nun gar nicht mehr gefragt wären? Wie, 

wenn das vielleicht so oder so einfach unser Schicksal und unsere Zukunft sein sollte: ein 

amerikanisiertes Europa? 

Oder werden wir uns nun von Rußland aus erneuern lassen müssen? Auch das eine merkwür-

dige Frage, wenn sie etwa noch im Jahre 1905 gestellt worden wäre! Heute ist auch sie sehr 

ernst geworden. Rußland heißt heute wesentlich: Kommunismus, und Kommunismus bedeu-

tet jedenfalls, wie man sich auch zu der Sache stelle, radikale Lösung der sozialen Frage, die 

wir in Europa auf die lange Bank geschoben haben. Eine letzte Warnung vielleicht, der gegen-

über dann höchste Aufmerksamkeit mehr am Platze sein dürfte als ein voreiliges Alarmrufen, 

zu dem wir Europäer in dieser Sache eigentlich ein besseres Gewissen haben müßten. Aber ist 

da auch eine Hoffnung? Offenbar nur dann, wenn Europa noch die Kraft hat, jene Warnung 

aufzunehmen und also sein Versäumnis in einer eigenen und europäischen Gestalt des Sozia-

lismus nachzuholen. Ob wir dazu noch den nötigen Enthusiasmus, die nötige Entsagung und 

auch die nötige Härte aufbringen werden? Und nun bedeutet Rußland ja nicht nur Kommunis-

mus, sondern auch ganz einfach die nun sichtbar und wirksam zurückschlagende Welle des 

durch den deutschen Drang nach Osten seit bald einem Jahrtausend zurückgedrängten Sla-

wentums. Es war das Werk eines verhängnisvollen Mutwillens, durch das im Juni 1941 ge-

rade diese Schleuse geöffnet worden ist! Aber das ist nun geschehen, und auch das ist nun 

nicht mehr rückgängig zu machen. Das heutige Rußland ist aber darüber hinaus auch einfach 

die neue Gestalt des zaristischen Imperialismus, ist vielleicht letztlich auch ganz einfach der 

kommende Aufbruch Asiens. Sind wir vielleicht auch hier gar nicht gefragt, ob uns die Sache 

gefällt oder nicht, und bleibt uns vielleicht nur die letzte kleine Frage möglich: ob wir wenigs-

tens dazu noch die Kraft haben, wenigstens einen Rest abendländischen Geistes inmitten die-

ses Ansturms zu schützen und zu bewahren? 

Ich fasse zusammen: Europa ist heute zwischen zwei Mühlsteine geraten. Es ist zum Lebens-

bereich einer vom Westen wie vom Osten her ernstlich bedrohten Menschheit geworden. Soll-

ten wir vielleicht unser Erbe wirklich — und das zuletzt in einem Salto mortale ohnegleichen 

vertan und verschleudert haben wie der verlorene Sohn, so daß wir uns nun nicht wundern 

dürften, uns auf einmal in der Fremde zu befinden? Müssen wir nun wirklich damit büßen, 

daß wir in unserem eigenen Hause nicht mehr wir selber sein dürfen, sondern von Anderen, 

ganz Anderen in unserem Dasein und Sosein bestimmt werden? Ich stelle in Rechnung, daß 

England und die skandinavischen Länder vielleicht noch gesund und stark genug sind, sich 

aus dieser Entwicklung herauszuhalten. Und ich stelle auch in Rechnung, daß man sich bei 

uns in der Schweiz keineswegs kampflos mit dieser Entwicklung abfinden, sondern ihr an Ge-

genwirkungen das Menschenmögliche entgegensetzen wird. Aber diese möglichen und sogar 

wahrscheinlichen Ausnahmen werden dann doch nur die Regel bestätigen. «Untergang des 

Abendlandes», so lautete der Titel eines nach dem Ende des ersten Weltkrieges vielgelesenen 

Buches. «Untergang?» Man sollte dieses große Wort vielleicht nicht zu schnell in den Mund 



Barth - Die christliche Verkündigung im heutigen Europa (Neue Schweizer Rundschau)

 4 27.01.2023 

nehmen. Daß so etwas wie ein Niedergang Europas vorläufig unaufhaltsam im Gange ist, das 

werden wir doch nicht leugnen können. 

Und nun gibt es inmitten dieses niedergehenden Europas christliche Kirchen mit der Aufgabe 

christlicher Verkündigung. Ich möchte, indem ich auf diese Sache zu reden komme, zunächst 

ganz einfach, sozusagen von außen, auf gewisse historische Tatsachen hinweisen, in welchen 

das Leben der christlichen Kirche im heutigen Europa sich darstellt. Wenn ich recht sehe, so 

geht es wesentlich um vier Punkte, die hier zu beachten sind. 

1. Man muß und darf feststellen: noch existieren die christlichen Kirchen auch in diesem heu-

tigen Europa. Sie haben — das versteht sich nicht von selber, aber es ist wahr — den großen 

Irrtum, den großen Ruin, sie haben den Niedergang Europas bis heute überstanden trotz der 

Bedrohung, trotz der Bedrückung, ja Verfolgung, der gerade sie dabei an vielen Orten unter-

worfen waren. Sie haben das alles überstanden, und man darf sagen: besser überstanden als 

manche andere Institution unseres europäischen Lebens. Man kann hinzufügen, daß die Kir-

che heute an vielen Orten ganz deutlich in höherem Ansehen steht als vor dem Beginn dieser 

großen Katastrophe. Man darf daraus den Schluß ziehen: der Auftrag der christlichen Kirche 

scheint ihr auch inmitten der europäischen Menschheit von heute erhalten zu sein. Und es 

scheint das Angebot, das der europäischen Menschheit durch die Existenz der christlichen 

Kirche seit so viel hundert Jahren gemacht ist, auch über den heute sichtbaren Wendepunkt 

hinaus immer noch offen zu sein. 

2. Es ist offenkundig so, daß die christlichen Kirchen hier in Deutschland und in anderen Län-

dern im ganzen und in der Regel zu den Elementen jenes rechten und notwendigen Widerstan-

des gegen die große revolutionäre Gefahr gehört haben. Sie gehörten mindestens zu den Ele-

menten, welche dieser Drohung gegenüber mehr oder weniger beharrt haben. Es kann keine 

Frage sein, daß das, was heute noch in Europa an Sinn für Recht und Kultur lebendig ist, letzt-

lich in dem durch die Kirche vertretenen, die europäische Menschheit direkt und indirekt noch 

immer mitbestimmenden christlichen Glauben begründet ist. Und es kann vor allem keine 

Frage sein, daß unzählige einzelne Menschen in diesen Jahren dank der Existenz und der 

Wirksamkeit der Kirche die Möglichkeit hatten, durch das Dunkel des Saeculums als gerettete 

und bewahrte oder doch getröstete Menschen hindurchzugehen: als solche, denen ein Licht 

auf ihrem Wege in dieser Zeit nicht einfach gefehlt hat. Das ist wahr und es ist auch wahr, daß 

die Kirchen gerade in diesen hinter uns liegenden Jahren der Katastrophe und des Nieder-

gangs merkwürdigerweise zu einem ganz neuen Selbstbewußtsein im Blick auf ihren Auftrag 

und ihre Aufgabe erwacht sind. Es ist darüber hinaus auch das wahr, daß es in diesen Jahren 

vielfach zu einer vorher so nicht verwirklichten Begegnung und Berührung zwischen den ver-

schiedenen Kirchen auch in deren einander entgegengesetzten Gestalten gekommen ist. 

3. Indem das alles zuzugeben ist, muß aber ebenso klar gesehen und gesagt werden: Es hat das 

christliche Rom, wo nach katholischer Lehre der Stellvertreter Christi und Nachfolger Petri 

sein unfehlbares Wort zu sprechen hat, es hat die Existenz Wittenbergs, das einst der Aus-

gangspunkt der reinen Lehre Luthers und seiner Reformation gewesen ist, es hat die Existenz 

des alten calvinischen Genf und es hat die des neuen Genf der ökumenischen Bewegung den 

Irrtum, den Ruin und den Niedergang Europas bis jetzt nicht aufzuhalten vermocht. Es war bis 

jetzt nicht so, daß von diesen christlichen Kirchen — sagen wir in paritätischer Gerechtigkeit 

von irgendeiner dieser Kirchen — zur rechten Zeit ein prophetisches, ein führendes, ein weg-

weisendes, ein zur Ordnung rufendes Wort ausgegangen und gehört worden wäre. Fromme 

Worte, kluge Worte, ja! Aber kein solches Wort auf jeden Fall, das wirksam gewesen wäre, 

das die Kraft gehabt hätte, das Unheil aufzuhalten. Wir stellen einfach fest: Das haben die 

christlichen Kirchen nicht geleistet, das hat ihre Existenz nicht bedeutet. Es war bis jetzt kein 

großes, wirklich erhellendes Licht, das von ihnen her in die Welt des niedergehenden Europas 



Barth - Die christliche Verkündigung im heutigen Europa (Neue Schweizer Rundschau)

 5 27.01.2023 

hineingeleuchtet hätte. 

4. Bei aller furchtbaren Bedrängnis der Menschheit unserer Zeit, in der Dinge geschehen sind, 

die nur mit dem, was in der Offenbarung des Johannes als die letzten Plagen geschildert wird, 

zu vergleichen sind, ist es in Europa doch nicht zu einer irgendwie bemerkenswerten christli-

chen Erweckung gekommen, zu keiner irgendwie sichtbaren Bekehrung der so schwer ge-

troffenen und geschlagenen europäischen Menschheit. Die Schläge kamen, die Bomben fie-

len, die Gerichte entluden sich in ihrer ganzen Furchtbarkeit, und die Menschen duckten sich, 

richteten sich wieder auf und gingen ihren Weg weiter, wie sie ihn vorher gegangen waren. 

Ich rede nicht nur von der unchristlich, ich rede auch und zuerst von der christlich gesinnten 

Menschheit. Denn auch in den christlichen Kirchen, in den christlichen Kreisen sind diejeni-

gen unter Theologen und Nicht-Theologen zahlreicher, denen an Restauration viel mehr gele-

gen ist als etwa an einer neuen Reformation des christlichen Wesens — zahlreicher die Anhä-

nger und Verkündiger einer zu allen Zeiten gleich billig zu habenden neutralen Christlichkeit 

als die, die dem bittern Ernst der Zeit standhalten möchten, weil sie den Ruf gehört haben und 

selber laut ausschreien möchten: daß jetzt in der Leitung, der Predigt, dem Unterricht, der 

Seelsorge, der Theologie der Kirche vom Abc des Glaubens, der Liebe und der Hoffnung her 

ein Neues werden und gepflügt werden müßte. Nein, der Schrei nach Umkehr und Neuaufbau 

ist auch für das christliche Leben im heutigen Europa von ferne nicht bezeichnend. Wie sollte 

er da in der Welt mächtig sein können? Dürfen sich die Christen wundern, daß materielle und 

technische Interessen außerhalb der Mauern der Kirche mehr als je die Menschen beherr-

schen, daß das Wort: «Wes Brot ich ess’, des Lied ich sing’!» für den äußeren Zustand des ar-

men Durchschnittsmenschen bezeichnender ist als je zuvor? Wir müssen in aller Ruhe fest-

stellen: Katastrophen, Unheil und Not, wie sie über uns hereingebrochen sind, haben offenbar 

in sich und als solche keine erleuchtende und keine bekehrende Wirkung. Sie haben an sich 

und als solche nicht die Kraft, die Kirchen zu erwecken und lebendig, und auch nicht die 

Kraft, die Welt für ihre Botschaft offen zu machen. Katastrophen bringen das nicht fertig. Sie 

werden es auch in Zukunft nicht tun, und wenn sie noch zehnmal und hundertmal gewaltiger 

über uns hereinbrechen würden. Das Wort «Not lehrt beten» steht nun einmal nicht in der 

Heiligen Schrift, und es ist auch sonst nicht wahr. Not kann auch fluchen lehren und stumpf 

machen. Der Mensch ist ein zähes Wesen, widerspenstig und unbelehrbar von Grund aus, und 

wenn wir das sagen, so wollen wir gerade als Christen nicht in erster Linie an die Weltkinder, 

an die sogenannten säkularen Menschen denken, sondern an das zäheste aller menschlichen 

Wesen, und dieses ist gerade der fromme, der kirchliche Mensch. 

So — wir haben beide Seiten der Sache gewissenhaft zu sehen und zu erwägen versucht —, 

so steht es mit der christlichen Verkündigung im heutigen Europa, wenn man sie historisch 

und also gewissermaßen von außen betrachtet. 

Aber nun soll uns die gleiche Sache, die christliche Verkündigung im heutigen Europa, nun 

doch noch ein wenig anders als so beschäftigen. Versuchen wir es jetzt, nicht als scharfsinnige 

und gerechte Zuschauer, sondern als Christen über diese Sache nachzudenken! Betrachten wir 

sie nun also nicht von außen, sondern von innen, nicht historisch, sondern so, wie sie sich de-

nen darstellen muß, welche an die christliche Verkündigung glauben und welche sich dafür, 

daß sie ausgerichtet, und zwar recht ausgerichtet wird, verantwortlich wissen. Ich denke als 

evangelischer Christ und Theologe, wie es sich gehört, in erster Linie an die Verkündigung 

meiner, der evangelischen Kirche. Was erwartet sie, was ist von ihr erwartet im Lichte des 

Wortes Gottes, von dem sie sagt, daß es ihre Quelle und ihr Gegenstand ist? 

Treten wir von daher noch einmal an die Sache heran, dann werden wir eines ohne weiteres 

mit voller Klarheit sehen und feststellen müssen: daß die christliche Verkündigung sich heute 

nicht mehr darauf verlassen kann und darf, wie bisher umgeben und getragen zu sein von der 



Barth - Die christliche Verkündigung im heutigen Europa (Neue Schweizer Rundschau)

 6 27.01.2023 

Herrlichkeit und dem Pathos der Kultur und der Politik eines aufsteigenden und herrschenden 

Europas. Ihre Zukunft wird sich nun in einem bescheiden, ja kümmerlich gewordenen Raum 

abspielen müssen: in einem Raum, in welchem sie auf viele, viele wichtige und nützliche An-

knüpfungspunkte, auf die sie sich bisher verlassen durfte, zu verzichten haben wird. Die Kir-

che wird es wieder lernen müssen, ihrem Herrn wie Petrus nicht auf einem gebahnten, mit 

Stufen und schönem Geländer versehenen Pfad, sondern auf den Wellen entgegenzugehen. 

Sie muß es wieder lernen, über der Untiefe zu leben, wie sie es einst in ihren Anfängen mußte 

und getan hat. Sie muß es wieder lernen, ihren Auftrag dennoch auszurichten: allein in der 

Stoß- und Anziehungskraft ihres eigenen Anfangs und ihres eigenen Zieles. 

Das bedeutet, daß sie sich nicht wird aufhalten lassen können durch die Frage, ob und inwie-

fern der heutige europäische Mensch mit seinen besonderen Befürchtungen und Hoffnungen 

ihr entgegenkommen, ihr sein Interesse, seine Gunst, sein Wohlgefallen wohl zuwenden 

werde. Sie hätte sich das wohl immer verboten sein lassen müssen. Und gerade wenn sie den 

heutigen europäischen Menschen richtig sicht und versteht, wird sie es nun wirklich unterlas-

sen, weiterhin um sein Interesse zu werben und zu betteln. Oder ist es nicht so, daß dieser 

heutige europäische Mensch hier in Deutschland, aber auch anderswo aller der Worte müde, 

gänzlich müde geworden ist, denen er es anspürt, daß sie ihm nach dem Munde geredet sind, 

daß sie ja doch nur wiederholen, was er sich auch selber sagen könnte, daß sie bestimmt und 

abhängig sind von seinen eigenen jeweils herrschenden Meinungen und von seinem eigenen 

jeweils herrschenden Willen? Was er braucht und was er im Grunde auch sucht, ist ein Wort 

aus der Höhe, so gewiß er selbst heute in der Tiefe lebt. Die christliche Verkündigung im heu-

tigen Europa muß also sein und wieder werden ein freies, ein unabhängiges Wort — unabhän-

gig von allen herrschenden Winden, unabhängig von der Frage: Revolution oder Tradition? 

Optimismus oder Pessimismus? Westen oder Osten? Die christliche Verkündigung kann ein 

solches freies Wort darum sprechen, weil ihr Anfang und Ausgangspunkt Gottes freie Gnade 

ist, welche jeder Mensch — und jeder Mensch in jeder denkbaren und möglichen Situation — 

nötig hat als das Einzige, was ihm helfen kann, welche ihm aber auch in jeder denkbaren Situ-

ation, indem er sie ganz und gar nicht verdient hat, tatsächlich zugewendet ist. Die christliche 

Verkündigung sei Verkündigung von diesem Anfang und Ausgangspunkt her. Sie rede von 

Gottes freier Gnade für das Volk der Sünder und Elenden, deren Gott dennoch gedacht hat 

und gedenken will; dann ist sie auch die rechte Verkündigung für das Europa der heutigen 

Zeit. 

Damit steht nun im Zusammenhang dies, daß die christliche Verkündigung sich auf alle Fälle 

nicht verwickeln lassen darf in die Frage, ob der künftige Weg Europas uns irgend einmal 

wieder aufwärts führen wird oder ob es noch weiter abwärts mit uns gehen muß. Gerade wenn 

sie den europäischen Menschen von heute wirklich erreichen, ihm wirklich helfen will, dann 

wird sie bedenken müssen, daß dieser Mensch nun so viel wunderbare Verheißungen und auf 

der anderen Seite so viel schreckliche Drohungen gehört hat, daß er für die einen wie für die 

anderen von Herzen stumpf geworden ist. Die christliche Verkündigung hat hier weder zu 

verheißen noch zu drohen. Sie ist Verkündigung eines ewigen Wortes und eben als solche das 

rechte Wort für jede Zeit, für die Menschen der aufsteigenden und der niedergehenden Ge-

schichtsepochen. Die Hoffnung auf eine Wiedergeburt — auch die Hoffnung auf eine christli-

che Wiedergeburt Deutschlands und des Abendlandes ist eine schöne, aber doch nur eine 

menschliche Hoffnung, die zu verkündigen die christliche Kirche keinen Auftrag hat. Und so 

ist die Furcht vor dem endgültigen europäischen Zerfall zwar eine heute sehr naheliegende, 

aber doch nur eine menschliche Furcht, der Raum zu geben die christliche Verkündigung nun 

eben auch keinen Auftrag hat. Ihr Ziel ist das Reich Gottes, dessen Offenbarung wir über die 

Höhen hinweg, aber auch durch die Tiefen hindurch entgegengehen dürfen, nachdem es ver-

borgen in unserer Mitte und in der Mitte aller Zeiten schon Ereignis geworden ist: das Reich, 

das Friede, Freude und Freiheit unter allen Umständen bedeutet für die Lebenden und für die 



Barth - Die christliche Verkündigung im heutigen Europa (Neue Schweizer Rundschau)

 7 27.01.2023 

Sterbenden. Es kann ja so sein, daß unsere Zukunft vielleicht doch noch in einer jetzt nicht zu 

erwartenden Form die irgendeiner Wiederherstellung sein wird. Es kann aber auch sein, daß 

unsere Zukunft so aussieht, wie es dem Land, den Menschen und der Kirche im alten Nordaf-

rika, im alten Kleinasien und Syrien ergangen ist, wo einst blühendes Leben, höchste Kultur 

war und dann für viele Jahrhunderte nur noch Schafweide! Es kann beides sein, und wir wis-

sen nicht, welches von beiden unsere Zukunft sein wird. Aber nicht das ist wichtig, sondern 

das andere: daß so oder so am Ziel aller Ziele Gottes Reich offenbar werden, Gott recht behal-

ten und damit auch uns Menschen, den Lebenden und den Sterbenden, unser Recht widerfah-

ren wird. Die christliche Verkündigung verkündige diese Zukunft! Sie tröste und ermahne die 

Menschen damit, daß sie dieser Zukunft entgegengehen dürfen! Sie lehre der Menschheit von 

heute mit ihrem bangen Fragen und angesichts ihrer verhüllten Zukunft in neuer Dringlich-

keit, aber auch in neuer Ruhe zu beten: Dein Reich komme! Für die Anzeige dieses Zieles ist 

auch heute, ist auch im heutigen Europa unter allen Umständen die rechte Zeit. 

Gottes Gnade und Gottes Reich und also der Anfang und das Ziel der christlichen Verkündi-

gung trägt aber einen Namen, den Namen Jesus Christus. So kann sie auch im heutigen Eu-

ropa nur in der Verkündigung dieses Namens bestehen: in der Verkündigung der wahren 

Gottheit dessen, der diesen Namen trägt und also seiner Herrschaft im Himmel und auf Erden 

und in der Verkündigung seiner wahren Menschheit, das heißt des Dienstes, in den er sich ge-

stellt hat, und in dem er der Allergeringste und Verachtetste geworden ist, uns zugute. Die 

christliche Verkündigung verkündige seinen Tod als die in ihm geschehene Zurechtbringung 

und Erlösung für alle Menschen und seine Auferstehung als die Offenbarung und Inkraftset-

zung dieser allen Menschen zugedachten Zurechtbringung und Erlösung. Er, Jesus Christus, 

ist selber die freie Gnade, ist selber das Reich Gottes. Er ist’s, der da war, der da ist und der da 

kommt. Er ist der Inhalt der christlichen Verkündigung. Das heutige Europa wartet darauf, 

daß er ihm als die alte befreiende Wahrheit in neuen Zungen angezeigt werde. 

Wer an diese christliche Verkündigung glaubt und sich für sie verantwortlich weiß — und wir 

wollen uns jetzt gegenseitig dabei behaften, daß eben dies unser Fall ist —, der läßt alle un-

nützen Fragen, weil er bedrängt, bewegt und beschäftigt, aber auch beseligt ist durch ganz be-

stimmte, nun wirklich ernsthafte Arbeits- und Lebensfragen, die sich aus diesem ihrem Inhalt 

ergeben. 

Ich formuliere die Arbeits- und Lebensfragen der christlichen Verkündigung im heutigen Eu-

ropa für diesmal folgendermaßen: 

1. Die Frage der Erkenntnis. Ist es uns klar, daß es heute wie zu allen Zeiten eine Schule gibt, 

in welcher wir alle, Große und Kleine, Gelehrte und Ungelehrte, Jesum Christum und also die 

freie Gnade und das Reich Gottes und also den Anfang und das Ziel der christlichen Verkün-

digung zunächst einfach einmal kennenlernen dürfen? Ich meine die Schule der Propheten 

und Apostel, die Schule der Heiligen Schrift, die für die Kirche auch im neuen Europa, auch 

inmitten von dessen Niedergang, die wichtigste, die entscheidende Schule ist und bleiben 

muß. Ist es uns klar, daß wir in diese Schule gehen und daß wir in ihr verharren dürfen, daß 

wir eingeladen sind, für alle unsere Lebenstage diese Schule zu besuchen? 

2. Die Frage des Glaubens. Ist es uns deutlich, daß die Verkündigung Jesu Christi und also 

der freien Gnade und des Reiches Gottes nicht die Angelegenheit einer unverbindlichen Erwä-

gung und Mitteilung sein kann, nicht die Sache eines Gefühlsausbruchs und nicht die einer 

Meinungsäußerung, sondern daß es in dieser Verkündigung nur um die Proklamation einer 

unmittelbaren und unerschütterlichen, einer absoluten Gewißheit gehen kann? Um diese Ge-

wißheit handelt es sich, wenn wir vom Glauben reden. Ist es uns klar, daß diese Gewißheit 

und also der Glaube, welcher allein der christlichen Verkündigung Sinn und Kraft geben 



Barth - Die christliche Verkündigung im heutigen Europa (Neue Schweizer Rundschau)

 8 27.01.2023 

kann, eine Sache ist, die wir uns in keiner Weise nehmen und selber verschaffen können, son-

dern die uns von Gott immer wieder gegeben werden muß? Ist es uns also klar, daß wir aufge-

rufen sind, immer wieder um diese Gewißheit, um den Glauben zu bitten: heute, morgen, un-

ser Leben lang? 

3. Die Frage des Gehorsams. Steht es uns vor Augen, daß Jesus Christus uns, jeden Christen, 

zu einer Entscheidung zwingt und auf einen Weg stellt, auf welchem unser Glaube nicht ver-

borgen bleiben, nicht nur eine Herzens- und Privatsache, nicht mehr bloß eine Angelegenheit 

einer neutralen Gesinnung im stillen Kämmerlein sein kann, sondern auf welchem es dazu 

kommen muß, daß wir mit unseren Worten, mit unserer Tat, mit unserer Verhaltungsweise, 

mit unseren eigenen Entscheidungen sichtbare Zeichen auf richten: Zeichen unserer Erkennt-

nis und unseres Bekenntnisses, Zeichen unserer Freude und Dankbarkeit, Zeichen des An-

fangs, von dem wir herkommen, und Zeichen des Zieles, dem wir entgegengehen? Ist es uns 

klar, daß wir als Christen in diesem konkreten Gehorsamsverhältnis stehen, zum Sichtbarma-

chen solcher Zeichen verbunden sind? 

4. Die Frage der Aufrichtigkeit. Sind wir uns darin einig, daß der Gehorsam gegen Jesus 

Christus uns notwendig ganz nüchtern machen muß? Und daß das heute bedeutet, daß er uns 

nötigt, unsere Lebenssituation von heute, die Dinge, wie sie heute stehen, aber auch die Ver-

hältnisse und Ereignisse, die dazu führten, den ganzen Zusammenhang von Schuld und 

Sühne, in welchem wir heute nun einmal stehen, nüchtern, offen und ruhig und also unter 

Vermeidung aller intellektuellen Ausweichkünste und Fluchtversuche anzuerkennen und uns 

selbst endlich für verantwortlich zu halten? Sind wir uns darin einig, daß wir uns nun einmal 

aller Ausreden — welche daran erkenntlich sind, daß sie mit Jesus Christus als unserem An-

fang und Ziel nichts zu tun haben — enthalten und uns also frei machen lassen, nun wirklich 

das zu denken, zu sagen und zu sein, was wir heute in Wahrheit — nämlich in der Wahrheit 

Jesu Christi, in der Wahrheit der freien Gnade und des Reiches Gottes — zu denken, zu sagen 

und zu sein haben? 

5. Die Frage der Liebe. Sind wir darüber belehrt, daß der Gehorsam gegen Jesus Christus uns 

notwendig dazu führt, daß wir unsere Mitmenschen — nicht nur die Gleichgesinnten, nicht 

nur die, die uns als Mitchristen erkennbar sind, sondern unsere Mitmenschen als solche, wie 

sie auch heißen und wer und was sie auch sein mögen — vorbehaltlos zu Gott rechnen, das 

heißt, daß wir im Gehorsam gegen Jesus Christus von jedem dieser erschrockenen, elenden, 

irrenden, verkehrten und vielleicht wirklich gottlosen Menschen wesen rund um uns her nicht 

zuerst das Böse denken dürfen, sondern, entsprechend dem, was wir uns selbst zurechnen 

möchten, das Gute, und zwar nicht irgendein, nicht sein menschlich Gutes, sondern das Gute, 

das darin besteht, daß Jesus Christus für uns alle, auch für die, die draußen sind, auch für die, 

die ihn nicht mehr oder noch nicht erkennen, gestorben und auferstanden ist? Sind wir belehrt 

darüber, daß wir lieben — vielleicht streng und zornig, aber auch so im Grunde immer lieben 

und darum heute vor allem auch den Humor nicht verlieren dürfen? 

6. Die Frage der Treue. Sind wir entschlossen, nicht etwa zwischen Gott und den Menschen 

hin und her zu schwanken; aber wohlverstanden: auch nicht etwa für Gott gegen die Men-

schen Partei zu ergreifen und als eine Art Kreuzritter den Heiligen Krieg gegen sie zu führen, 

wie wir Christen aus der Burg unserer Kirchen heraus das so gerne tun? Sind wir entschlos-

sen, Gott und eben damit auch den Menschen, der Kirche, aber eben damit auch der Welt, 

dem Himmel, aber, Brüder, eben darum auch der Erde treu zu sein? Sind wir entschlossen, 

nicht nur Menschen sein zu wollen — gewiß nicht! — aber auch nicht nur Christen, sondern 

wie es uns zukommt: Christen- Menschen, das heißt zwischen Gott und die Menschen hinein-

zutreten mit unserer Fürbitte, mit unserem Denken und dann gewiß auch mit den rechten Wor-

ten, den rechten Taten und in der rechten Haltung? 



Barth - Die christliche Verkündigung im heutigen Europa (Neue Schweizer Rundschau)

 9 27.01.2023 

7. Die Frage der Hoffnung. Wird es uns gegeben sein, im Blick auf Jesus Christus, welcher 

dem Tode die Macht genommen und das Leben und ein unvergängliches Wesen ans Licht ge-

bracht hat, trotz allem immer ein wenig mehr im Ja zu leben als im Nein, trotz allem immer 

ein wenig mehr in der Freude als in der Trauer, trotz allem immer ein wenig mehr in der Ge-

duld als in der Ungeduld, trotz allem, trotz dem ganzen europäischen Niedergang, immer ein 

wenig mehr im Dank als im Seufzen und also trotz allem immer ein wenig mehr in der Zuver-

sicht als in der Verzweiflung? Um etwas anderes als um dieses «ein wenig mehr» wird es sich 

gewiß nicht handeln können. Etwas anderes als dieses «ein wenig mehr» ist nicht von uns ver-

langt. Dieses «ein wenig mehr» aber ist von uns, da wir eine solche Hoffnung haben, verlangt. 

Und wenn es gilt, daß wir mit Ernst Christen sein wollen, dann muß es uns gegeben sein, dann 

ist es uns tatsächlich erlaubt, immer ein wenig mehr im Ja, in der Freude, in der Geduld, im 

Dank und in der Zuversicht zu leben als im Gegenteil. 

Ich bin am Ende. Die interessante Frage hinsichtlich der christlichen Verkündigung von Got-

tes Gnade und Reich, der Verkündigung Jesu Christi im heutigen Europa kann nur heißen: ob 

denn diejenigen, welche an diese Verkündigung glauben, welche sich selber für sie verant-

wortlich wissen, tatsächlich mitten in diesen eben angeführten Arbeits- und Lebensfragen ste-

hen? Wir — wir, die es angeht — haben sie zu beantworten. Wie werden wir sie beantworten? 

Beachten wir wohl: Christen sind niemals, Christen sind auch heute nicht Menschen, die sel-

ber Fragen zu stellen haben, sondern Menschen, denen es aufgegeben ist, schlecht und recht 

Antworten zu geben. Ob wir das tun, ob wir also wirkliche Christen sind, davon hängt es wohl 

ab, ob es im heutigen Europa, sei es im endgültig niedergehenden oder im aufsteigenden, sei 

es im amerikanischen oder im russischen oder in einem anderen Europa, jedenfalls einen ganz 

klaren, ganz sicheren, ganz tröstlichen Faktor geben wird, einen «ruhenden Pol in der Erschei-

nungen Flucht». Die Ausgießung des Heiligen Geistes als die Erhörung der Bitte, die uns auf 

die Lippen gelegt ist: Veni creator Spiritus! Komm, Schöpfer Geist! kann nur darin bestehen, 

daß Gott ein paar Menschen erweckt, welche sich durch diese Arbeits- und Lebensfragen der 

christlichen Verkündigung bedrängen und bewegen und beseligen lassen — und welche der 

uns gegebenen, der wahrhaftig bereitliegenden Antwort auf diese Fragen nicht ausweichen 

können und wollen. 

Quelle: Neue Schweizer Rundschau 14 (1946-1947), Heft 6, S. 323-336. Auch als Separat-

druck erschienen: Karl Barth, Die christliche Verkündigung im heutigen Europa. Ein Vortrag, 

München: Chr. Kaiser Verlag, 1946. 


