
Plessner - Das Lächeln (Philosophische Anthropologie) 1 20.12.2022 

Das Lächeln 

Von Helmuth Plessner 

An Vieldeutigkeit alle anderen mimischen Bewegungen des Menschen übertreffend, scheint 

das Lächeln seine Ausnahmestellung darin zu haben, daß eine Verbindung zwischen Aus-

drucksform und Anlaß, die für die Gebärden starker Affekte und für Lachen und Weinen gilt, 

bei ihm nicht nachweisbar ist. Angenommen, diese Feststellung bewahrheitet sich, ließe sich 

der Mangel geradezu als ein Vorzug auffassen, da dem Menschen im Lächeln ein Ausdruck 

zu Gebote stünde, der zu den verschiedensten und selbst gegensätzlichen Regungen seines In-

neren paßt. Auf den ersten Blick ist es so. Die Situationen, die Stimmungen, in denen Lächeln 

auftritt, haben nichts miteinander gemein. Das erste Lächeln des Säuglings und das letzte Lä-

cheln nach dem Todeskampf scheinen die Ausdrucksbewegung sogar dem sinngebenden Be-

wußtsein zu entziehen und an die Grenzen bewußten Lebens zu verweisen. Zugleich spiegelt 

es in unzählbaren Brechungen und Nuancen die Zustände und Haltungen menschlichen Da-

seins. Die Klugheit lächelt und die Dummheit, der Stolz und die Bescheidenheit, die Überle-

genheit und die Verlegenheit. Wir kennen das freundliche, das abweisende und das zurückhal-

tende, das spottende und mitleidige, das verzeihende und das verachtende Lächeln. Es kann 

Überraschung, Einsicht und Wiedererkennen, Unverständnis und Einverständnis, sinnliches 

Behagen, Zufriedenheit, aber auch Leid und Bitterkeit ausdrücken. Sieg und Niederlage emp-

fangen gleichermaßen sein Siegel. Das umeinander Wissen der Auguren und die verhaltene 

Tiefe des Buddha, die stereotype Maske archaischer Figuren, die Rätselhaftigkeit der Gio-

conda, die süße Erlöstheit der Inconnue de la Seine, die Skepsis des alten Voltaire und der 

Weitblick des alten Rembrandt haben aus diesem seltsamen Lichte ihr unverwechselbares 

Leuchten. 

I 

Was ist sein Wesen? Um beim Eindruck zu bleiben, zweifellos eine Erheiterung und Auflich-

tung des Gesichts, eine Auflockerung, die freundlichen Anblick und Gelöstheit mit sich 

bringt. Die Erfahrung der Porträtisten und Photographen hat daraus ihren Nutzen gezogen. 

Allzuleicht scheint nämlich das ausdruckslose Gesicht, wird es im Bilde festgehalten, den 

Eindruck der Gespanntheit zu machen, die erst im freundlichen Lächeln zur Entspanntheit 

sich befreit. Die leichte Vertiefung der Falten um Augen und Mund bringt mit der Verstär-

kung des Reliefs, der Lichter und Schatten, eine Verdeutlichung und Verlebendigung der 

Züge ins Bild, eine größere Wärme und Nähe, welche das nie ganz ruhende Mienenspiel im 

täglichen Leben nur in seltenen Fällen entbehrt. Zu dieser Erfahrung paßt eine mehrfach geäu-

ßerte, wiewohl bisher noch unbewiesene und wohl auch sehr schwer korrekt beweisbare Ver-

mutung der Physiologen: daß nämlich das Lächeln, abgesehen von den in ihm sich ausleben-

den Ausdruckstendenzen, die »leichteste« mimische Bewegungsform darstellt, in die das Ge-

sicht »von selbst« übergeht, wenn die gewöhnlichen Hemmungen wegfallen. Es ließe sich 

denken, daß die durchschnittliche Gespanntheit der mimischen Muskulaturen im Widerschein 

der Affekte und der Fixierung an die wechselnden Verrichtungen des täglichen Lebens nur ei-

ner Enthemmung bedarf, um in Lächeln und nicht, wie man erwarten sollte, in Ausdruckslo-

sigkeit überzugehen. Das Lächeln beim Säugling und nach beendetem Todeskampf könnte 

diese Theorie bestätigen. 

Wie immer es sich damit verhalten mag, so ist es gewiß im Wesen des Eindrucks, den das Lä-

cheln auf den Lächelnden und seine Umwelt macht, und seiner leichten Hervorrufbarkeit be-

gründet, daß die Zivilisierung des Umgangs sich gerade dieser vieldeutigen Gebärde bedient. 

Sie liegt in der gemäßigten Zone zwischenmenschlicher Temperatur. Verbindlich-unverbind-

lich hält sie höflichen Abstand zur eigenen Regung und zum anderen, durch den sie geweckt 



Plessner - Das Lächeln (Philosophische Anthropologie) 2 20.12.2022 

ist und an den sie sich wendet. Die Auflichtung teilt sich dem anderen mit und wird ihm mit-

geteilt, ohne ihn direkt auf eine Reaktion festzulegen. Ob stilisierte Geste oder unwillkürlicher 

Ausdruck, meidet das Lächeln die Extreme der affektgeladenen Grimasse und der explosiven 

Katastrophenreaktion des Lachens und Weinens. In den Zügen des Schreckens, der Angst, der 

Wut, der Gier, des Hasses und der Freude malen sich die Erregungen unverkennbar. In den 

Explosionen des Lachens und Weinens malt sich zwar nicht die Erregung, aber manifestiert 

sich der Verlust der Selbstbeherrschung als Bruch zwischen der Person und ihrem Körper. So 

oder so tritt der Erregte seiner Umwelt gegenüber, zwingt sie zum Eingehen auf ihn, zur Ab-

wehr, zu Mitleid und Mitfreude, zum Mitlachen und Mitweinen. Die malende Gebärde des 

Affekts, die explosiven Reaktionen des Lachens und Weinens schaffen für das Miteinander-

sein eine unausweichliche Lage, wie sie für gewöhnlich solcher Lage entstammen und auf sie 

antworten. Ein Witz, eine Beleidigung, Streit und Zank, Konflikte, Zwischenfälle, Unfälle, 

außergewöhnliche Begegnungen rufen derartige Lagen hervor. 

Sicher ist das Lächeln von beiden Ausdrucksformen unterschieden. Ihm fehlt die Explosivität. 

Es ist lautlos und gedämpft, ein Ausdruck im Diminutiv. Ihm fehlt gewiß auch die grobe Af-

fektladung. In seiner Gebärde kann eine starke Erregung nicht ausgedrückt werden. Aber man 

muß sich hüten, daraus den Schluß zu ziehen, daß Lächeln die Ausdrucksform nur schwacher 

Erregungen sein könnte. Mit dem Klagesschen Begriff der Antriebsform der Gefühle läßt sich 

die Schwierigkeit beheben. Das Gefühl der Seligkeit, der seligen Entrücktheit z. B., kann uns 

völlig ausfüllen, doch bleibt seine Antriebsform schwach, genauer gesagt, es besitzt keine o-

der nur wenig ausgeprägt motorische Impulswerte. Eine jähe Freude dagegen will uns »zer-

springen« lassen, wir springen, tanzen, jubeln; ihr motorischer Impulswert ist groß. Die Inten-

sität eines Gefühls variiert unabhängig von seiner Antriebsform. Ein schwaches Gefühl kann 

eine starke, d. h. ausgesprochene, ein starkes Gefühl eine schwache, unausgesprochene An-

triebsform haben. Der Satz, daß dem Lächeln die grobe Affekthandlung fehlt, bedarf mithin 

einer zusätzlichen Erläuterung. Lächeln kann kein Ausdruck von Affekten mit ausgesproche-

ner Antriebsform sein. Die Gedämpftheit der Ausdrucksform sagt also nichts über die Stärke 

oder Ausgesprochenheit der sich in ihr manifestierenden Erregung. Es gibt auch hier eine An-

gleichung der Gebärde an das Gefühl oder, umfassende! gesagt, an die seelische Bewegung. 

Die Zartheit, der diminutivische Charakter des Lächelns korrespondiert mit der Zartheit der 

Empfindung, Stimmung, Erregung oder wie immer man den jeweiligen Zustand des Erlebens 

glaubt benennen zu müssen. Ein triumphierendes, ein seliges, ein friedliches Lächeln ist sei-

nem Gefühl nicht weniger adäquat als ein süffisant-maliziöses, ein ironisches, ein bitteres Lä-

cheln. Über die Größe, Stärke, Fülle und Echtheit des Gefühls ist damit nichts gesagt. Es 

braucht nicht darum schwächer, kleiner, oberflächlicher oder gar unecht zu sein, weil es sich 

in zarten Gebärden äußert. Es kann in reinster und kräftigster Entfaltung lebendig sein und er-

füllt sich doch in dieser und keiner anderen Ausdrucksform. 

Wir nannten sie lautlos und gedämpft, einen Ausdruck im Diminutiv. Dieses Wort ist gefähr-

lich, da es der Suggestion nachzugeben scheint, die von den Bezeichnungen des Lächelns in 

einigen Sprachen ausgeht. Lächeln, sourire (subridere), glimlachen benennen es vom Lachen 

her, als ob es seine anklingende Anfangsform oder seine verkleinerte Andeutung wäre, und 

auch da, wo das Lächeln einen Namen mit eigener Stammform hat (z. B. smile), gehen die 

Bezeichnungen für Lachen und Lächeln ineinander über. Natürlich ist das nicht aus der Luft 

gegriffen. Sehr oft entwickelt sich das Lachen aus einem Lächeln oder klingt darin aus. Oft 

begnügt man sich mit einem Lächeln, wo ein Lachen am Platz wäre. Ein alter, ein fader Witz, 

billige Komik können uns mehr nicht entlocken. Aber auch die Gebärden selbst, abgesehen 

davon, daß die eine als Anfangs- oder Endphase der anderen auftritt, haben Gemeinsamkeiten, 

weshalb es nicht auffällt, wenn ein Lächeln das Lachen vertritt oder (wie man dann sagt) sich 

nicht zum Lachen entfaltet. Der Funke glimmt, solange als er nicht zur vollen Flamme ent-

facht ist. Lächeln kann Anfangs- und Endphase des Lachens sein, es kann auch Lachen ver-



Plessner - Das Lächeln (Philosophische Anthropologie) 3 20.12.2022 

treten. Eine Vertretung in umgekehrte Richtung freilich ist unmöglich, und diese Unumkehr-

barkeit läßt sich wiederum am einfachsten durch die Auffassung des Lächelns als eines ver-

kürzten, verkleinerten, keimhaften Lachens begreifen. Das Entwickelte, Ausführliche, Große 

kann nun einmal das Unentwickelte, Skizzenhafte, Kleinere nicht vertreten oder andeuten. 

Nur etwas, das noch Raum und Durchblick läßt, vermag dies von sich aus und bietet sich von 

selbst als Ersatz an. So verhält sich denn das Lächeln zum Lachen wie das Liebeln zum Lie-

ben: es hat etwas davon, es tut so als ob, es ist seine Vollform in der Verkürzung und Andeu-

tung. 

Die flüchtige Ähnlichkeit der Gebärde genügt der Sprache jedenfalls, an dieser Analogie und 

– sit venia verbo – mikrologischen Deutung des Lächelns festzuhalten. In Wirklichkeit verhält 

es sich anders. Wir können unerörtert lassen (was tatsächlich auch noch nicht untersucht ist), 

ob Lächeln ein stets wiederkehrendes Anfangsstadium des Lachens sein muß. Schwerer als 

diese mimische Frage wiegt die Einsicht, daß Lächeln von sich aus nicht zum Lachen hin-

strebt. Es tritt oft (aber keineswegs immer) an seine Stelle, es wechselt auch wohl mit ihm ab, 

aber es hat sein eigenes unverwechselbares Wesen, seine spezifische Angemessenheit, es ist 

eine Ausdrucksform sui generis. Zur Malice, zur Ironie, zum Humor, vor allem wenn er sich 

verschmitzt gibt, paßt allenfalls ein sehr zurückhaltendes Lachen, besser die Lautlosigkeit des 

Lächelns. Für andere Regungen wie Mitleid, Melancholie, Verzeihung, Scham, Einverständ-

nis, Güte wäre Lachen nicht weniger deplaciert. Hier zeigt sich manchmal eine merkwürdige 

Diskrepanz zwischen Feingefühl und Nuancierungsvermögen der Mimik. Zarter besaitete Na-

turen, Menschen von größerer Distinktion (es sind nicht immer Leute von reicherem Wissen 

oder, sofern es das noch gibt, guter Erziehung) werden in entsprechenden Lagen eher lächeln 

als lachen. Scharfe Grenzen bestehen jedoch nur für die sublimen Regungen der Entrücktheit, 

der Abgeschiedenheit, der Verschwiegenheit und Verinnerlichung und weiterhin überall da, 

wo der Akzent auf das Sublime, Zarte und Feine der Regung fallen soll. Es gibt ein gutmüti-

ges Lachen und ein gutmütiges Lächeln. Soweit sie Gebärden der Gutmütigkeit sein wollen, 

unterscheidet sich das Hoho des Ersten nicht von dem andeutenden Schweigen des Zweiten. 

Aber dieses »sagt« mehr. Es wahrt Abstand im Ausdruck zum Ausdruck. 

Mit dem echten Lachen hat das Lächeln, von gewissen Äußerlichkeiten vielleicht abgesehen, 

nichts zu tun. Aber mit der Geste des Lachens steht es anders. Sie ist auch mit der explosiven 

Reaktion auf Komik und Witz nicht zu verwechseln. Als Geste bleibt sie der Verfügungsge-

walt des Einzelnen unterworfen, der sich mit ihr der gesellschaftlichen Konvention anpaßt. 

Sie kann das Lächeln ebensogut ersetzen wie das Lächeln umgekehrt die Geste des Lachens, 

gewiß nicht überall und nur innerhalb der eben erwähnten Grenzen; aber der Stil spielt hier 

sicher eine erhebliche Rolle. Das maskenhafte Lächeln des Asiaten und das burschikose »La-

chen« des Yankees, so verschieden sie auch sind, schaffen ein bestimmtes gesellschaftliches 

Klima. Daß sie es schaffen können, beruht jedoch auf der Erkenntnis von der weitgehenden 

(wenn auch nicht durchgängigen) Ersetzbarkeit des Lächelns durch du Geste des Lachens, 

welche die Distanziertheit des Lächelns, den Umstand, daß es im Ausdruck zum Ausdruck 

Abstand wahrt, nachdrücklich bestätigt. »An sich« ist Lächeln keine künstliche Geste, son-

dern eine natürliche Gebärde, zu bestimmten Regungen passend. Aber von gewissen Grenz-

fällen abgesehen, läßt sich die natürliche Ausdrucksgebärde durch die künstliche Geste des 

freundlich jovialen, des fröhlichen usw. »Lachens« ersetzen. Diese Ersetzbarkeit ist im gan-

zen Umkreis der mimischen Ausdrucksbewegung sonst unbekannt. Sie weist auf den eigen-

tümlichen Charakter des Lächelns, den wir seine Distanziertheit, Verschwiegenheit, Verhal-

tenheit nannten: daß es im Ausdruck zum Ausdruck Abstand wahrt. 

II 

Nichts spricht deutlicher für die Sonderstellung des Lächelns unter den mimischen Aus-



Plessner - Das Lächeln (Philosophische Anthropologie) 4 20.12.2022 

drucksformen als die mit seiner Lautlosigkeit, Gedämpftheit und Verhaltenheit gegebene Un-

möglichkeit, scharf die Grenze anzugeben, in der seine natürliche Gebärde in andeutende 

Geste, die verhüllende Maske übergeht. Die leichte Auflockerung des Gesichts, in der sich of-

fenbar alle Erregungen mit schwacher, unausgesprochener Antriebsform spiegeln, insofern sie 

dem Erregten das Gefühl der Lockerung vermitteln, bietet sich ihm selbst als Spielfeld dar. 

Sagten wir, daß Lächeln im Ausdruck zum Ausdruck Abstand wahrt, d. h. den Eindruck einer 

gewissen Distanz hervorruft, so erlebt das der Lächelnde selbst als »ein Verhältnis zu« seinem 

Ausdruck, zu seinem Gesicht. In den Affekten mit starker Antriebsform und in den explosiven 

Reaktionen des Lachens und Weinens sind wir ganz hingenommen und gehen unmittelbar im 

Ausdruck auf, allenfalls mit Anspannung darauf bedacht, uns nichts anmerken zu lassen und 

uns nicht bloßzustellen. Ist dagegen bei eventuell starker und ausgesprochener Regung die 

Antriebsform schwach, dann merken wir die sich ergebende, die sich von selbst einstellende 

Lockerung als ein spielendes Geschehen, dem wir auf alle möglichen Weisen übertreibend o-

der dämpfend, aber stets andeutend und zu verstehen gebend nachhelfen. Warum? Weil wir 

die Unausgesprochenheit der mimischen Motorik, die zur Schwäche der Antriebsform paßt, 

als inadäquat zur Qualität und Intensität der Regung selbst erleben. Lächeln entfaltet somit 

ein symbolisches Mienenspiel, das mit seinem Ausdruck spielt. 

Erstes Ergebnis: ein Reichtum an motorischen Nuancen, die zu einer unübersehbaren Vielfalt 

von Regungen passen bzw. an sie angepaßt werden. Zweites Ergebnis: im Ausdruck ist die 

Grenze zwischen natürlicher Gebärde und andeutender Geste fließend. Natur wird – Kunst. 

Die spontane Symbolik des Leibes wird zur Allegorie. 

In den Grimassen der Affekte mit starker Antriebsform wie Angst, Schrecken, Gier, Wut, 

Haß, jähe Freude malt »sich« die Erregung ab. In den Explosionen des Lachens und Weinens 

malt sich zwar nicht die auslösende Erregung, wohl aber der Bruch zwischen Leib und Person 

im Verlust ihrer Selbstbeherrschung. Im Lächeln schließlich malen wir unsere Regung, geben 

ihr Ausdruck im Spielfeld des Gesichts. Dies erklärt zugleich die Ungenauigkeit des Begriffs, 

der die unwillkürliche Aufheiterung der Freundlichkeit, Sympathie, Zufriedenheit und des Be-

hagens ebenso deckt wie die Gebärde des Spotts, der Süffisance, der Verachtung, der Scham-

haftigkeit oder der Verlegenheit, die, jede für sich, ihre Ersatzform in einer entsprechend ge-

tönten Geste des Lachens haben kann oder in ursprünglich sich einstellender Form in abge-

wandelter Mimik die Lockerung hindurchscheinen läßt. 

Sein Spiel mit den Mienen der Lockerung bedient sich deshalb häufig der Asymmetrie, in der 

nicht nur der auflockernde, leichte, unbeschwerte und schwebende Charakter der Regung, der 

Abstand des Erregten zu sich und der Umwelt, sondern oft auch die Ambivalenz und Vieldeu-

tigkeit der Sache, das Schiefe, Riskante einer Situation angedeutet werden soll. Die »Sprache« 

der Mundwinkel, Augenbrauen, Lider geht sehr gern in diese Richtung; vom einseitig zuge-

kniffenen Auge nicht zu reden. Sie gehört, streng genommen, nicht mehr zur Mimik des Lä-

chelns als einfacher Aufhellung des Gesichts, schließt sich jedoch zum Zweck der Nuancie-

rung des Ausdrucks häufig daran an, übertreibend oder dämpfend, stets ins Bedeuten hebend, 

den anderen zugewandt, doch nicht weniger: sich selbst. 

Durch seine Distanziertheit gewinnt das Lächeln Bedeutung als Mittel und Ausdruck der 

Kommunikation. Man gibt sich lächelnd zu verstehen: gemeinsames Wissen um etwas, Ge-

meinsamkeit überhaupt, auch in der Form des Getrenntseins wie Triumph und Niederlage, 

Überlegenheit, Verlegenheit, Demut. Das Lächeln reagiert auf die Situation und bestätigt zu-

gleich sich selbst und dem anderen, daß man die Situation begreift und insofern ihre Bindung 

wieder gelockert hat. Es wird durch Lagen ausgelöst, aber es bezieht sich zugleich auf sie, es 

akzentuiert sie, doch gedämpft. Dabei bleibt es den Beteiligten und der Nuancierung überlas-

sen, ob die Dämpfung einen mildernden oder verschärfenden Sinn hat. Ein Zucken um die 



Plessner - Das Lächeln (Philosophische Anthropologie) 5 20.12.2022 

Mundwinkel kann verletzen, ein breites Haha und Hoho versöhnen. Als Reaktion auf und Zei-

chen von Begreifen und Nichtbegreifen irgendeiner Sache, als Symbol des Ich hab’s oder des 

Ich hab’s nicht bekundet das Lächeln nicht weniger die Begegnung mit einer Situation, als es 

entsprechende Ausdrucksformen der Scham, Bescheidenheit, Unschuld, des Erstaunens und 

der Verblüffung, des Wiedererkennens und des Zweifels usw. vermögen. Natürlich braucht 

die Gebärde nicht immer etwas zu besagen. Das irre und blöde Lächeln beruht vielleicht auf 

rein physiologischen Mechanismen, die nur noch einen ungewollten Ausdruckssinn mit sich 

führen. Das Spiel der Gelöstheit auf dem Gesicht des Säuglings, der Adel friedlicher Heiter-

keit in den Zügen des Toten sind ebensowenig gewollt. Doch künden sie. 

Sein allegorischer Charakter, d. h. seine bewußte Symbolik und Fähigkeit, die natürliche Ge-

bärde zur Gebärdensprache und Geste spielend zu verwenden, gibt dem Lächeln die Funktion 

beredten Schweigens. Es hat damit den gleichen Hintergrund wie die Sprache, es gibt zu ver-

stehen, besagt und bedeutet, wiewohl in verhaltener, verhüllter, unausgesprochener Form. Da-

rum kann es ebensogut nichtssagend und leer wie vielsagend und schließlich unerschöpflich, 

unergründlich sein und mehr ausdrücken, als alle Worte sagen können. Die Vieldeutigkeit des 

Schweigens und des Lächelns sind einander verwandt, äquivalent und im strengen Sinne äqui-

vok. Unterbricht das Schweigen den Strom der Rede, um ihn unterirdisch weitergehen zu las-

sen oder abzubrechen und mit der Stille das Gesagte zu begrenzen, zu vertiefen, ins Unsagba-

re zu heben oder ausklingen zu lassen, setzt es ihm, gleich der Pause im Spiel der Töne, Lich-

ter auf, so leistet das Lächeln dasselbe. Es kündet auf seine Weise schweigend das Schweigen, 

das verbergende und behütende ebenso wie das gelöste, das allen Besitz und alles Wissen hin-

ter sich gelassen und die Welt überwunden hat. Aber sein Künden bedarf nicht mehr einer 

Umwelt, an die es gerichtet ist. Auch das Lächeln der Andacht, Entrücktheit, Verzücktheit, 

Erlöstheit gibt nichts mehr »zu verstehen«. Es ist weltabgewandt, bedeutet nicht mehr, son-

dern läßt wie die lächelnden Gebärden einfacher Zustände die Lockerung ausklingen. Nur 

seine Luzidität verrät seine Höhe, den Adel der Menschheit. 

III 

Die verwirrende Vieldeutigkeit des Lächelns, sein Auftreten bei Anlässen, die nichts mitei-

nander gemeinsam haben, seine unübersehbare Mannigfaltigkeit in affektiver Tönung verleiht 

ihm eine Sonderstellung im Gebiet mimischen Ausdrucks. Wußte die Wissenschaft bisher kei-

nen Rat mit ihr, zu einseitig festhaltend an dem schon durch die sprachliche Bezeichnung sug-

gerierten Gedanken, Lächeln sei ein Lachen im Kleinen oder in statu nascendi, auch wohl 

durch Lachen in gewissen Grenzen ersetzbar, daher im Annex zu ihm zu studieren und geson-

derter Behandlung nicht wert, so belehrt uns genauere Analyse doch eines Besseren. Lächeln 

ist eine Ausdrucksform sui generis, passend für und anzupassen an Regungen der verschie-

densten Art und Stärke, doch schwach ausgeprägter Antriebsform. Als Gebärde der Auflocke-

rung bei entsprechenden Anlässen von selber sich einstellend, bietet es Möglichkeiten, mit ihr 

zu spielen, zumal wenn das Mißverhältnis zwischen der Ausgesprochenheit von Art und Stär-

ke der Regung und der Unausgesprochenheit ihrer Antriebsform dazu anreizt, der Gebärde 

nachzuhelfen. So entfaltet sich Lächeln in vielen Lagen, will es etwas andeuten und zu verste-

hen geben, die flüchtige Regung festhalten oder von sich absetzen, zu einem bewußt symboli-

schen Mienenspiel – mit seiner eigenen Gebärde. Unmerklich gleitet der Ausdruck aus natür-

licher Gebärde in die gewollt bedeutende Geste und wandelt sich die spontane Symbolik zur 

sublimen Allegorie des beherrschten Leibes. 

Nennen wir daher das Lächeln die Mimik des Geistes, so bedarf dieses Wort zugleich der Ein-

schränkung und der Erweiterung. Nahe liegt es nämlich, um allein das Spiel mit der natürli-

chen Symbolik der Auflockerung als geistige, geistreiche Gebärde zu bezeichnen, die sponta-

nen Formen aber des Behagens, der Freundlichkeit und Erheiterung, sowie die nicht weniger 



Plessner - Das Lächeln (Philosophische Anthropologie) 6 20.12.2022 

spontanen Gebärden der Seligkeit, Entrückung, Andacht und des Friedens davon auszuneh-

men. Oder aber auf den Inhalt der Gebärde zu achten und dann die erst genannten Spontanfor-

men als Äußerungen bloßer Stimmungen und vitaler Zustände davon auszuschließen. Beide 

Auffassungen sind zu eng, da sie entweder nur den Charakter der Geste (die »Geist« in sich 

trägt) oder gewisse geistige Inhalte im Auge haben. Umgekehrt: weil Lächeln als natürliche 

Gebärde bereits im Ausdruck zum Ausdruck Abstand wahrt, drückt es die Distanziertheit des 

Menschen zu sich und seiner Umwelt aus, die wir seine Geistigkeit nennen, kraft deren er sich 

einer geistigen Welt verbunden weiß. Weil Lächeln eine Lockerung verrät, deren das Tier 

durch seinen Mangel an Distanz zum eigenen Leib und dem ihm entsprechenden Umfeld nicht 

teilhaftig werden kann, hat es für den Lächelnden jenen spielerischen Zug, der zum Spiel mit 

ihm, zum Mienenspiel verlockt; wird es zum Bedeutungsträger par excellence, zum Spiegel 

nicht nur sehr vieler und nuancierter Gefühle, sondern gerade zu der menschlichen Position. 

Wir meinen hiermit gewiß nicht, daß jedes Lächeln »im Grunde« ein Lächeln über sich selbst 

sei. Von dieser Überschätzung des Humors und der Ironie sind wir weit entfernt. Aber seine 

Reaktionsfähigkeit auf Regungen, deren Antriebsschwäche in keinem Verhältnis zu ihrer Art 

und Stärke steht, beweist, daß in jedem Lächeln, unabhängig von seiner Transponierung in die 

Geste oder Maske, abgesehen auch von dem Inhalt, den es hat, jene spezifische Distanz zum 

Vorschein kommt, welche allen menschlichen Monopolen, nicht zuletzt der Sprache, zu-

grunde liegt. 

Lächeln ist Mimik des Geistes. Wir können auch sagen: Mimik der menschlichen Position. 

Wie aber steht es dann mit Lachen und Weinen? Steht das Urteil nicht in Widerspruch zu un-

serer eigenen These, daß Lachen und Weinen Monopole des Menschen sind, Ausdruckswei-

sen seiner exzentrischen Position? Zunächst sind beide überhaupt keine mimischen Gebärden, 

sondern Katastrophenreaktionen an Grenzen menschlichen Verhaltens. Als Ausbrüche ziehen 

sie auch die Mimik in Mitleidenschaft, jedoch durch Verlust unserer Selbstbeherrschung und 

damit auch unserer Herrschaft über den eigenen Körper. Dieser Verlust trifft den Menschen in 

Situationen, auf die er keine Antwort weiß, da sie durch ihre Mehrdeutigkeit oder Unvermit-

teltheit zugleich an sein Verständnis appellieren und ihn der Mittel berauben, ihrer Herr zu 

werden. Ein Wesen ohne Verständnis, ein ungeistiges Wesen könnte demnach seiner Inkon-

gruenz mit der Situation nicht gewahr werden. Nur ein geistiges Wesen vermag auf solches 

Mißverhältnis entsprechend, d. h. in diesem Falle mit einem Bruch zwischen sich und seinem 

Leib zu reagieren. 

Lachen und Weinen sind unbeherrschte und gebrochene Antworten auf Situationen, welche 

beherrschte, auf geordnetem Verhältnis der Person zu ihrem Leib beruhende und solches Ver-

hältnis wahrende Antworten unmöglich machen, doch die Person zugleich zur Antwort zwin-

gen. Wenn die Formel erlaubt ist: sinnvolle Fehlreaktionen mit Hilfe eines Bruchs zwischen 

Mensch und Körper. Die Distanziertheit der menschlichen Person wird als Bruch im Verlust 

ihrer Selbsbeherrschung sichtbar. Ein physischer Automatismus tritt an die Stelle artikulierter, 

von der Person selbst ausgehender Antworten. Ein Wesen ohne Distanz, ohne Exzentrum 

kann nicht objektivieren, nicht begreifen, kennt weder Sinn noch Unsinn und vermag darum 

weder zu lachen noch zu weinen. Es vermag, da es nicht »über sich« steht, auch nicht, »unter 

sich« zu fallen. Nur wer Selbstbeherrschung besitzt, kann sie verlieren. 

In ihrem Verlust wird die Distanziertheit, die Geistigkeit manifest. Ihr explosiver und desas-

treuser Ausdruck reißt auch die Mimik mit sich, läßt aber der Person gerade keine Freiheit zu 

ausdrückender Gebärde mehr. Sie ist das katastrophale Ende aller Mimik, wiewohl darin ein 

Zeugnis menschlicher Distanz und ein Monopol des Menschen. Im Lächeln dagegen bewahrt 

er seine Distanz zu sich und zur Welt und vermag sie, mit ihr spielend, zu zeigen. Lachend 

und weinend ist der Mensch das Opfer seines Geistes, lächelnd gibt er ihm Ausdruck. 



Plessner - Das Lächeln (Philosophische Anthropologie) 7 20.12.2022 

In seiner lehrreichen Auseinandersetzung mit den Auffassungen Duchennes, Spencers und 

Dumas’ vom Mechanismus des Lächelns kommt Buytendijk1, wiewohl am üblichen Gedan-

ken festhaltend, Lächeln sei Einleitung des Lachens, Ausdruck der Freude2, zu dem trefflichen 

Satz, seine Paradoxie bestünde in der Spannung einer Muskelgruppe, welche Spannung als 

Entspannung einer aktiven Ruhehaltung erlebt werde. Diese bilde zugleich die Vorbedingung 

für die Entwicklung einer ausdrucksfähigen Innerlichkeit, somit für die Erscheinung des Lä-

chelns als echter Ausdrucksbewegung. Hiermit ist physiologisch fixiert, was wir Abstand im 

Ausdruck zum Ausdruck nannten. Sicher trifft auch seine Zeichnung der Genese etwas Richti-

ges, die erais Entwicklung aus einer puren Reaktion auf ein passiv erlebtes ambivalentes Lust-

gefühl, den Kitzel, zu einem aktiven Lächeln, einem Suchen nach expansivem Gefühl — wir 

sprechen von Lockerung – sieht. Das Lächeln wird dann Ausdruck einer Vorwegnahme und 

zugleich Reaktion auf eine sinnlich bestimmte Empfindung, die sensorische Verlegenheit. 

Freilich scheint mir die Entfaltung des ausdrücklichen Lächelns hier zu stark an ein sinnliches 

Anfangsstadium gebunden und seiner Emanzipationsfähigkeit zu wenig Rechnung getragen. 

Selbst wenn das erste Lächeln des Kleinkindes Reaktion auf kitzelnde Reize wäre, brauchte 

seine weitere Ausbildung zum Ausdruck der Lockerung nicht an Verlegenheit und strukturell 

verwandte »Freuden« gebunden oder darauf bezogen zu sein. Hier macht sich auch für die 

Entwicklungspsychologie des Phänomens die einseitige Auffassung als Einleitung des La-

chens und als Ausdruck der Freude störend bemerkbar. Wie für die Genese des Lachens und 

Weinens hat auch für die Genese des Lächelns der methodische Grundsatz zu gelten, daß man 

erst den vollentwickelten Ausdruck in seinem vollen Sinn verstanden haben muß, will man 

seine Keimformen richtig taxieren. 

Nur dann wird die Gefahr der Überbestimmung ebenso wie der Unterbestimmung eines Aus-

drucksphänomens vermieden. Das Diffuse in den kindlichen Reaktionen kann erst zum An-

satz eines Studiums gemacht werden, wenn ihre entwickelten Endstadien bekannt sind, so auf-

schlußreich auch der erinnernde Rückblick auf ihre Keimformen bleibt. Die Formel: Lächeln 

ist Ausdruck des Geistes, scheint das Phänomen viel zu hoch und einseitig im Hinblick auf 

gewisse Formen des Lächelns beim Erwachsenen zu nehmen, für die einfachen Freuden des 

sinnlichen Wohlseins und Behagens und für die entsprechenden Gebärden des Kleinkindes 

dagegen verfehlt. Nimmt man sie freilich in verengter Bedeutung, als Gebärdensprache und 

Sinnbezüge andeutendes Gebaren, dann fällt das sinnlich-reaktive und vitale Lächeln aus dem 

Bereich der Formel. Jedoch auch das »nicht mehr« andeutende und zu verstehen gebende Lä-

cheln des Friedens, des Erlöstseins und der Entrückung, das sich bisweilen auf dem Antlitz 

der Toten malt, gehört dann nicht mehr dazu. 

Wird Lächeln Ausdruck, dann drückt es in jeder Form die Menschlichkeit des Menschen aus. 

Nicht nur so wie jede Expression bei ihm, auch die ungehemmteste der starken Affekte, noch 

etwas Menschliches durchscheinen läßt, nicht wie Lachen und Weinen, die als Monopole in 

spezifischen Formen eines Verlusts seiner Selbstbeherrschung zum Vorschein kommen, son-

dern in aktiver Ruhehaltung und beherrschtem Abstand. Noch in den Modifikationen der Ver-

legenheit, Scham, Trauer, Bitterkeit, Verzweiflung kündet Lächeln ein Darüberstehen. Das 

Menschliche des Menschen zeigt sich nicht zufällig in leisen und gehaltenen Gebärden, sein 

Adel in Lockerung und Spiel; wie eine Ahnung im Anfang, wie ein Siegel im Ende. Überall, 

wo es aufscheint, verschönt sein zartes Leuchten, als trage es einer Göttin Kuß auf seiner 

Stirn. 

Quelle: Günther Busch/J. Hellmut Freund (Hrsg.), Gedanke und Gewissen. Essays aus 100 

Jahren S. Fischer Verlag, Frankfurt a.M.: S. Fischer, 1986, S. 452-464. 

                                       
1 Alg. Theorie der menselijke houding en beweging. 
2 Ibid., S. 347f. 


