
Peterson - Gesegnet. Predigt über Psalm 1 1 07.12.2022 

„Gesegnet“. Predigt über Psalm 1 

Von Eugene Peterson 

Der schottische Pastor Alexander Whyte war zwar schon lange tot, als ich geboren wurde, 

aber er war der treue Pastor und Prediger, der mich in den Jahren, in denen ich als Pastor und 

Prediger tätig war, am meisten beeinflusst hat. In einer Ansprache an eine Gruppe von Theo-

logiestudenten sagte er: „Ah! Ich beneide euch junge Männer um euren Dienst, den ihr vor 

euch habt, und besonders darum, dass ihr ein Leben lang die Psalmen eurem Volk erklären 

könnt!“ Die Freude und Genugtuung, die Whyte bei der Auslegung der Psalmen empfand, be-

ginnt schon ganz am Anfang. Psalm 1 steht vor dem gesamten Psalter als eine Art Prolog. Er 

wurde wahrscheinlich als letzter geschrieben. In der redaktionellen Arbeit, die zu den 150 

Psalmen in unseren Bibeln geführt hat, ist er der letzte Schliff, der den Inhalt definiert und die 

Atmosphäre festlegt, in der die ganze Heilige Schrift gebetet und gelebt wird. 

Gesegnet ist der Mann 

der nicht nach dem Rat der Gottlosen lebt, 

noch steht er den Sündern im Weg, 

noch sitzt er auf dem Stuhl der Spötter. 

(Vers 1) 

Das erste Wort des ersten Psalms verkündet ein Gefühl des Wohlbefindens, der Ganzheit, des 

Glücks. Es spricht von dem Menschen, für den „Gott in seinem Himmel ist - alles in Ordnung 

mit der Welt!“ (Robert Browning) 

Vor einigen Jahren kam eine Frau mittleren Alters zum ersten Mal hierher in die Kirche. Ich 

hatte gerade eine Predigt über David gehalten. Als sie ging, sagte sie zu mir: „Ich habe diese 

Geschichte noch nie gehört. Wo bin ich nur gewesen? Ich fühle mich so glücklich.“ Sie kam 

immer wieder und wiederholte häufig ihre erste Antwort: „Ich fühle mich so glücklich.“ Da-

mals dachte ich, dass die Art und Weise, wie sie es sagte, ausdrückte, was Glück für David be-

deutet haben muss. Ich höre immer noch den Nachhall ihres Glücks, wenn ich „gesegnet“ sage 

oder lese. Ein Gefühl der Überraschung, des unerwarteten Glücks, ein Geschenk an einem 

Ort, an dem man es am wenigsten erwartet hat. 

Später lernten wir uns kennen. Ich erfuhr, dass sie in einer freundlichen und guten Familie 

aufgewachsen war, aber sie war nie in der Kirche gewesen und wusste nichts über die Bibel. 

Dies war eine neue Welt für sie. Und durch sie wurde Glück ein biblisches Wort für mich. 

Aber ich bevorzuge immer noch gesegnet. Ich habe jahrzehntelange Assoziationen mit diesem 

Wort, die sich nicht so leicht ersetzen lassen. 

Der Begriff „gesegnet“ bekam für seine Anhänger eine noch umfassendere Bedeutung, als Je-

sus ihn in seiner ersten Predigt, der Bergpredigt, verwendete, indem er acht Arten des Geseg-

netseins aufzählte, an die sie wahrscheinlich vorher nicht gedacht hatten. Hier, wie in so vie-

len anderen Fällen, hat „Christus die Psalmen gekapert“. 

Der Psalm erläutert diese gesegnete Lebensweise, indem er zunächst den Menschen be-

schreibt, „der nicht auf den Rat der Gottlosen hört“. Auf dem Weg des Glaubens, auf diesem 

Weg, sind wir von anderen umgeben, die uns in einer Weise beraten, die unser Glück garan-

tiert. Sie stützen ihre Ratschläge mit Statistiken und belegen sie mit den neuesten soziologi-

schen und psychologischen Studien. Aber Sie und ich lernen hoffentlich, uns davon nicht be-

eindrucken zu lassen. Wir lernen, auf einen anderen Trommler zu hören. 



Peterson - Gesegnet. Predigt über Psalm 1 2 07.12.2022 

Wir stehen auch nicht „den Sündern im Weg“. Umgangssprachlich kann man sagen, dass wir 

nicht bei denen herumstehen, die nirgendwohin gehen, oder mit ihnen herumhängen. Sie sind 

„im Weg“, auf der Straße, aber jeder „steht“ und macht Smalltalk. Sie schmieden Pläne, träu-

men von Projekten, sind großartige Gesprächspartner, aber wenn wir lange genug zuhören, 

stellen wir fest, dass es meist nur heiße Luft ist. 

Und es liegt auf der Hand, dass wir nicht „auf dem Stuhl der Spötter“ sitzen. Ein Sitz ist ein 

Ort, an dem man überlegt, urteilt und Entscheidungen trifft. Und Spötter schauen auf diejeni-

gen herab, die nicht den Verstand haben, eine Position zu beziehen. Sie sitzen in der Gesell-

schaft von Besserwissern. Ein Ort des Zynismus, des Klatsches und der oberflächlichen Wit-

zeleien. Sie halten nichts für maßgebend außer ihrer eigenen Klugheit. Kein Richter sitzt über 

ihnen, kein Anwalt informiert sie. Sie sind berauscht von verbalem Wein und betrachten trun-

ken die Welt, wobei sie trübe ihre eigene Verwirrung und ihr Unwohlsein hineinlesen. C. H. 

Spurgeon, der berühmte britische Prediger, nannte sie „Doktoren der Verdammnis“. 

Die drei abgelehnten Lebensweisen gehen vom „Gehen“, „Stehen“ und schließlich „Sitzen“ 

aus - von der Aktivität zur Passivität, von der Dynamik zum Sitzen, zur trägen Unbeweglich-

keit, zur inneren Gefangenschaft. Dantes unterste Höllenbewohner waren in eine Eisschicht 

gehüllt und in ihren Sünden erstarrt. Die Entwicklung vom „Bösen“ über den „Sünder“ bis 

zum „Spötter“ geht vom schlechten Schauspieler über den gewohnheitsmäßigen Übeltäter bis 

hin zu der Person, die in ihren Gewohnheiten verhaftet ist und auf alle anderen herabschaut. 

Die gesegnete Lebensweise wird dann in zwei Sätzen erläutert: 

Aber seine Freude ist das Gesetz des HERRN, 

und über sein Gesetz sinnt er Tag und Nacht nach. 

(Vers 2) 

Hier werden wir in die Welt der Offenbarung, der Heiligen Schrift und Jesu, des fleischge-

wordenen Wortes, eingeführt. Es ist eine Welt nicht der Vermutungen, des Aberglaubens und 

der dogmatischen Meinungen, sondern eine persönliche Welt der Beziehung zwischen einem 

Gott, der an unserem Heil beteiligt ist, wie es im Gesetz des Mose vom Sinai, in der Verkün-

digung der Apostel und Propheten und in der guten Nachricht, die in Jesus am umfassendsten 

offenbart wurde, zum Ausdruck kommt. 

Die Art und Weise, wie wir uns an dieser Offenbarung Gottes, an dieser Schrift und an Jesus 

erfreuen, ist die Meditation. Das heißt, wir lesen sie nicht nur nebenbei, lernen nicht nur ein 

oder zwei Verse auswendig, sondern meditieren. Ich wünschte, wir hätten im Englischen ein 

besseres Wort dafür. Meditieren erweckt den Eindruck, dass es etwas ist, was Mönche und 

Nonnen in ihren Klöstern tun oder was man tun könnte, wenn man einen schönen Sonnenun-

tergang am Strand betrachtet. Etwas, das man tut, wenn es einem wirklich ernst mit Gott ist. 

Aber hier gibt es eine Überraschung. In der Sprache des Psalmisten hat dieses Wort meditie-

ren mit langsamem Essen zu tun, buchstäblich mit langsamem Kauen oder Kauen oder Lut-

schen an einem Lolli. Mein Verständnis von meditieren in Psalm 1 bekam eine ganz andere 

Bedeutung, als ich das gleiche hebräische Wort bei Jesaja in dem Satz „Wie ein Löwe oder 

ein junger Löwe über seine Beute knurrt“ (31,4) fand. Und ich dachte an einen Hund, den ich 

einmal besaß. Als wir in den Sommerferien in Montana waren, liebte er es, die Vorgebirge zu 

erkunden, in denen wir wohnten. Oft stieß er auf den Kadaver eines Weißwedelhirsches, der 

von Kojoten erlegt worden war. Später tauchte er auf unserer Seeterrasse auf und schleppte 

eine Haxe oder eine Rippe. Er war ein kleiner Hund, und der Knochen war oft fast so groß 

wie er selbst. Jeder, der schon einmal einen Hund besessen hat, kennt die Routine: Er tänzelte 



Peterson - Gesegnet. Predigt über Psalm 1 3 07.12.2022 

mit seiner Beute spielerisch vor uns herum, wedelte mit dem Schwanz, war stolz auf seinen 

Fund und warb um unsere Anerkennung. Und natürlich waren wir einverstanden: Wir lobten 

ihn und sagten ihm, was für ein guter Hund er sei. Aber nach einer Weile, als er sich an unse-

rem Beifall sattgesehen hatte, schleppte er den Knochen etwa zwanzig Meter weit an einen ru-

higeren Ort, meist in den Schatten eines moosbewachsenen Felsblocks, und machte sich an 

die Arbeit mit dem Knochen. Die sozialen Aspekte des Knochens lagen hinter ihm; jetzt 

wurde das Vergnügen einsam. Er knabberte an dem Knochen, drehte ihn um, leckte ihn ab 

und machte sich Sorgen um ihn. Manchmal hörten wir ein leises Grummeln oder Knurren. Er 

hatte offensichtlich Spaß daran und war nicht in Eile. Ein paar Stunden lang genoss er den 

Knochen in aller Ruhe, dann vergrub er ihn und kam am nächsten Tag zurück, um ihn wieder 

zu holen. Ein durchschnittlicher Knochen reichte etwa eine Woche. 

Ich habe mich immer an der Freude meines Hundes erfreut, an seiner spielerischen Ernsthaf-

tigkeit, die ganz und gar in das „eine Notwendige“ (Lukas 10,42) vertieft war. 

Hagah ist ein Wort, das unsere hebräischen Vorfahren für das Lesen von Schriften verwende-

ten, die sich mit unserer Seele befassen. Aber meditieren ist ein viel zu zahmes Wort für das, 

was hier gemeint ist. Meditieren passt eher zu dem, was ich in einer stillen Kapelle auf mei-

nen Knien mit einer Kerze auf dem Altar tue. Oder für das, was meine Frau tut, wenn sie in 

einem Rosengarten mit einer Bibel auf dem Schoß sitzt. Aber als Jesajas Löwe und mein 

Hund meditierten, kauten und schluckten sie mit Zähnen und Zunge, mit Magen und Gedär-

men. Jesajas Löwe meditierte über seine Beute. Mein Hund meditierte über seinen Knochen. 

Sie und ich meditieren die Offenbarung der Heiligen Schrift und Jesus. 

Und dann dies. Die meditierende Person ist 

... wie ein Baum 

von Wasserströmen bepflanzt, 

der seine Früchte zu seiner Zeit trägt, 

und sein Blatt verwelkt nicht. 

In allem, was er tut, geht es ihm gut. 

(Vers 3) 

Warum ein Baum? Jeremia, Hesekiel und Jesus verwenden das gleiche Bild. Im semiariden 

Nahen Osten war er ein auffälliges Beispiel für robustes Leben: Kraft, Schönheit, Langlebig-

keit, große Vielfalt. Ein gutes Bild. 

Und ich liebe dieses Detail: „gepflanzt an Wasserbächen“. Das bedeutet, dass es sich um ei-

nen heimischen Baum handelt und nicht um eine wilde Art, die zufällig wächst. Die „Wasser-

bäche“ sind buchstäblich babylonische Kanäle, die in die Wüste gegraben wurden, um für 

Feuchtigkeit zu sorgen und Landwirtschaft in Staub und Sand zu ermöglichen. Die Hebräer 

befanden sich im babylonischen Exil, als dieser Psalm geschrieben wurde. Sie waren der 

Baum, der Gegenstand besonderer Pflege und Kultivierung, des Wissens und der Fertigkeit 

des Gartenbauers Gott war. Verstand und Zielstrebigkeit waren in diesen Baum eingeflossen. 

Die Planung und Pflanzung sind erfolgreich. Der Baum trägt Früchte und ist ewig grün. 

Schöpfung und Erlösung sind wirksam und keine Illusion. 

Die Bösen sind nicht so, 

sondern sind wie Spreu, die der Wind vertreibt. 

Deshalb werden die Gottlosen vor dem Gericht nicht bestehen, 

noch Sünder in der Gemeinde der Gerechten. 



Peterson - Gesegnet. Predigt über Psalm 1 4 07.12.2022 

(Verse 4-5) 

Die Bösen/Sünder/Süffisanten, mit denen das Gebet beginnt, haben in ihrem teuflischen Ge-

spräch verharrt. Sie sind in ihrem Mangel an Ernsthaftigkeit verharrt und haben hartnäckig ih-

ren Kurs auf Straßen beibehalten, die nirgendwo hinführen. Ihr letztes Ende, die Spreu, wird 

nun dem Baum gegenübergestellt. 

Vom Winde verwehte Spreu ist die treffendste Beschreibung des Nichts, die der Phantasie zur 

Verfügung steht. Kein Gewicht, kein Sinn, kein Nutzen. Ohne Bedeutung und Verantwortung 

haben die Bösen überhaupt keine Existenz, von der man sprechen könnte. Gibt es Spreu? Es 

ist die vertrocknete Schale von etwas, das einst blühte, Früchte trug und die Landschaft er-

hellte. Diese Gottlosen sind weit von dem entfernt, wozu sie geschaffen wurden. Sie sind nun 

der Gnade von Brisen und Winden ausgeliefert. Sie haben keine Wurzeln und kein Leben. Für 

sie gibt es nichts mehr, sie sind nur noch durch das definiert, was sie nicht sind. 

Die Männer und Frauen, mit denen wir angefangen haben, die so viel Aufsehen erregt haben, 

um zu gehen, zu stehen und zu sitzen, sind jetzt, wenn es darauf ankommt, unfähig, irgendet-

was davon zu tun, völlig ohne Substanz und Kraft. T. S. Eliot, der das Bild leicht abwandelt, 

kommt in seinem Gedicht „The Hollow Men“ zu einem ähnlichen Schluss über diese Art von 

Nichtleben und beschreibt sie als 

„Gestalt ohne Form, Schatten ohne Farbe, 

Gelähmte Kraft, Geste ohne Bewegung.“ 

Die erschreckende Schlussfolgerung aus dem Leben des Bösen/Sünders/Sünders ist die völ-

lige Unfähigkeit, etwas zu sein. 

Denn der Herr kennt den Weg der Gerechten, 

aber der Weg der Gottlosen wird vergehen. 

(Vers 6) 

Die beiden letzten Zeilen bringen das Ergebnis dieser beiden Lebensweisen auf den Punkt: 

das Leben des Baumes und das Nichtleben der Spreu. Das einleitende Verb des Paares, weiß, 

ist fast wörtlich mit dem Evangelium verbunden, denn es ist das biblische Wort, das sich auf 

den intimen sexuellen Akt bezieht, wie bei Adam und Eva: „Und Adam erkannte Eva, sein 

Weib, und sie wurde schwanger“ (Genesis 4,1) 

Wissen hat im allgemeinen Sprachgebrauch meist etwas mit Information zu tun. Aber im 

christlichen Sinne ist es eine Beziehung aus erster Hand, persönliches Wissen, historisch und 

existentiell. In Jesus Christus kennt Gott uns, und dann kennen wir Gott, weil uns der Geist 

die Initiative gegeben hat. Aber die Erkenntnis ist nicht spekulativ oder literarisch. Sie ist per-

sönlich und erfahren. In diesem Wissen sind wir mit der grundlegenden Realität der Existenz 

verbunden. 

Wir sind noch nicht fertig damit, uns persönlich in Psalm 1 wiederzufinden, bis wir uns mit 

Jesu umfassender Definition seiner selbst in seinem letzten Gespräch mit seinen Jüngern be-

fassen: „Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben“ (Johannes 14,6). Jesus gibt sein Leben 

als eine Darstellung, eine Inkarnation, eine Gegenwart, wie sich dieser Weg in unserem Leben 

auswirkt. Wir sind nicht auf uns selbst gestellt, wenn es darum geht, die Einzelheiten der 

Nachfolge Jesu herauszufinden. Der Weg ist nicht nur die Straße, die wir zu einem Ziel füh-

ren. Er ist auch die Art und Weise, wie wir auf diesem Weg leben. 



Peterson - Gesegnet. Predigt über Psalm 1 5 07.12.2022 

Psalm 1 bringt uns auf den Weg Jesu, indem wir die Heilige Schrift lesen und meditieren und 

dabei ein Gefühl für den Segensweg Jesu bekommen. 

Amen. 


