Predigt Gber Jesaja 49,13-15
Von Eberhard Jungel

Nun komm, der Heiden Heiland! Wer in diesen Hymnus einstimmt, liebe Gemeinde, wer nicht
nur mit den Lippen, sondern wer aus tiefstem Herzen in ihn einzustimmen Grund und Anlai
hat, der weil3 oder ahnt zumindest, dal? eine Welt alt geworden ist und daR sie sich von selber
nicht zu erneuern vermag.

Ja, alt und verbraucht ist eine Welt, in der das lang ersehnte Ende der Diktatur, statt dankbaren
Jubel auszuldsen, aufs neue todlichen nationalistischen Egoismus freisetzt, der nichts besseres
weil, als nach den Waffen zu greifen. Alt und verbraucht ist eine Welt, in der als erste Frucht
der Gott sei Dank wiedergewonnenen Einheit Deutschlands der Hal? auf Auslander gedeiht.
Alt und verbraucht und verdorben bis in den Kern ist eine Welt, in der Kinder, um zu tberle-
ben, betteln und stehlen mussen und von der durch sie belastigten »besseren Gesellschaft« wie
streunende Hunde erschlagen oder erschossen werden: in Brasilien geschieht dies Tag fur
Tag! Und alle Proteste gegen diesen beispiellosen Kindermord verhallen wirkungslos. Das ist
unsere Welt, liebe Gemeinde. Das ist sie jedenfalls auch.

Gewil3, es gibt auch die schonen Farben der Schépfung. Es gibt herrliche Klange. Doch dann
zerreil3t der Schrei eines gequélten Menschen die Harmonie. Und tber die urspringlichen
Schopfungsfarben schiebt sich wieder das elende Grau in Grau einer Welt, die alt ist und ver-
braucht und unfahig, sich selbst zu erneuern. Soll sie, sollen wir nicht hoffnungslos veralten,
dann muB unsere Hoffhung sich in eine Feme richten, die die Grenzen unserer Welt weit tber-
steigt. Und so wird denn der, der da kommen soll, von weit her herbeigerufen, um zu der Wel-
ten Abendzeit das Werk zu tun, das uns befreit: Wo bleibst Du, Trost der ganzen Welt? — Nun
komm, der Heiden Heiland!

Ganz anders, wenn wir das zueinander sagen: Nun komm ... Von Mensch zu Mensch gespro-
chen setzen diese beiden Worte Nahe voraus: jene intime Néahe, die durch immer noch gréRere
Nahe Uberboten zu werden begehrt. Nun komm — das sind Worte aus der Sprache der Lieben-
den, mit denen ein liebendes Ich jene unvergleichliche Néahe sucht, die nur das geliebte Du
ihm zu geben vermag: Néhe, die den Liebenden inmitten ihres alten Lebens so etwas wie
Selbsterneuerung verspricht.

Nun komm — nicht von Mensch zu Mensch gesprochen, sondern von uns zu Gott emporgeru-
fen: das ist zwar auch ein Ruf nach Nahe, nach heilender, rettender, bergender Nahe. Doch es
ist ein Ruf aus der Tiefe, mit dem eine erschopfte Menschheit auf einer verbrauchten Erde in
einer immer finsterer werdenden Welt nach »alles erneuernder Klarheit« verlangt. Aus unend-
licher Feme wird die Nahe Gottes her- beigerufen, wenn die christliche Kirche singt: Nun
komm, der Heiden Heiland!

Die Heiden, deren Retter hier herbeigerufen wird, das sind in biblischer Sprache die Volker.
Veni redemptor gentium: Retter der Volker, komm! — heil3t es denn auch in der lateinischen
Fassung dieses uralten Gesanges, der auf den Mailander Bischof Ambrosius zurtickgeht. Die
Erwartung eines solchen Retters entspringt einer VerheilRung, die urspringlich in Israel zu
Hause ist. In diesem einen, dem erwahlten, dem judischen Volk hoffte man auf den, »der da
kommen soll«, um Israel zu erlésen. Und nur als Retter dieses einen, des erwahlten, des jlidi-
schen VVolkes ist er auch der Retter aller anderen Volker, ist er auch unser Heiland, so daf}
man mit dem Propheten (Haggai 2,7) sagen kann: »Da soll dann kommen aller VVolker Trost.«

Es tut deshalb gut, liebe Gemeinde, wenn wir uns in der Adventszeit daran erinnern, dal3 die

Jungel - Predigt Uber Jesaja 49,13-15 1 01.12.2022



Adventshoffnung auf den, der da kommen soll, eine urspriinglich jidische Hoffnung ist, die
zwar auch uns gilt, die uns aber ganz gewil} nicht ohne Israel gilt. Ich habe deshalb als Pre-
digttext den Monatsspruch fur den Monat Dezember und die ihm folgenden Verse gewahlt —
einen Text, der von der christlichen Kirche seit alters als Adventstext gelesen und verstanden
wurde. Er steht im Jesajabuch, Kap. 49, V. 13-15:

Jubelt, Ihr Himmel, jauchze, o Erde!
Ihr Berge brecht in Jubel aus!

Denn der Herr trostet sein Volk.
Und seiner Elenden erbarmt er sich.

Doch Zion spricht:
Der Herr hat mich verlassen,
mein Herr hat mich vergessen.

Vergilit denn eine Frau ihr Kindlein?
Kann sie ohne Erbarmen sein fir das Kind ihres Leibes?

Und selbst wenn sie diese (ihre Kinder) vergift:
Ich vergesse Dich nicht. Amen.

Welch ein Gegensatz, ja welch ein Widerspruch, liebe Gemeinde: eine jubelnde Himmelswelt
uber uns, eine dem kommenden Gott entgegenjauchzende Erde — und von alledem spiiren wir
nicht einen Hauch. Da verkiindet ein Prophet das noch nie Dagewesene, da sagt ein Mann
Gottes das Kommen Gottes an. »Doch Zion spricht: Der Herr hat mich verlassen.« Vom kom-
menden Gott kommt offensichtlich nichts bei uns an. Versagt die religiose Erfahrung? Sind
die religiosen Wahrnehmungsorgane verkiimmert — nicht erst bei uns, sondern schon bei Got-
tes erwéhltem Volk? Da fangt das Universum vor Freude zu tanzen an, und selbst die unbe-
weglichen Berge, diese Symbole der Harte und Festigkeit, bersten beinahe vor Begeisterung.
Doch von denen, die es unmittelbar angeht, hort man nur einen klaglichen Seufzer. Gott selbst
macht sich auf, um sein Volk hdchstpersonlich zu trésten. Doch Zion spricht: ... mein Herr
hat mich vergessen.

Keine Frage, dieser prophetische Text lebt vom Gegensatz, ja vom Widerspruch. Aber — und
darauf kommt es an — Gegensatze und Widerspriiche sind nicht um ihrer selbst willen interes-
sant. Sie mogen notwendig und unvermeidlich sein, doch sie sind es immer nur als Mittel zum
Zweck. Gott bedient sich ihrer, aber er verherrlicht sie nicht. Die Wiirde einer letzten Instanz
steht dem Gegensatz gerade nicht zu. Und der Widerspruch ist mitnichten ein letztes Wort.
Das letzte Wort gilt vielmehr der Uberwindung des Widerspruchs und der Verséhnung der
Gegensitze. Das letzte Wort unseres Predigttextes jedenfalls klingt tiber die Malen verséhn-
lich: Ich, spricht Gott, ich vergesse Dich nicht.

Verséhnung aber wird nicht oberhalb unserer gegensatzlichen und widerspriichlichen Welt er-
reicht. Wer Versohnung will, muB sich auf die Schmerzen der unverséhnten Wirklichkeit ein-
lassen. Und genau das tut unser Text. Die Prophetenrede tut es dem Gott gleich, dessen Kom-
men sie ansagt, und geht wie er auf, ja in die Welt der Gegenséatze und Widerspruche ein. Die
Prophetenrede arbeitet sich daran ab, um so von Grund auf zu verarbeiten und zu verséhnen,
was zunachst schroff und unvermittelt gegeneinander steht: ndmlich der Himmel und Erde be-
wegende Aufbruch des »Gottes allen Trostes« (2. Korinther 1,3) und die trostlose Gegenwart
von Menschen, die sich verlassen vorkommen und vergessen.

Vergessen, verlassen, trostlos — die Ausdriicke sagen prazis, wie die ins babylonische Exil

Jungel - Predigt Uber Jesaja 49,13-15 2 01.12.2022



deportierten Eliten Israels ihre Lage im fremden Land empfunden haben. Die duf3eren Um-
stdnde waren zwar einigermalien ertraglich, ertraglicher jedenfalls als heute die Lage der Kur-
den im Irak und in der Turkei, ertraglicher leider auch als neuerdings die Lage vieler in
Deutschland lebender Asylanten. Die jldische Identitat der Deportierten wurde in Babylon
mehr oder weniger respektiert. Sogar jiidische Siedlungen durften entstehen. Man hétte sich
also einrichten kdnnen in der Fremde. Man hétte heimisch werden kénnen in der babyloni-
schen Gefangenschaft. Man hatte ... Doch Israel konnte es nicht. Eine innere Barriere hinderte
die Exilanten daran, sich der neuen Situation anzupassen.

Keine neue Heimat, sondern der Verlust der alten lag ihnen vor Augen, im Sinn und am Her-
zen. Nicht die Zukunft in einer neuen Lebenswelt interessierte sie, sondern auf die Vergan-
genheit in der alten waren sie fixiert. Freilich nicht so, wie Heimatvertriebene sonst wohl auf
den verlorenen Grund und Boden fixiert sind! Das deportierte Israel hatte mehr verloren als
Grund und Boden, mehr als ein Stlick Land, auf dem man einstmals zu Hause war. Israel hatte
das Land der Verhei3ung, und es hatte sein Allerheiligstes, es hatte den Tempel verloren. Is-
rael hatte seinen religiésen Boden unter den Fif3en verloren, als es in die babylonische Gefan-
genschaft fortgefuhrt wurde. Das deportierte Israel existierte in einem elementaren Sinne bo-
denlos.

Kein Wunder, daR es sich in die Wiiste zuriickversetzt wéhnte, in der einst die aus Agypten ge-
flohenen Vater umherirrten und zum grofRten Teil elend verendeten. Die Wiste war seitdem
zum Symbol geworden fir eine bodenlose Existenz. In der Wuste, da ist man dem Sand aus-
geliefert: Sand und immer wieder nur Sand! Wistensand, in dem man nicht FuR fassen kann,
sondern verlorenzugehen droht; Sand, in dem sogar die eigenen Spuren alsbald wieder un-
sichtbar werden, vom Winde verweht. Der bodenlosen Existenz folgt das spurenlose Ver-
schwinden — von Gott und der Welt vergessen!

Man bedenke: das erwéhlte Volk wéhnt sich von Gott und der Welt vergessen. Seiner Erwah-
lung durch Gott verdankt Israel seine Identitat. Und nun: Keine Spur von Erwahlung! Schlim-
mer konnte Israel nicht in Frage gestellt werden. Und so schrumpft denn das Gottesverhaltnis
Israels zusammen auf einen einzigen klaglichen Seufzer tiber seinen vergeflichen Gott.

Man muf nicht erwdahlt sein, liebe Gemeinde, und man muf nicht unter einem zerbrechenden
Erwahlungsbewul3tsein leiden, um am eigenen Leib und in der eigenen Seele zu erfahren, was
es heildt, verlassen zu werden und vergessen zu sein. Das deportierte Israel vergleicht sich ja
selber mit einer von ihrem Mann verlassenen und vergessenen Frau. Doch verlassen und ver-
gessen werden nicht nur Frauen von ihren Méannern oder Ménner von ihren Frauen. Auch
Freundschaften konnen verwelken. Und wie oft vergessen erwachsen gewordene Kinder sogar
die eigenen Eltern! Verlassen und vergessen werden Professoren von ihren Studenten. Und
die machen vielleicht sogar noch ihre Witze (iber die »Gruftis«: »... kannst Du vergessen!« Da
ist es wahrhaftig kein Trost, wenn die in Vergessenheit geratenden Lehrer ihrerseits resignie-
rend feststellen zu miissen meinen, daR die einst ach so klugen Schiler nunmehr von allen gu-
ten Geistern verlassen sind und vom Weltgeist mit Sicherheit vergessen werden. Unerfreuli-
che Geschichten allemal!

Doch so unerfreulich und schlimm dergleichen Erfahrungen menschlicher Verlassenheit und
Vergessenheit auch sind: von Gott verlassen und vergessen zu werden — das ist eine Ge-
schichte von ganz anderer Qualitét, das ist die Wiste in uns. VVon ihr gilt Friedrich Nietzsches
erschreckender Satz: »Die Wiste wéachst. Weh dem, der Wiisten birgt!« Von Gott verlassen
und vergessen zu werden — das ist eine unendlich trostlose Geschichte.

Ist? So ware es, liebe Gemeinde, so ware es, wenn — ja wenn da nicht die jubelnden Himmel

Jungel - Predigt Uber Jesaja 49,13-15 3 01.12.2022



und die jauchzende Erde waren. Die begeisterte Schopfung namlich nimmt langst vor uns
wahr, daR unserer Trostlosigkeit vom Himmel her ein Ende bereitet wird. Hétten wir Ohren zu
horen, hatten wir Augen zu sehen, wir wiirden wie der Prophet entdecken, dal’ da etwas im
Kommen ist, was den ungeheuren Jubel verdient.

Doch uns fehlen die prophetischen Visionen und Auditionen. Mit uns mu3 man diskutieren,
so wie der Prophet mit dem trostlosen Israel diskutiert. Wir wollen Argumente horen, bevor
wir wenigstens fragen: »Wo bleibst Du, Trost der ganzen Welt, darauf sie all ihr Hoffnung

stellt?« Wohl dem, der dann auch zu bitten wagt: »O komm, ach komm vom héchsten Saal,
komm, trost uns hier im Jammertal!« (EG 7,4)

Trost, Trosten — fur unseren Propheten sind das die zentralen Worte seiner Botschaft. Der
zweite Jesaja spricht immer wieder davon, dal? es jetzt an der Zeit ist, das geschlagene Volk
zu trésten. Und er spricht so davon, als ob es auf Erden nichts Wichtigeres gebe. VVon den vie-
len Notwendigkeiten in dieser Welt ist dies, so scheint es, sogar die notwendigste: dal} trost-
lose Menschen getrostet werden.

Wohlgemerkt: getrostet, nicht vertrostet! Billiger Trost, eine die menschliche Tat- und Wider-
standskraft lahmende religidse Vertrostung ist nicht gemeint. Die hat es allerdings gegeben,
und es gibt sie — Gott sei es geklagt — noch immer: die unverantwortliche religidse Vertros-
tung, die uns daran hindert, das jetzt Notwendige zu tun. Insofern haben die kritischen Stim-
men recht, die der Religion vorwerfen, sie sei das »Selbstbewuf3tsein und ... Selbstgefiihl« von
»Menschen, die »sich selbst entweder noch nicht erworben oder schon wieder verloren« ha-
ben, ja sie sei »das Opium des Volks«. Sage niemand, das sei schon deshalb falsch, weil Karl
Marx es gesagt hat! Marx befindet sich da in bester Gesellschaft. Lesen wir doch auch bei Im-
manuel Kant, dal} es perverse religiése Trostungen gibt, die dem Menschen »gleichsam Opi-
um flrs Gewissen ... geben.

Nein, liebe Gemeinde, dergleichen ist nicht gemeint, wenn in der Bibel vom Trosten die Rede
ist. Solche Trostungen mégen sich noch so geistlich geben, sie sind und bleiben fleischlich.
Und »alles Fleisch ist wie Gras und alle seine Giite wie die Blume des Feldes. Das Gras ver-
dorrt, die Blume verwelkt«, sagt unser Prophet, um dann fortzufahren: »das Wort unseres
Gottes bleibt in Ewigkeit« (Jesaja 40,6-8).

Das Wort des Herrn aber trostet konkret, namlich so, wie eine Mutter trostet, wird der dritte
Jesaja (66,13) erldutern. Ich muf3 da immer an den kleinen Sohn meines Assistenten denken.
Der kleine Kerl, Lukas heif3t er, bedarf wie alle Kinder fast taglich des Trostes. Eben noch
quietschvergnugt, kann schon im n&chsten Augenblick irgendeine Kleinigkeit — doch was uns
GroRen als Kleinigkeit erscheint, ist fur die Kleinen ein riesengrofes Ereignis! — ihre Welt
derart durcheinanderbringen, daf? nichts, aber auch gar nichts mehr stimmt. Sie sind dann sel-
ber zutiefst verstimmt: nicht nur subjektiv, sondern objektiv verstimmt wie ein Musikinstru-
ment, so dal nur noch falsche Tone aus ihnen hervorkommen. Sie finden sich in ihrer kleinen
Welt nicht mehr zurecht »und wissen nicht, wo aus noch ein«. In einer solchen Situation kann
man sich den Mund fusselig reden, es hilft alles nichts. Fir das Kind stimmt nichts mehr — bis,
ja bis es sich in den Armen der Mutter wiederfindet. Da findet es Trost. Denn da findet es zu
sich selbst zurlick. Und das einfach dadurch, dal} es in den Armen der Mutter sinnlich sptrbar
und doch zugleich in einem sehr {bersinnlichen Sinne geborgen ist. Und siehe, nun helfen
auch Worte: Worte, die die zerstorte Welt wieder aufbauen und so die kleine Person selber er-
bauen. In den Armen der Mutter wird das Kind erneuert durch und durch. Und nun baut sich
auch seine kleine Welt wieder auf. Auch sie wird von Grund auf erneuert. Wie soll ein kleiner
Mensch grof3, wie soll ein Kind erwachsen werden ohne solchen Trost?

Jungel - Predigt Uber Jesaja 49,13-15 4 01.12.2022



Und wir, wir sogenannten Grol3en, sind wir wirklich erwachsen geworden, wenn wir das Kind
in uns, statt es lebenslang zu bejahen, angstlich verleugnen oder gar mit allerlei schiefer Psy-
chologie und P&dagogik ausrotten zu missen meinen, um nur ja als mindig zu gelten? In
Wahrheit bewirken wir damit genau das Gegenteil. Wird das Kind in uns getotet, dann wird
das pathologische Regressionen in die Kindheit zur Folge haben. Und statt mit Erwachsenen
haben wir es (dann) mit vergreisenden Kindern zu tun. In Wahrheit erwachsen, mindig und
reif wird nur derjenige, der das Kind in sich leben 1aRt: das Kind, das sich unbéndig freuen
kann, das aber auch weinen darf und das mditterlich getrdstet zu werden verlangt.

Auch unsere Welt, auch die private und ¢ffentliche Welt der Erwachsenen wird ja nur zu oft
und in der Regel sogar von uns selbst derart durcheinandergebracht, dal pl6tzlich nichts mehr
stimmt: weder um uns herum noch in uns selbst. Dann finden auch wir uns nicht mehr zurecht
»und wissen nicht, wo aus noch ein«. Dann bedurfen auch wir des Trostes.

Oder ware uns Erwachsenen, die wir doch meist selber verursachen, was uns dann qualt und
plagt, ware uns Erwachsenen gegenuber statt Trost eher Zorn am Platze? Miifste, wenn wir die
Welt durcheinanderbringen, nicht vielmehr »ein Gerichtsprediger wie mit Stahlruten dazwis-
chenfahren«? Die Frommigkeit aller Zeiten hat nach solchen Gerichtspredigern gerufen, die
anklagen und verurteilen statt zu trgsten.

Hat nicht auch Israel sein schweres Geschick als gottliches Strafgericht verstanden, das es
sich selber zugezogen hat? Der Herr hat mich verlassen, mein Herr hat mich vergessen — das
ist ja nicht nur resignierende Klage; das ist religiose Selbstanklage und moralische Selbstver-
urteilung in einem. Und das Schlimmste an dieser schlimmen Selbstbezichtigung: sie leuchtet
ein. Sie ist fUr unsere religiose und moralische Urteilskraft entsetzlich plausibel — jedenfalls
dann, wenn wir unsere Untreue gegeniiber unserem Schopfer mit derselben Strenge beurtei-
len, mit der wir die menschliche Rucksichtslosigkeit gegen seine Schdpfung verurteilen.
Wenn es um die Bewahrung der Schépfung geht, dann legen wir, jedenfalls neuerdings,
strengste Mal3stabe an. Tun wir es auch, wenn es um die Ehre des Schopfers geht? Was hat
der Siinder denn anderes verdient, als aus Gottes Herz verstolien und aus seinem Gedéachtnis
getilgt zu werden? Was haben wir denn anderes verdient? Wir haben nichts dagegenzusetzen.

Gott aber, liebe Gemeinde, Gott hat etwas dagegenzusetzen. Und das ist noch plausibler.
Denn Gott setzt gegen die entsetzliche Plausibilitat frommer moralischer Selbstverurteilung
die schlechthin tberlegene Plausibilitdt mutterlicher Liebe. Gegen die Liebe der Mutter zu ih-
rem Kind gibt es schlechterdings kein Argument. Und sie bedarf ihrerseits keines Argumen-
tes. Sie muf3 sich nicht rechtfertigen oder verteidigen. Die mitterliche Liebe ist einfach da und
setzt sich mit Uberzeugender Selbstverstandlichkeit durch. Was immer das Kind auch ange-
stellt, welch strengen Tadel es auch verdient haben mag, die Mutter wird es ermahnen, wohl
auch schelten, sie wird vielleicht sogar — die Temperamente sind verschieden — mit einem
Wutausbruch reagieren. Aber ihre Liebe wird sie ihrem Kind nicht entziehen. Mutterliche Er-
mahnung, miitterliche Schelte und — wer weil3? — vielleicht sogar der mutterliche Wutaus-
bruch mogen pédagogisch notwendig sein. Die mitterliche Liebe ist mehr als notwendig. Sie
ist von Uberlegener Selbstverstandlichkeit, sie ist von souveraner Plausibilitét.

Kann es ein glicklicheres Gleichnis geben fiir den Gott, der uns trosten will, wie einen seine
Multter trostet? Das Gleichnis trifft. Mit Gberlegener Selbstverstandlichkeit stellt der himmli-
sche Vater miitterliche Nahe her. Gottes mditterliche Anndherung — das ist sein Advent.

Deshalb also der Himmel und Erde in Bewegung setzende Aufbruch des Ewigen in die Zeit.
Deshalb der die ganze Schopfung zum Jubel und Jauchzen hinreif3ende und selbst die steifen
Berge in einen Freudentaumel versetzende Ruf: »In der Wiste bahnet den Weg des Herrnl«

Jungel - Predigt Uber Jesaja 49,13-15 5 01.12.2022



(Jesaja 40,3). Sage also niemand: in mein verwistetes Land setzt ein Gott keinen FuR, und in
mein verddetes Innenleben schon gar nicht. Gottes mditterliche Anndherung kann durch nichts
aufgehalten und durch niemanden abgehalten werden.

Ja, selbst vor dem wiisten Odland des Todes schreckt sein Weg nicht zuriick. Sage also nie-
mand: der Mensch musse einsam sterben, im Tode werde er ganz auf sich allein zurtickgewor-
fen. Nein, Gott ist uns auch im letzten, im todlichen Augenblick matterlich nah. Und er wird
im Augenblick des Todes nichts anderes sagen als mitten im Leben. Gott spricht zu den Ster-
benden wie zu den Lebenden in der Sprache der ihre Kinder trostenden Mutter. Die aber — je-
der von uns hat das erfahren — 6ffnet die Arme und sagt: Komm!

Was konnen wir da besseres tun, liebe Gemeinde, als unsererseits mit einem Nun komm einzu-
stimmen in den Jubel des Himmels und in das Jauchzen der Erde: Nun komm, der Heiden Hei-
land! Und selbst wenn wir das wie die Berge nur brummen oder gar mit gebrochener Stimme
nur gerade noch seufzen kdnnen: O, komm, ach komm ..., komm trdst uns hier — fur Gott ist
ein solcher Seufzer kein MilRklang im universalen Jubel. Ganz im Gegenteil: fur Gott ist ein
solches nach ihm seufzendes Nun komm inmitten des ganzen Schopfungsjubels vermutlich so-
gar der schoénste Ton. Amen.

Gehalten am 1. Dezember 1991 (1. Advent) in der St. Johanniskirche in Wiirzburg.

Jungel - Predigt Uber Jesaja 49,13-15 6 01.12.2022



