Was ist der Heilige Geist? Eine bibeltheologische Hinflihrung

Von Eduard Schweizer

Wie kann man den Heiligen Geist von allen mdglichen anderen Geistern unterscheiden? Dies
war schon die Frage der Korinther. Die Antwort des Paulus, er sei dort, wo Christus als Herr
bekannt werde und darum zum Nutzen aller, zum Aufbau der Gemeinde gehandelt werde (1
Kor 12,3.7; 14,4f), gentigte bald nicht mehr. Schon Irendus spricht dem richtig ordinierten Bi-
schof die Garantie des Heiligen Geistes zu, und das Konzil von Trient hat das endgultig fest-
gelegt. Die Reformation hat dagegen die absolute Irrtumslosigkeit der Schrift bis hin zu den
hebraischen Punkten gestellt, und alle moglichen Gruppen haben im Protest gegen beide Kir-
chen die Garantie des Geistes in der Bewegtheit des eigenen Herzens gesucht. Wo also ist er?*

I. Das Alte Testament

Israel hat den Geist zuerst als unheimliche, manchmal sogar bése Macht erfahren und daher
nur Ps 51,18 und Jes 63,10f vom «heiligen» Geist gesprochen. Unter seinem Dréngen kénnen
Menschen Tage und Néchte hindurch weissagen, bis sie erschopft nackt zu Boden sinken (1
Sam 19,19-24), oder auf Berge gejagt und in Schluchten gestlrzt werden (2 Kon 2,16). Schon
Micha grenzt sich davon ab (3,5-8), und vernunftige politische Entscheidungen (Gen 41,38;
Ri 3,10; 6,34; 11,29; 1 Sam 11,6; 16,13; 2 Sam 23,2), ja Verstand und Kunstfertigkeit kénnen
Gabe des Geistes sein (Ex 31,3; 35,31; Dtn 34,9; ljob 32,8; Mal 2,15). Im Gegensatz zum
«Fleisch» steht er darum nur, wo der Mensch sich allein auf dieses verlait statt auf Gott (Jer
17,5; 2 Chr 32,8), etwa auf die Agypter, die doch «Menschen sind und nicht Gott und ihre
Rosse Fleisch und nicht Geist» (Jes 31,3). Aber es ist gerade der (eifersiichtige, lignerische,
unzuchtige) Geist des Menschen, der dazu verfuhrt (Num 5,14; Jes 19,14; Hos 4,12; 5,4).

Israel hat Gottes Wirken zuerst geschichtlich erfahren, im «Schnauben (= Geist!) seiner
Nase», dem «Ostwind (= -geist!)», der das Meer trockenlegte (Ex 14,21; 15,8-10). Von da aus
lernte es, daR Gott durch Wort und Geist die Welt geschaffen hat (Gen 1, 2; Ps 33, 6) und je-
des Friihjahr neu belebt (Ps 147,18). Alles Leben seiner Geschdpfe ist nichts anderes als sein
Geist, den er ausatmet und bei ihrem Tod wieder einatmet (Ps 104,29 f; ljob 34,14 ). Freilich,
ob wir das erkennen, ist die Frage; wohl wirkt Gottes Geist in seiner Schdpfung, aber «wie
leise ist das Wort, das wir vernehmen!» (ljob 26,13f). Oft stehen «Geist» und «Wort» zusam-
men (2 Sam 23,2; Ps 33,6; 147,18; Jes 59,21); betont das erste Gottes Uberwaltigende, oft un-
begreifliche Lebendigkeit, so das zweite, dal? er erkannt und bekannt werden will.

Unter der niederschmetternden Erfahrung des Exils lernt Israel auf eine Neuschopfung hoffen,
in der Gottes Geist allein regieren wird — als Gerichtssturm, der alles vernichtet (Hos 13,15),
und als kiihlender Wind, der die Wiste zum Obstgarten wandelt (Jes 32,15-18); denn gerade
der alles Bose wegfegende Sturmgeist Gottes schafft sich ein reines, heiliges Volk (Jes 4,4).
Wer am «groRen und schrecklichen Tag des Herrn» ihn anruft, der wird gerettet und mit sei-
nem Geist begabt werden (Joel 3). Dann wird Gott seinen eigenen Geist dem Menschen ins
Herz legen, damit alles Bose vernichten und ihm ein neues Herz schaffen (Ez 36,25-27;
39,28f).

I1. Das Judentum zwischen Altem und Neuem Testament

Kann man die Fremdheit des Geistes, der Gotteserkenntnis schenkt, festhalten, wenn man

! Alles Nahere in E. Schweizer, Heiliger Geist (Stuttgart 1978).
Schweizer - Was ist der Heilige Geist. Eine bibeltheologische Hinfiihrung (Conc)
1 28.11.2022



nicht mehr alles Unerkl&rliche als Beweis des Wirkens Gottes auffassen kann? Die judischen
Gelehrten wahlten die «protestantische» Lésung, verknlpft mit der «katholischen»: Nur die
biblischen Propheten sind garantiert Geisttrager, und nur der in ununterbrochener Sukzession
rite Ordinierte kann sie auslegen, weil ihm der Mose verliehene Geist so Gbermittelt wird. Da-
mit war das radikale Gegentiber des Gottesgeistes festgehalten. Nur hielt er sich nicht an die
Regel: je mehr er auf biblische «Konserven» beschrankt werden sollte, desto hdufiger traten
Propheten auf, die nicht anerkannt und darum nicht kontrolliert und an ihre Grenzen erinnert
wurden, daftir um so mehr Leute faszinierten. Philo wahlte die «charismatische» Lésung: nur
wenn alles menschliche Denken erlischt, kann der Geist sprechen: «Ich glaubte, in gottlicher
Begeisterung der Seele in hoheren Regionen zu schweben ...»

Aber biblische Propheten haben doch gerade unter dem Wirken des Geistes auch sehr ver-
nlinftige politische und soziale Lésungen vorgeschlagen, und Liigenpropheten haben unter
«Geistzwang» und unter Ausschaltung der Vernunft geweissagt. Die Leute von Qumran such-
ten die Garantie im nachweisbaren Wunder der Erfullung (Tempelrolle 61,2-5; Dtn 18,22;
noch Ps.-Clem. hom. 2,6-11). Aber gerade beim echten Propheten erfullt sich nicht alles sicht-
bar (Jona 3,10). Was also?

Ebenso fraglich blieb das Wirken des Geistes in der Schopfung. Wer unter dem Eindruck der
(damals) modernen Naturwissenschaft nicht mehr von Engeln redete, die die Regenbehélter
offneten und Blitz und Donner stets gleichzeitig auslieRen, dachte sich Gottes Geist wie eine
Aurt elektrischen Strom, der in verschiedener Intensitat alles durchflutete. Aber wurde er damit
nicht zu einer anonymen Naturkraft, in der Gottes Freiheit keinen Platz mehr hatte? Die Hoff-
nung auf ein ewiges Leben wurde damals modern. Die Skepsis des Predigers: «Wer weil}
schon vom Geist des Menschen, ob er nach oben steigt, und vom Geist des Viehs, ob er nach
unten zur Erde fahrt?» (3,21), wird kaum wiederholt (vgl. 2 Makk 7,22f; Weish 1,13; 2,1.23;
4,7.10; 5,5.15!). Meist denkt man, ein dem Menschen eigener gottlicher Geist fahre beim Tod
aus und werde in Kammern aufbewahrt bis zur Vereinigung mit einem neuen Leib in der Auf-
erstehung. Aber geht damit nicht die biblische Einheit verloren zugunsten einer platonischen
Trennung von Leib und Seele?

I11. Das Neue Testament
1. Die Evangelien

Jesus selbst hat kaum vom Geist gesprochen. Er hat weder eine Christologie noch eine Pneu-
matologie verkiindet. Er hat als Gottes Sohn im Geist gelebt. Noch Markus und Matthaus ha-
ben die «Fremdheit» des Geistes so empfunden, dal sie fast nur von dem in Jesus wieder le-
bendigen Geist reden. Nach Mt 1,18; Lk 1,35 ist der Schopfergeist sogar schon in seiner Zeu-
gung wirksam. Doch wird er (nach der Neuinterpretation des den in Feuer und Sturm kom-
menden Richter ankiindigenden Tauferwortes) die Seinen «im Heiligen Geist taufen» (Mt
3,11 par.).

Schon Lukas betont, dal’ der Geist nicht nur in aulRergewdhnlichen Wundern wirkt, sondern
allen gegeben ist. Num 11,29 («Gébe Gott, daB alle im VVolk des Herrn Propheten wéren!») ist
erfllt; der Geist ist die Gabe Gottes (Lk 11,13) an den Glaubenden und Gehorsamen (Apg
2,38; 5,32). Noch wird die erste Erkenntnis des Glaubens nicht auf ihn zurtickgefuhrt, wohl
aber die Bewahrung des Glaubens in der Verklindigung (neben Apg 8,29; 10,19; 11,28 usf.
auch ihr «<normaler» Fortgang: 9,31); denn Gemeinde ohne Mission ware nicht mehr Gemein-
de des Heiligen Geistes. Denkt Lukas auch an einen den Tod Uberlebenden «Geist» (8,55;
23,46)? Doch redet er Apg 20,10 nur vom zuriickkehrenden «Leben», 9,40 vom Aufschlagen
der Augen, und nach Lk24,37-39 ist der Auferstandene gerade nicht «ein Geist». Jedenfalls ist

Schweizer - Was ist der Heilige Geist. Eine bibeltheologische Hinfiihrung (Conc)
2 28.11.2022



also der «Geist» nicht «er selbst», und man kann auf Lukas kein System einer unsterblichen
Seele griinden.

2. Paulus

Auch er weild um «Zeichen und Wunder» des Geistes (Rém 15,19; 1 Kor 2,4; 1 Thess 1,5).
Aber das entscheidende Wunder ist ein anderes: «Was kein Auge gesehen und kein Ohr ge-
hort hat und in keines Menschen Herz aufgestiegen ist..., das hat Gott uns durch den Geist ent-
hillt», den Gekreuzigten, «Ansto3 und Unsinn» damals wie heute, ja «Gottesfluch» (Dtn
21,22 f, Tempelrolle 64,12; Gal 3,13), dem Glaubenden aber Gottes Weisheit (1 Kor 1,18-
2,16).

Dieses seltsame Gesetz Gottes gilt auch fur Jesu Jinger: gerade in der Schwachheit ist Gottes
Kraft da (2 Kor 13,4; 12,10). Darum kann Paulus nicht mehr auf «Fleisch» vertrauen, obwohl
dies Gottes gute Schopfung ist und es auch einen «Christus nach dem Fleisch» gibt (R6m
9,5). Gegensatz dazu ist nicht ein (menschlicher) «Geist», sondern nur Gott selbst (1 Kor
1,26; 2 Kor 1,12; 10,4; 1 1,17f; vgl. R6m 9,8; Gal 4,23). Der Mensch soll «im Fleisch wan-
delnx, aber sich nicht «nach dem Fleischx» ausrichten (2 Kor 10,3). Wenn er das namlich tut,
kann es Macht tber ihn bekommen (wie der Alkohol, mit dem man Wunden reinigen kann,
bei einem Menschen, der alle Hilfe bei ihm sucht). Darum ist nicht die Korperlichkeit des
Menschen (Sexualitdt, Zorn, Geldgier) das gefahrlichste «Fleisch», sondern gerade seine
«geistigen» Fahigkeiten, seine Gesetzeswerke (Gal 3,2.5), seine moralische Vollkommenheit
(Phil 3,3-7: «untadelig» nach Gottes Gesetz!). Der Mdrder merkt wenigstens oft noch, da
nicht alles gut steht bei ihm, der auf andere herunterschauende Moralist nicht mehr.

Israels besonderes Los war es deshalb, der Welt zu demonstrieren, daR der Mensch gerade
auch auf seinen religiosen Héhepunkten und nicht nur dort, wo er zum Tier wird, Gott ganz
verfehlen kann; darum ist gerade dort auch Gottes Gnade in letzter Radikalitat aufgebrochen
(R6m 5, 20). An die Stelle des Lebens «nach dem Fleisch» tritt das «durch den Geist» ge-
schaffene (Phil 3,3; Rom 8,13 f; auch Gal 4,23 ist der Wechsel der Prapositionen zu beach-
ten!). Jenes ist gepragt durch «Werke» (Plural), die getan und aufgezahlt werden kénnen und
«offensichtlich» sind, dieses durch die «Frucht» des Geistes, die wachst und das Leben mit all
seinen Licht- und Schattenseiten einheitlich auf Gott ausrichtet (Gal 5,19.22), dessen Kraft im
Schwachen ist.

So wird der Geist zum Geist der Heiligung (R6m 15,16) und der einzelne wie die Gemeinde
zu seinem «Tempel» (1 Kor 6,19; 3,16). Das ist kein neues «Gesetz», denn «wo der Geist ist,
da ist Freiheit» 2 Kor 3,17), gerade weil er die Weisheit zur richtigen Entscheidung schenkt,
die dem andern doch «keine Schlinge um den Hals legt» (1 Kor 7,35.40). Das ist nur ver-
standlich, weil die entscheidende Wirkung des Geistes eben die Offnung fiir Gott und damit
fiir den Mitmenschen ist. Er lehrt beten (Gal 4,6f; Rom 8,15-17); ja, er betet selbst in uns und
Ubersetzt so unser Seufzen, fir das wir nie die richtigen Worte finden, damit Gott es verstehen
kann (R6m 8,26f).

Solche Ausrichtung auf Gott befreit vom Zwang, sich selbst durchsetzen zu mussen und
schenkt darum das offene Herz fiir den andern, die «Liebe des Geistes» (R6m 15,30). Sie ist
seine erste Frucht (Gal 5,22), die Gabe, die alle andern zusammenfal3t und Gemeinde baut(l
Kor 13 zwischen Kap. 12 und 14 wie Rom 12,9a zwischen V. 3-8 und 9b-13). Wo Gemeinde
zerstort wird, weil der konservativere Petrus nicht mehr Platz hatte neben dem radikaleren
Paulus und dem charismatischeren Apollos (1 Kor 3,4.17.22), da ist Gottes Geist nicht mehr.

Das Wirken des Geistes in der Schopfung ist selbstverstandlich vorausgesetzt, gerade darum

Schweizer - Was ist der Heilige Geist. Eine bibeltheologische Hinfiihrung (Conc)
3 28.11.2022



aber neutestamentlich nie erwéhnt. Die Neuschopfung, die mit dem Einbruch des Geistes bei
Jesus beginnt (Mk 1,9-11; Mt 1,18; Lk 1,35), ist so viel wichtiger: der Hymnus Kol 1,15-20
erkennt, daR man die erste Schopfung (in der das Gesetz des Uberlebens des Starken gilt!) erst
von der Neuschdpfung in der Auferstehung Jesu her als Gottes Schépfung erkennen kann.
Diese «Neuschdpfung in Christus» (2 Kor 5,17; «des Geistes» Tit 3,5) ist aber der Leib Chri-
sti, in den hinein der Geist in der Taufe eingliedert (1 Kor 12,13). Hier sind die Weissagungen
von der Neuschopfung durch die rieselnden Béache des Gottesgeistes (Jes 44,3; vgl. 43,20) er-
fullt. Hier gilt das Gesetz des Uberlebens der Schwachen (1 Kor 12,22f).

Das fiihrt Paulus zu der fir Jahrtausende wichtigen Einsicht, dal3 die Absonderlichkeit der
Gabe kein Beweis fur ihre Herkunft aus Gottes Geist darstellt; das gab es auch im Heidentum
(1 Kor 12,2). Wesentlich ist nur, ob durch sie Christus (nicht etwa die eigene Begabung!) Herr
ist und so die ganze Gemeinde gebaut wird (V. 3.7). Daher sind Firsorge und Organisation
(bei denen man nach Meinung der Korinther Besen oder Tischglocke braucht, aber nicht den
Geist, V. 29f) genau so Geistesgaben (V. 28) wie die Glossolalie. Paulus schétzt diese zwar
hoch (14,18), nicht aber als Dienst an andern. «Ubernatiirlich» sind also alle Gaben, wenn
wirklich das Wunder aller Wunder geschieht, das durch Gottes Gnadenwort zum Menschen
durchdringt und ihn ins Heil stellt. Darum kann kein «Ohr», mag es noch so sehr auf der Seite
stehen, Minderwertigkeitsgefuihle gegenliber dem «Auge» hegen, das freilich auch nicht, weil
es alles von oben her tberblickt, sich liber die «Hande» (die etwa im schmutzigen Spulwasser
arbeiten) erhaben fuhlen darf (1 Kor 12,15-25).

Auch fir Paulus wirkt der Geist in dieser, nicht in der kommenden Welt, ist aber «Kostprobe»
und «Anzahlung» auf sie hin (R6m 8,23; 2 Kor 1,22; 5,5; Eph 1,13; VVgl. Hebr6,4f). Eben die-
ser Geist, der um die Vollendung weil3, wird hier solidarisch mit der ganzen Schopfung, weil
er unertraglich an ihren No6ten leidet (Rom 8,22f). Er befreit von aller Schwarmerei, die mit
dem Geist schon im Himmel leben und die Erde mit ihren Leiden vergessen will. Schon nach
vorpaulinischer Sicht wirkt er freilich in der Auferstehung Jesu (Rom 1,4; vgl. 1 Tim 3,16;

1 Petr 3,18), und fur Paulus ist der Erhdhte «lebenschaffender Geist», der den menschlich un-
vorstellbaren, «geistlichen» Auferstehungsleib schenkt (1 Kor 15,44-49). Das geschieht einst
«um des (jetzt schon) in uns wohnenden Geistes willen» (Rém 8,11). Insofern kann man,
wenn man das betonen will, was von Gott her gilt, sogar sagen, der Glaubende sei schon zu
solch neuem Leben erweckt (Kol 2,12).

Aber gegenuber aller Schwérmerei meidet Paulus doch in Rém 6,1-11 diese Aussage, weil
wir zwar der Siinde ein fiir allemal abgestorben sind, das Auferstehungsleben aber auf Erden
noch sehr angefochten bleibt. Gewil? wird Gottes Geist schon hier zu «unserem Geist» (den
Paulus scharf vom menschlichen Verstand unterscheidet, 1 Kor 14,14); aber doch so, dal3 die-
ser des Zuspruchs des «Geistes selbst», des immer wieder neu zu ihm durchdringenden Geis-
tes Gottes bedarf (Rém 8,15f). Der heilige Geist ist also der Rufende und der in uns Antwor-
tende zugleich. Dieses Leben Gottes in unserem menschlichen Leben drin ist dann auch der
«Geist», von dem Paulus einmal erwarten kann, daB er durch Tod und Gericht hindurch geret-
tet werde (1 Kor 5,5).

3. Johannes

Auch bei ihm endet das Nikodemusgesprach tber die Geburt aus dem Geist im Hinweis auf
den Gekreuzigten (3,14), und der Hohepriester, der weissagen mui}, was er selbst nicht will,
spricht ebenfalls davon (11,51f). Nur ist damit Jesu «Erh6hung», nicht seine Ohnmacht be-
tont, allerdings eine seltsame Erhéhung, namlich die ans Kreuz. Doch ist eben sie der Sieg

Gottes (19,30). Wer das erkennt, ist «vom Geist geboren» (3,3.6), von Gott, von oben, vom

Himmel her, und lebt nicht mehr «vom Fleisch», von unten, von der Erde, von dieser Welt,

Schweizer - Was ist der Heilige Geist. Eine bibeltheologische Hinfiihrung (Conc)
4 28.11.2022



vom Teufel (3,6.31; 8,23.42-47; 15,19; 17,14.16). Jedoch ist dieser Geist in Jesu Worten zu
finden, die «Geist und Leben» sind (6,63; vgl. 3,34).

Johannes meint also nicht eine obere Welt des Geistes, die man findet, wenn man die Welt des
Fleisches verlalit und in den «<Himmel» steigt, in geistlichen Erlebnissen (dagegen 3,13) oder
nach dem Tod. Johannes spitzt das von Paulus Erkannte nochmals zu: «Fleischx ist eigentlich
alles aulRer Jesus. Darum kiinden die langen Bildreden Jesu immer nur das eine: alles, was der
Mensch sucht, ist allein bei ihm zu finden, «dem wahren Licht, dem wahren Brot, dem wah-
ren Weinstock, dem rechten Hirten» (1,9; 6,32; 15,1; 10,11). Wer sich auf anderes Licht und
Brot, einen anderen Weinstock und Hirten verlaRit, tduscht sich. Nur der Geist, der vom Ge-
kreuzigten ausgeht (7,38 wohl so), fiihrt in die ganze Wahrheit (16,13), zu dem, der die Wahr-
heit ist (14,6), indem er die Gemeinde zu ihm zurlickruft (14,26; 15,26).

Die Neuschopfung beginnt daher, wo der Geist den Menschen «von oben zeugt» (3,3), wie
Johannes ein traditionelles Taufwort (3,5; Mt 18,3) neu interpretiert. Fir ihn ist die Gabe des
Geistes nur eine: eben die Erkenntnis Jesu. Kaum zufallig wahlt er darum nicht das Bild vom
Leib, in dem ein Glied das andere nétig hat, sondern die Bilder von der Herde, der Kornédhre
und vom Weinstock (10,1-18; 12,24; 15,1-6), wo Schaf neben Schaf, Korn neben Korn, Reb-
zweig neben Rebzweig alle von dem Einen leben, aber nicht einander notig haben. Radikal
zeichnet 1 Joh 2,20.27 eine Gemeinde, in der alle wissend sind und keines Lehrers bediirfen
als des Geistes selbst. Alle «Jinger» (die Johannes nur 6,67 «die Zwolf» nennt) sind Empfan-
ger wie des Gebots der Bruderliebe so der Vollmacht des Heiligen Geistes zur Stindenverge-
bung (20,22f). Sicher wird zur Liebe aufgerufen (15,12-17; 1 Joh 3,14-18; 4,11-13 in einer
vielleicht spateren Schicht); aber es ist die Bruderliebe, die die Liebe zur Welt geradezu aus-
schlief3t (15,18-16,4; 1 Joh 2,15f). Zwar schenkt der Geist das Zeugnis und so auch Verant-
wortung flr die Welt (15,26f; 17,20-23); aber nicht so wie bei Paulus (1 Kor 14,16.23-25),
dal’ die Gemeinde in die Welt ausbricht und ihre Sprache lernt, sondern so, daR sie, ab ge-
schirmt von der Welt, ihr vorlebt, was Leben unter der Fihrung des Geistes bedeutet.

Eigentlich ist im Glauben schon alles erreicht. Freilich muB dies ins ewige Leben, ins volle
Schauen der Herrlichkeit Gottes hinein bewahrt werden (6,27; 12,25; 14,2f; 17,24); aber nicht
welche Vorstellungen der Mensch von der kommenden Welt hat, entscheidet, sondern ob er in
seiner Begegnung mit Jesus schon «die Auferstehung und das Leben» findet (11,24f). Genau
das ist die Neugeburt aus dem Geist (3,5f): durch Jesus dringt ein Leben aus einer ganz ande-
ren Dimension ein; zwar wird der Glaubende sterben, was aber der Geist in ihm zu bauen an-
gefangen hat, wird davon nicht zerstort, sondern einst von Gott vollendet. Insofern wird, wer
an Jesus glaubt, nicht sterben, oder wenn er stirbt, dennoch leben (11,25f).

IV. Wo also ist der Heilige Geist am Werk?

Unmdglich ist die typisch «protestantische» Lésung: das Wirken des Geistes kann man nicht
im geschriebenen Bibelwort einfrieren. Gewil3 redet er durch die Schrift (Mk 12,36; Hebr
10,15); aber schon die Antithesen von Mt 5,21-48 zeigen, wie wenig sie verstanden ist, so-
lange sie dem Buchstaben nach gelesen wird. Paulus kann sogar (trotz Rém 3,21 usw.) erkl&-
ren, die Gemeinde «lebe im neuen Leben des Geistes, nicht mehr im veralteten der Schrift»
(7,6). Will sie sich ndmlich mit der Schrift sichern, wird diese zum Buchstaben und Gesetz
und bleibt mitsamt ihren Lesern noch unter der «Decke»; erst der Geist 6ffnet das Herz und
damit auch die Schrift (2 Kor 3,6.14-18). Nach Joh 3,1-10 kann auch der berihmteste Schrift-
ausleger die (von Jesus zeugende, 5,39.46f) Schrift nichtverstehen ohne die Neuzeugung
durch den Geist.

Unmdglich ist die typisch «katholische» Losung: Freilich schafft der Geist Ordnung. Ethische

Schweizer - Was ist der Heilige Geist. Eine bibeltheologische Hinfiihrung (Conc)
5 28.11.2022



Maximen mit Androhung des Gottesgerichts stammen vermutlich von geistbewegten Prophe-
ten und werden Offb 2,7 usw. auf den Geist zurtickgefihrt. Er macht auch Menschen zu «Auf-
sehern» (Apg 20,28) und gibt jedem seine Gabe und Aufgabe, damit alles in Ordnung vor sich
gehe(l Kor 12,8-11; 14,32 f. 40). Frauen spielen dabei eine wichtige Rolle (Apg 18,26; Rom
:6,1; 1 Kor 11,5; Phil 4,2f; vgl. Joh 4,39; 11,28; 20,18). Der Geist erinnert an das, was «von
Anfang an» gelehrt wurde (Joh 14,26; 1 Joh 2,7.24). Aber er ruft zu besonderem Dienst; die
Gemeinde kann nur hinterher erkennen, was er voran geschenkt hat (Apg 6,3; 20,28; 1 Kor
12; 16,15 - 18; 1 Tim 1,18; 4,14). Darum bezeichnen die vier griechischen Ausdricke fur
«Amt» nur das Wirken judischer oder heidnischer Beamten, das Christi oder der Gesamtge-
meinde, nie jedoch das eines einzelnen oder einer Gruppe. Was Petrus grundlegend zugespro-
chen ist (und seine apostolische Einmaligkeit ausmacht; Mt 16,18f), gilt der Gesamtgemeinde
als seiner Nachfolgerin 18,18). Selbst die Sondergabe eines Gemeindeglieds kann vom Geist
jederzeit einem andern geschenkt werden, so dal? der erste sich hinsetzen und den andern re-
den lassen muB (1 Kor 14,30). Die Leitung des Geistes genigt (1 Joh 2,27). So steht am Aus-
gang des neutestamentlichen Zeitalters die Ordnung desr Pastoralbriefe mit der Ordination
(freilich nur, wo der Geist durch Propheten den zu Ordinierenden bezeichnet hat) neben der
der Johannesbriefe, in der der Geist durch jedes Gemeindeglied reden kann (freilich nur, wenn
es innerhalb des «von Anfang an» Gelehrten geschieht). Beide Formen sind moglich, solange
die genannte Korrektur wirksam bleibt.

Unmdglich ist die rein »charismatische» Lésung: Auch ein von Jesus berufener Empféanger
des ersten Pfingstgeistes kann irren (Gal 2,12). Herrlichste geistliche Erlebnisse kénnen von
Gotzen herkommen (1 Kor 12,2f). Nicht jeder Geist kommt von Gott und schenkt die Wahr-
heit (1 Joh 4,1-6). Erst die Stellung zum «Herrn», der «ins Fleisch gekommen ist», entscheidet
daruber. Aber selbst eindeutig vom Geist stammende Weisungen entbinden nicht von selb-
standiger Entscheidung. Der Geist gebietet Paulus, nicht nach Jerusalem zu ziehen (Apg
21,4), und doch mul? er «gebunden im Geist» gerade das tun (20,22). Noch weniger kénnen
unbestreitbare Wunder Gottes Geist garantieren. So einfach ist es ja nicht, dafl «der bose
Geist» immer das Wunder verweigert (Apg 19,15f): Mk 13,22; Apg 16,16; 2 Thess 2,9; Off
13,13).

Widerspricht also der Geist sich selbst? Er setzt Bischdfe ein und gibt Charisma durch Ordi-
nation und lehrt zugleich die Gemeinde, sie habe keinen Lehrer notig auBer ihm selbst. Er ruft
Paulus zum Martyrergang und warnt ihn gleichzeitig davor. Er schenkt die Gberschaumende
Fulle einer Geistessprache und halt doch das Gemeindeglied davor zuriick, dieser im Gottes-
dienst freien Lauf zu lassen. Nun, Jesus hat in Gleichnissen geredet, weil man Gottes nie hab-
haft werden kann, auch nicht mit der korrektesten Formel; Gott mul} sein Wort stets neu sagen
und zu neuen Ufern fihren kdnnen. Die Gemeinde hat aus dem gleichen Grund vom Geist ge-
sprochen. Wohl gibt es Wegweiser: die Frage, ob Jesus als Mensch und als himmlischer Herr
bekannt wird und ob dadurch die Gemeinde als ganze gebaut wird. Wohl gibt Gott auch seiner
Gemeinde immer wieder Menschen, die besonders begabt sind, diese Fragen zu klaren, und
Bekenntnisse, die das festzuhalten versuchen. Daftr soll man sehr dankbar sein. Beide diirfen
aber nie dem Geist Gottes im Weg stehen, wenn er in einer neuen Situation neu reden will. Er
kann der Gefahr der alles auflésenden Gnosis (1 Tim 6,20) entgegen den geordneten Dienst
der Verkiindigung schenken und zugleich der Gefahr der werdenden Amtskirche (3 Joh 9f)
entgegen die Gemeinde an die absolute Freiheit des Geistes erinnern. Er kann den Menschen
in eine Aufgabe rufen und ihm zugleich die Schwere seines Weges aufzeigen. Er kann die
uberbordende Freude schenken und zugleich die Niichternheit der Liebe, die die andern nicht
vergilit. Er kann «protestantisch» und «katholisch» und «charismatisch» reden.

Schweizer - Was ist der Heilige Geist. Eine bibeltheologische Hinfiihrung (Conc)
6 28.11.2022



EDUARD SCHWEIZER

1913 in Basel geboren, Schulen in Basel, Universitatsstudium Basel, Marburg, Zurich, unter
K. Barth, R. Bultmann, E. Brunner. Abschluf} 1936, Dr. theol. Basel 1938. Pfarrer in der
Schweiz 1936-1946. Privatdozent Zirich 1940, ordentlicher Professor fur Neues Testament
Mainz 1946, Bonn Sommer 1949, Zirich seit Herbst 1949. Gastprofessor Rochester/New
York 1959/60 und 1962, San Francisco 1964 und 1967, Kyoto und Tokio 1966, Melbourne
1968, 1971, 1975. Dr. h.c. Mainz 1950, Wien 1972, D.D.h.c. St. Andrews (Schottland) 1963,
Melbourne 1975. Biicher: EGO EIMI 19392, 1965; Erniedrigung und Erhéhung bei Jesus und
seinen Nachfolgern 1955/-1962; Gemeinde und Gemeindeordnung im NT 1959/21962; Neo-
testamentica 1963; The Church as the Body of Christ 1964; Das Evangelium nach Markus
1967/41975; Jesus Christus im vielfaltigen Zeugnis des NT 1968/*1976; Beitrage zur Theolo-
gie des NT 1970; Das Evangelium nach Matthaus 1973/21976; Der Brief an die Kolosser
1976; Heiliger Geist 1978; Gott will zu Worte kommen 1978 u.a.m.; Zahlreiche Ubersetzun-
gen ins Englische, Japanische, Italienische, Franzosische; tiber 200 wissenschaftliche Auf-
sétze in Deutsch und Englisch. — Im ThWNT die Artikel pneuma; sarx; soma; hyids (theoi);
psyché. Anschrift: Pilgerweg 8, CH-8044 Ziirich.

Quelle:; Concilium 15, 1979, S. 494-498.

Schweizer - Was ist der Heilige Geist. Eine bibeltheologische Hinfiihrung (Conc)
7 28.11.2022



