Was durfen wir hoffen? Perspektiven christlicher Eschatologie

Von Gerhard Sauter

Unsterblichkeit?

,Was darf ich hoffen?*: so lautete die dritte der Grundfragen Immanuel Kants, und er meinte,
es stehe ,,der Religion* zu, jene Frage zu beantworten.! Wie viele seiner aufgeklarten Zeitge-
nossen nahm er an, die religiose Antwort werde das Postulat der Unsterblichkeit entfalten: als
einen Grundsatz, der all unser Tun und Lassen leitet und unser Denken ausrichtet. Mit ihm
wird die Verantwortung fur unsere Handlungen nicht unserer naturhaften Verfassung tberlas-
sen, zu der auch das Sterben zéhlt. Vielmehr ist sie an unsere Entscheidungsfreiheit gebunden,
die einer anderen Dimension angehort, welche nicht durch physische Lebensbedingungen
eingeschrinkt wird. ,,Unsterblichkeit* er6ffnet die Aussicht auf eine Grenziiberschreitung, die
alle bisherigen hinter sich lasst, eine ungeahnte Horizonterweiterung des Ich jenseits des
Diesseits, eine unaufhorliche und unbeschrankte Entdeckungsreise der Seele, des unantastba-
ren Kerns meiner selbst, oder wie die Gewédhr menschlichen Fortlebens ,,iiber den Tod hin-
aus‘ sonst noch bezeichnet werden mag. Eine solche Antwort kann, wie Kant iiberzeugt war,
weder von der ersten Grundfrage ,,Was kann ich wissen?* noch von der zweiten ,,Was soll ich
tun?‘‘ erreicht werden. Was unserem Wissen verschlossen bleibt, was wir nicht durch unser
Handeln bewirken kénnen, und was wir, wie alle Lebewesen dem Werden und Vergehen un-
terworfen, nicht zu bewahren vermaogen: dies alles soll durch Religiositat ausgeglichen wer-
den. Sie hélt sich an ein Sinnversprechen, das meiner Existenz auch iber die Schwelle des
Todes hinweg hilft und so schon mein Leben angesichts des Todes tragt.

Das Postulat der Unsterblichkeit soll erklaren, wie verninftig gehofft werden kann, um ver-
antwortlich zu leben. So hat es fiir viele seine Uberzeugungskraft bis heute nicht eingebiifit,
auch in verschiedenen Transformationen und alltagssprachlichen Abschwéchungen. Es be-
starkt das personliche Ich in der Erwartung, im Sterben nicht enden zu missen, sondern den
Tod zu Uberdauern — auch wenn alles, was den Menschen als endliches Wesen prégt, unwider-
ruflich zu leben aufhort. Was aber diesem Ich mit seiner Hoffnung geschehen wird, kann das
Unsterblichkeitspostulat nicht sagen wollen. Doch gerade danach wird gefragt, zumal von
Schwerkranken und Sterbenden: ,,Was wird mit mir geschehen? ,,Was wird ,dann‘, ,nach-
her‘, mit mir sein? Gibt es ein ,Dort‘, wohin ich komme — oder wohin ich wie hinwegge-
schleudert werde?* ,,Werde ich wiedersehen, die vor mir dahingegangen sind, und wie werde
ich sie wiedererkennen? Auch die, welche ich um keinen Preis wiedersehen mdchte? Und
irgendwann alle, die jetzt noch leben und die ich bald verlassen muss?* Andere, die von ihrem
Ableben sprechen, welches sie einzig und allein als Ende ansehen, das sie in den Kreislauf der
Natur entldsst, mogen dennoch im Ernstfall fragen: ,,Ist mit dem Tode vielleicht doch nicht
alles aus und vorbei? Konnte im Sterben womaglich mit mir geschehen, was mich nicht nur
vollig ausléscht, sondern das ich auch wirklich noch erlebe — und was kdnnte das sein? Wie
kann ich es bestehen?** Es sind zumeist formelhafte Fragen, die vielleicht manchem abgedro-
schen erscheinen und die sich oft mit Bildern erhoffter oder beflirchteter kiinftiger Zustande
verbinden. Aber wie schwer fallt es, hier Uberhaupt Worte zu finden, gar die rechten! Der
Schriftsteller Willy Kramp schreibt im Gedanken an seinen todkranken Bruder:

! Immanuel Kant, Logik, A 25.
Sauter - Was durfen wir hoffen 1 21.11.2022



Schwer zu entwirren ist das Verhéltnis zwischen der Existenz eines Menschen und den
Worten, die er gebraucht, um das Innerste dieser seiner Existenz zu artikulieren. Da-
rum muf} man auch in die ,,Klischees* aufmerksam hineinhoren.?

Zu solchen Klischees gehort die Annahme, ,,das Leben nach dem Tode, jenseits des Todes*,
sei eine Art Fortsetzungsgeschichte des Lebens vor dem Tode, auf héherer Stufe und unter
idealen Bedingungen. Oder ,,dort droben* werde alles ausgeglichen, was zeitlebens abgebro-
chen, beschadigt und zerstdort wurde; denn sonst bliebe ja unbegreiflich, warum wir uns immer
wieder so das Rechte, dauerndes Gliick, VVollendung ersehnen. Oder ich sei dann besser in der
Lage, mein Leben irgendwie zu bereinigen, weil ich dann vieles mehr tberblicke und durch-
schaue, was ich bisher tibersah oder was mir unzugénglich blieb. Womdglich geht aber die
Sehnsucht dahin, endlich ewige Ruhe zu finden, nicht mehr gestort zu werden, weder vom
eigenen Gewissen noch gar von Gott!

Wer AuRerungen von Sterbenden horen, ja in sie hineinhéren will, muss vor seinen eigenen
Stereotypen auf der Hut sein. Was er, vielleicht nur gestammelt oder phrasenhaft, vernimmt,
darf er — gerade als Seelsorger oder Seelsorgerin — nicht durch vorschnelle Antworten nieder-
schlagen. Theologische Radikalitit, ,,Auferstehung der Toten* als Handeln Gottes aufs
schirfste mit menschlicher ,,Unsterblichkeit” kontrastiert, ist hier fehl am Platze, auch wenn
falscher Trost vermieden und irrefithrende Vorstellungen abgewiesen werden sollen. ,,Un-
sterblichkeit® wird dann auf die Fortdauer menschlicher Individualitit reduziert, die Kontinui-
tat beanspruchen will. Die Auferstehung der Toten — so heif3t es dann im Rahmen dieser rigo-
rosen Alternative — setze den volligen Abbruch menschlicher Existenz voraus. VVon einer sol-
chen iiberzogenen Radikalitdt konnen Signale ausgehen, die die Botschaft vermitteln: ,,Mit
dem Tode ist alles aus*, jedenfalls alles, was Menschen sind, was sie an sich haben und mit
sich bringen. So kann Todesangst verstarkt und kdnnen Psychosen ausgeldst werden, statt
dass zum Sterben bereitet wird. Und den Angehdrigen wird vermittelt: ,,Die Toten sind tot —
wenden wir uns also dem Kummer iber euren Verlust zu und begleiten euch bei eurer Trauer-
arbeit!“

Auch wenn so behutsam wie maglich auf AuBerungen Todkranker und Sterbender eingegan-
gen und zu erschlieRen versucht wird, was ihren Vorstellungen und bildhaften Erwartungen
oder ihrer Skepsis und nackten Verzweiflung zugrunde liegen kénnte, stellt sich oft Sprachlo-
sigkeit ein. Hinter ihr steht die Verlegenheit, Glaubwirdiges zu sagen, oder die Scheu, Hoff-
nung zu bezeugen, ja, ,,Rechenschaft iiber die Hoffnung zu geben, die in euch ist“ — eine Re-
chenschaft, die jedem Christenmenschen abgefordert wird (1. Petrus 3,15). Doch dies setzt
voraus, dass die Frage, was ich (noch) hoffen darf oder was ich nicht zu erhoffen vermag, zur
Frage ,,Was diirfen wir hoffen?* wird: zur Frage, die mitgetragen werden will, auRer von
Seelsorgern auch von Angehdérigen, Arzten und Pflegenden, je auf ihre Weise, und sei es un-
ausgesprochen. Sie bringen damit ihre Geschichten ein, ihre Erfahrungen mit Wissen und
Tun, die Widerfahrnisse, die ihre Erwartungen geweckt, gendhrt oder aber sie erschittert ha-
ben. Sie tragen auch mit, was Todkranke und Sterbende verfuigten oder jetzt noch selbst be-
stimmen kénnen. Nur so kénnen sie Sterbende nicht allein lassen — und sie zugleich nicht vor
ihrem Alleinsein bewahren wollen, das unweigerlich zum Sterben gehort, weil jeder fiir sich
selber sterben muss, unvertretbar. In dieser Lage sprachfahig zu werden, konnen letztlich we-
der reiche Lebenserfahrung noch fachliche Kenntnisse, weder Mitgefiihl noch Uberzeugungs-
treue gewahrleisten, so hilfreich dies alles ist. Doch theologische Markierungen vermégen zu
helfen, die rechten Worte zu finden, auch wenn sie sie nur vorbereiten — oder eine Firbitte

2 Willy Kramp, Der letzte Feind. Aufzeichnungen, Miinchen 1969, zitiert nach Karin Ulrich-Esche-

mann, Leben, auch wenn wir sterben. Chrlstllche Hoffnung lernen und lehren, Gottingen 2008, 49f.
Sauter - Was durfen wir hoffen 21.11.2022



zuzusagen, uber ein Beistandsversprechen hinaus, und notfalls nur noch wortlos zu kommuni-
zieren.®

Bei der Begleitung Sterbender — ebenso wie der Lebenden — wird sich friiher oder spater zei-
gen, dass auch die Frage ,,Was diirfen wir hoffen?* noch zu unbestimmt ist. Denn sie notigt zu
fragen, worauf wir uns verlassen kdnnen. Ist es die unverletzliche Wiirde, die uns Menschen
auszeichnet, die auch Sterbende einfordern durfen und um deren Wahrung sich manche Ster-
bebegleitung bemiiht, vielleicht sogar ausschlielich kiimmert? Ist sie das ,,Alleinstellungs-
merkmal® des Menschen gegenuber allen anderen Lebewesen? Mit ihr wird so vieles verbun-
den: Willensfreiheit, Selbstbestimmung, Wissen um mich selbst, mit dem ,,ich* in meinem
Gedéachtnis meine Vergangenheit zu Gberblicken suche, und intentionale VVorgriffe, mit denen
ich mich in die Zukunft hineindenke. Diese persénliche Wesenseinheit bildet ungeachtet aller
physischen Verénderungen und psychischen Wandlungen gleichsam den roten Faden, um den
ich die verschiedenen Strange erlebten Lebens miteinander verwebe — und hoffe, weiterhin
verknupfen zu konnen.

Wie wird Menschsein angesehen — mit welchen Folgen fur Leben und Sterben? Um die Ant-
wort darauf wird heute gestritten, politisch wie in den Wissenschaften, die sich um das Studi-
um des Menschen bemdihen und ihn erforschen. Es ist ein Kampf, der manchmal sogar subtil
am Krankenbett und auf Intensivstationen ausgetragen wird — auch dann, wenn Arzte sich
hauptséachlich darum kiimmern, ob ihre Patienten medizinisch und rechtlich korrekt verschei-
den. Zwar ist dies angesichts der wachsenden medizintechnischen Maoglichkeiten und zuneh-
mend restriktiver Vorschriften durchaus begreiflich. Wo und wie aber findet die Frage: ,,Wie
kann ich gut sterben?* noch Gehor — ,,gut* nicht (nur) im Sinne von wiirdig oder selbstver-
fligt, sondern dass es mir und anderen zugute kommen kann. Denn der Tod ist ein Geschehen,
das leibhaft alle ergreift, denen er nahe kommt.

Sofern mit ,,personlicher Identitdt™ oder mit anderen Kennworten fiir Menschenwiirde die
Sonderstellung des Menschen ausgedriickt wird, soll dies uns davor bewahren, lediglich nach
unseren organischen Funktionen (Hirntatigkeit, Kreislauf, Atem, Nervensystem, Stoffwech-
sel) beurteilt zu werden. Wenn menschliches Ableben nur physiologisch definiert wird — als
volliger Ausfall aller Gehirnfunktionen oder als Ergebnis organischer Selbstzerstérung —, soll
dagegen in Stellung gebracht werden, dass jeder einzelne von uns eine Person ist, deren Iden-
titdt als unverwechselbares Ich oder, subjekttheoretisch gesagt, deren ,,Subjektstatus* sich
solchen Feststellungen entzieht. Uber das Geheimnis meines eigenen Todes kann kein AuRen-
stehender befinden.

Wir wissen nichts vom Tod, nichts als die eine Tatsache, dal} wir ,,sterben* werden —
aber was ist das, sterben? Wir wissen es nicht.*

Mehr und mehr unserer Zeitgenossen sind Uberzeugt, dass sie sich mit der Erfahrungstatsache
abfinden sollten, dass wir sterben miissen — und zwar so abfinden, dass sie dies als das letzte
Wort Uber ihr Leben ansehen. Sie brauchten dann nichts mehr als dies zu wissen: ,,Der
Mensch stirbt wie ein Tier, nur dass er weil}, dass er stirbt wie ein Tier.” Mit solchem Wissen
konnte, wenn das Lebensende naht, durchaus mit Wirde auf das gelebte Leben zurlickgeblickt
werden, auch wenn dieses Leben mehr schlecht als recht verbracht wurde.

Aber fur diese Wirde héngt Entscheidendes davon ab, wie ,,ich® mit meinem gelebten Leben
letztendlich zurechtkomme. Je beruhigender die Bilanz ausféllt, die ich ziehen kann, desto

3 Siehe dazu Karin Kiworr, Bilder der Hoffnung im Angesicht des Todes. Ein Weg christlicher Sterbe-
begleitung, Mainz 2005, 102-105.

4 Martin Buber, Nachlese, Gerlingen 1993, 236
Sauter - Was durfen wir hoffen 21.11.2022



gelassener vermag ich mich allmé&hlich davon zu I6sen und Abschied zu nehmen. Im Riick-
blick kdnnen auch Verluste verblassen, manche Enttduschungen werden unwichtig oder er-
scheinen durch Gelungenes ausgeglichen. — Das Wissen, sterben zu missen, kann mich aber
auch so auf mich zuriickwerfen, dass es mich zu erdriicken droht — vielleicht im Gedanken
daran, Verfehltes jetzt nicht mehr bereinigen zu kdnnen und darum unverséhnt mit anderen
und mit mir selbst enden zu massen.

Hoffen wider Erwarten

,»Wer weil3, ob der Atem des Menschen wirklich nach oben steigt, wihrend der Atem der Tie-
re ins Erdreich hinabsinkt?* (Kohelet 3,21) Diese Frage eines biblischen Weisen klingt dhn-
lich wie die eben erwahnte skeptische Beobachtung: Das Faktum des Sterbens stellt Men-
schen mit den Tieren gleich — ,,beide sind aus Staub entstanden, beide kehren wieder zu Staub
zuriick® (3,20). Doch Kohelet fragt: ,,Wer weil3, was dabei geschieht?*, und die Antwort da-
rauf bleibt offen. Deshalb gewinnt er Raum fur die Einsicht, dass der Mensch Anfang und
Ende aller Dinge nicht fassen kann, auch wenn Gott ihm eine Ahnung davon geschenkt hat,
dass alles zusammenhé&ngt. Gerade darum nimmt er so ernst, dass menschliches Leben in die
Zeit eingespannt ist — in Geborenwerden und Sterben ebenso wie in alltagliche Mdéglichkeiten,
die einander ausschlielfen und von denen nur jeweils eine ,,an der Zeit ist“. Wie bedriickend
ist dann zu sehen, wie oft menschliche Anstrengungen sich im Leerlauf erschopfen, und wer
das Glick erhaschen mochte, konnte genauso gut nach dem Wind greifen wollen: das eine ist
so unnutz und vergeblich wie das andere! Darauf kann kein Mensch bauen. Und Gottes Tun,
das alles trédgt, alles bewirkt, ohne dass es dem Menschen seine Handlungsfreiheit néhme, und
das immer wieder neue Moglichkeiten hervorbringt: dieses Handeln bleibt dem Menschen
verborgen; allenfalls blitzt es auf, wenn er einer Gottesgabe innewird.®> Von ,,Hoffnung" ist
bei Kohelet nur ein einziges Mal die Rede, im Sinne der Binsenweisheit ,,Wo Leben ist, da ist
noch Hoffnung* (9,4). Aber was er schreibt, ist doch von dem Vertrauen auf Gottes ebenso
unablassiges wie unabsehbares Handeln und vom Vertrauen darauf durchzogen, dass Gott
,»das Werk seiner Hande nicht fahren ldsst”, wie es ein Psalmbeter erbittet (Ps 138,8).

In biblischen Schriften wird dieses Vertrauen auf verschiedene Weise zur Sprache gebracht.
Von zentraler Bedeutung ist die Geschichte von Abrahams zweitem Auszug (Genesis 15,1-6).
Zuerst hatte er auf Gottes VerheilRung hin das Land seiner Véter verlassen und damit die
Grol3familie, in der er verwurzelt war und in der seiner gedacht werden wurde, auch nach sei-
nem Tode. Doch auf der langen Wanderschaft verzweifelt er, weil er seine Hoffnung auf den
Erben, dessen Geburt Gott ihm verheiRen hat, fiir gescheitert halten muss. Weil er kein Kind
mehr zeugen und seine Frau nicht mehr gebéren kann, wird der Nachkomme ausbleiben, der
die Totenklage fir sie beide halten und so ihr Gedenken sichern kdénnte: die einzige Form ei-
ner Hoffnung auf Fortleben tiber den Tod hinaus, die er sich zu denken vermochte. Es mag
wohl heillen: ,,Die Hoffnung stirbt zuletzt*, aber auch sie wird schlieBlich sterben. — Aus die-
ser hoffnungslosen Selbstqualerei ruft Gott ihn heraus und zeigt ihm, dass er ebenso wenig
wie die Weite seiner Schopfung das Ausmal? seiner SegensverheilRung ermessen kann. Da
wirft Abraham sich gleichsam in die Hoffnung hinein, die Gott ihm bereitet hat, und ,,macht
sich in Gott fest* (15,6), er verankert sich in ihm. Gott gibt Grund zur Hoffnung, ja, er selbst
ist Grund der Hoffnung. Mit diesem Lebensakt bindet Abraham sich ganz und ruckhaltlos an
Gottes VerheiBung, der sich mit ihm verbunden hat. Seine Heimat hat auf Gottes Geheil3 ver-
lassen — jetzt verlésst er sich selber, indem er dem Ruf ,,Komm heraus und sieh! folgt und

® Zum Einzelnen siehe Gerhard Sauter, Das verborgene Leben. Eine theologische Anthropologie, Gu-

tersloh 2011, 100-105. 334.
Sauter - Was durfen wir hoffen 4 21.11.2022



auf Gott hofft. Er vertraut ihm, der sein Wort halt und seinem Handeln treu bleibt. Und gerade
so wird Abraham seiner selbst auf ganz neue Weise inne.

Paulus greift diese Geschichte auf und schreibt sie unter dem Kreuz Jesu Christi fort: Abra-
ham ,,glaubte dem Gott, der die Toten lebendig macht und das, was nicht ist, ins Dasein ruft —
gegen alle Hoffnung glaubte er auf Hoffnung™ (Ro6m 4,16-17). Gott hat ihn im Zelt in der
Wiiste aus der Anfechtung Gber seine Zukunft herausgerufen; Jesus rief Lazarus, eingeschnirt
in Totenbinden, aus der Grabeshohle heraus (Johannes 11,43). So ruft der Vater Jesu Christi
durch seinen sterbenden Sohn am Kreuz uns aus unserer Selbstverschlossenheit heraus, ruft
zur Hoffnung des Glaubens auf das Leben mit Christus, den Kommenden. Hoffhung gegen
Hoffnung, wider Erwarten: da geht es nicht ohne K&mpfe und schmerzliche Abldsungser-
scheinungen ab, denn die Hoffnung, die uns als Menschen vorantreibt, kann sich erbittert der
Hoffnung widersetzen, die in jene Weite gefiihrt wird, die Gottes schopferisches und lebendig
machendes Handeln bereitet.

Martin Luther erinnert an eine andere Erzéhlung aus der Geschichte von Abraham und seinen
Nachkommen, an Isaaks Errichtung eines lebenspendenden Brunnes in Beerscheba zum Ge-
denken an die Segensverheiffung an seinen Vater, die Gott dort bestatigte (Genesis 26,23-25).
Diese Gottesrede legt Luther als Zusage der Unsterblichkeit aus:

Wo [...] und mit wem Gott spricht, sei es in Zorn, sei es in Gnade redet, der ist gewil3
unsterblich. Die Person Gottes, die da redet, und das Wort zeigen an, dal® wir solche
Geschopfe sind, mit denen Gott sprechen will bis in Ewigkeit und unsterblich.®

Gottes Zorn ist das schmerzliche Nein zu menschlichem Unfrieden, der sich auch gegen ihn
richtet, ein Nein aus seiner unerschopflichen Treue heraus; seine Gnade erweist sich in seinem
richtenden und rettenden Handeln. Unsterblich, ewig ruft er seine Geschopfe, redet sie an und
spricht mit ihnen. Allein darauthin wiirdigt er sie seiner Unsterblichkeit. ,,Ewig® ist die Teil-
habe an Gottes Leben, die dem geschopflichen Leben ,,uneingeschriankt Qualitat™ verleiht;” es
ist weder zeitlos noch unendlich dauernd.

So berichtigt Luther beildufig eine Begriindung der Hoffnung auf die Unsterblichkeit der See-
le, also auf eine habituelle, individuelle Begabung des Menschen, die ihn von allen anderen
belebten Wesen abhebt. Eine solche anthropologische Bestimmung war kurz zuvor vom V.
Laterankonzil (1512-1517) fur lehrverbindlich erklart worden;® das Zweite Vaticanum (1962-
1965) wird sie bestéatigen und verdeutlichen: Das leibliche Leben ist hochzuschétzen, der
Mensch ist aber nicht ,,Teil der Natur* oder ,,anonymes Glied der Gesellschaft®, ,,denn in sei-
ner Innerlichkeit iibersteigt er die Gesamtheit der Dinge*®. Uber diese Bestimmung des Men-
schen mag philosophisch gestritten werden; fur eine theologische Anthropologie ist sie m.E.
irreflihrend. Hoffen auf unvergéngliches, erfiilltes Leben bei Gott, auf ,,ewiges Leben®, wird
jedenfalls nicht durch sie begriindet. ,,Man kann nur in Gott selbst das ewige Leben erlangen™
10-in Gott, der auf alle seine Menschengeschdpfe hofft und fiir sie hofft.

® Martin Luther, Genesis-Vorlesungen (1535-45), in: Luthers Werke, Kritische Gesamtausgabe (WA)
Bd. 43, Weimar 1912, 481,32-35.

" Unsere Hoffnung auf das ewige Leben. Ein Votum des Theologischen Ausschusses der Union Evan-
gelischer Kirchen in der EKD, Neukirchen-Vluyn 2006, 53 (zu Daniel 12,2).

8 De anima humana (1513), DS 1440.

® Pastorale Konstitution tiber die Kirche in der Welt von heute (1965). 1. Kapitel: Die Wirde der
menschlichen Person, Artikel 14, Ubersetzung nach NR 333.

10 Karl Kardinal Lehmann, ,,Was heif3t ,,ewiges Leben*?, in: Grundlinien der Dogmatik, hg. von

Ernstpeter Maurer, Rheinbach 2005, 303-317; 314
Sauter - Was durfen wir hoffen 21.11.2022



., Es lebt nicht mehr Ich*

Der ,,Gott der Hoffnung® (R6m 15,13), ,,der Geduld und des Trostes* (15,3) sucht die Ge-
schopfe, mit denen er reden will, zeit ihres Daseins auf Erden in ihren Hoffnungen auf und
richtet sie aus — auch dies geschieht wieder unter Schmerzen, desto mehr, je beharrlicher un-
sere Widerspenstigkeit sich gebérdet. Damit wir zur Hoffnung erweckt werden, bedarf es
nichts Geringeres als einer Neugeburt:

Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus: Er hat uns in seinem
Erbarmen neu geboren, damit wir durch die Auferstehung Jesu Christi von den Toten
eine lebendige Hoffnung haben und das unzerstérbare, makellose und unvergéangliche
Erbe empfangen, das im Himmel fur euch aufbewahrt ist. (1. Petrus 1,3-4)

Dieser Spruch gehort wahrscheinlich zu einer Taufunterweisung. Die Taufe ist ein Sakrament
lebendiger Hoffnung. Wird an sie erinnert, dann zugleich an den ,,christliche Namen®, den wir
dabei erhalten haben, zum Zeichen dafiir, dass der dreifache Gottesname, auf den wir getauft
wurden, Kraft, Segen und Zuversicht verleiht, weil Gott hier an uns handelte, so sehr, dass wir
in seine Hande eingezeichnet sind (Jesaja 49,16). Mit wem er ,,in unsterblicher Weise* redet,
den ruft er bei seinem Namen, wie er sein Volk Israel erlésend beim Namen rief und ihm so
zeigte, dass es ihm gehort (Jesaja 43,1).

Der Neugeburt ,,durch die Auferstehung Jesu Christi von den Toten* geht nicht nur das Ster-
ben Jesu Christi, sondern auch unser Sterben ,,mit Christus® voraus, denn ,,wir sind auf seinen
Tod getauft™ (Romer 6,3). Ohne solches Sterben keine lebendige Hoffnung! Wenn der Apos-
tel Paulus ganz personlich davon reden will, wie es um ihn steht, dann stolpert er unwillkur-
lich dariiber, sagen zu wollen: ,,Ich lebe.* Er kann nicht einfach so weiterreden, er fillt sich
ins Wort, weil es ihm wie Schuppen von den Augen fillt und ein Licht aufgeht: ,,Es lebt nicht
mehr Ich — es lebt in mir Christus!“ (Galater 2,20)* Da ist der Lebensraum, in dem er sich
friher ganz zu Hause fuhlte, dahingeschwunden, vieles, was lebensentscheidend fur ihn war,
ist von ihm abgefallen, fiir das er nun ,,tot* ist, auch wenn es immer wieder die Finge nach
ihm ausstrecken mag. Er hat erfahren, was zum Sterben gehort: ein Prozess, in dem ,,ich* mir
selbst entzogen werde. Der auferstandene Christus, er, der Kommende, lebt —und ,,ich* erhal-
te Anteil daran: ich wachse in das Leben hinein, das ,,mit Christus in Gott verborgen* ist (Ko-
losser 3,3), in das Leben, das ich empfange durch alles, was Gott an mir vollbringt, auch wenn
ich mir dessen nicht immer bewusst werde und es nicht einmal verspire.

Leben wir, so leben wir dem Herrn, sterben wir, so sterben wir dem Herrn. Ob wir le-
ben oder sterben, wir gehéren dem Herrn. (R6m 14,8).

Daran héangt die lebendige Hoffnung. Dass ,,ich* nicht mir selber {iberlassen bleibe: was im
tatigen Leben vielleicht als Einschrankung meiner Selbstentfaltung empfunden worden ist,
wird jetzt zum Trost, im Leben und im Tode.

Die Hoffnung angesichts dieses Todes ist die, dass Gott die Person des Sterbenden in
seine Hand nimmt und in Kontinuitat und doch radikaler Erneuerung neues Leben
schenkt.*?

Radikale Erneuerung, Leben aus dem Tode, Verwandlung, Neuschépfung — wie immer die
Worter lauten, mit denen versucht wird, dieser Hoffnung ein noch deutlicheres Gesicht zu
geben: allesamt sind sie klagliche Versuche, zu umschreiben, fur das die Schranke des Todes
den Blick versperrt und wo die Sprache klédglich zerschellt. Doch wenn Christus ,,in mir* lebt,

11 Ubersetzung von Heinrich Schlier, Der Brief an die Galater, Gottingen 1971, 87.

12 Karin Kiworr, Bilder der Hoffnung im Angesmht des Todes (s.0. Anm. 3), 83.
Sauter - Was durfen wir hoffen 21.11.2022



dann bleibe ,,ich“ nicht ohne Vorgeschmack dessen, was Gott zugesagt hat: den Schuldigen
Vergebung, den Verzweifelten Trost, den Verdunkelten Erleuchtung, den in die Enge Getrie-
benen Raum zu atmen, den Ruhelosen Frieden, den Gleichguiltigen den Spursinn fir das, was
nottut, den Verachteten Beachtung, den Geschéadigten Gerechtigkeit.

Heutzutage ist aus Todesanzeigen manches von dem zu erfahren, was Zeitgenossen vom Tod
denken, was sie erwarten und wie sie versuchen, einen ,,Abschied fiir immer* zu bewaltigen.
Was dort zu lesen ist — oft auch in Anzeigen fur Verschiedene, die kirchlich beerdigt werden —
, verrat, welchem weltanschaulichen Wandel das Verhaltnis zu Sterben und Tod unterliegt,
welche Anziehungskraft auch von dstlichen Religionen ausgeht, die eine Seelenwanderung als
Reinigungsprozess oder ein Aufgehen in erldsendes Nichts versprechen. Selten ist schlichte
Zuversicht zu vernehmen, noch seltener in gepréagten Worten christlicher Hoffnung wie in der
Todesanzeige fur Otto Graf Lambsdorff, verstorben am 5. Dezember 2009 ,,in der Gewissheit
der Auferstehung*.

Gewissheit der Auferstehung kann auch heif3en: Wir hoffen auf Gott, der uns ins Leben geru-
fen hat, uns sterben lasst und der uns als Werk seiner Hande nicht preisgibt. Wir hoffen auf
Jesus Christus, mit dem unser Leben in Gott verborgen ist. Wir hoffen auf den Heiligen Geist,
der unser verborgenes Leben offenbaren, es in all seinen Verflechtungen und Verwicklungen
klaren und in eins damit unser gelebtes Leben vollendend gestalten wird. Wir hoffen als die-
jenigen, deren Namen Gott in seine Hande geschrieben hat, weil er unser ewiglich gedenken
will.

Quelle: Norbert Feinendegen u.a. (Hrsg.), Menschliche Wirde und Spiritualitat in der Beglei-
tung am Lebensende. Impulse aus Theorie und Praxis, Wirzburg: Kénigshausen & Neumann
2014, 267-278.

Sauter - Was durfen wir hoffen 7 21.11.2022



