
Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 1 21.11.2022 

Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers1 

Von Martin Rössler 

Wer Revolution machen will, muß erst zum Prediger werden; wer Re-

volution gemacht hat, muß nachher ihr Prediger bleiben. (Werner Jetter, 

Homiletische Akupunktur, Göttingen 1976, S. 62) 

Die alten Propheten hatten in Israel vieles zu schelten: den Konsum, die 

Bestechlichkeit und die Habgier, die Hoffnung aufs Militär und das Ge-

plärr der Choräle. – In Zeiten der Glaubenskämpfe trieb die Beschimp-

fung des Publikums kräftige Blüten. – Die Beschimpfung des Publi-

kums ist zuletzt auf die Protestsänger übergegangen (ebd. S. 112f.). 

Ein Lied fällt ganz offensichtlich aus dem Rahmen der drei Dutzend Kirchenlieder Luthers: 

Ein neues Lied wir heben an. Es ist bei weitem das längste Lied, vor allem aber bezieht es 

sich wie kein anderes direkt und ausschließlich auf ein zeitgeschichtliches Ereignis. Deshalb 

bereitet die Datierungsfrage kaum Probleme: es kann nur als Reaktion auf dieses Ereignis ent-

standen und alsbald bekannt geworden sein. Und da kein anderes Lied Luthers nachweislich 

früher veröffentlicht wurde, kann man es mit hoher Wahrscheinlichkeit für sein dichterisches 

Erstlingswerk halten. Ein „Gelegenheitsgedicht“ steht also am Anfang und löst eine weitere 

Betätigung auf diesem Gebiet aus. 

Um so strittiger ist die Gestaltung und Bedeutung dieses Liedes. Die Vermutungen der Inter-

preten gehen in die verschiedensten Richtungen. je nach dem sie die Gesamtpersönlichkeit 

Luthers beurteilen. In der „hinreißenden Kraft“, in diesem „Wurf von solcher dichterischen 

Vollendung“ spricht sich der „Drang seiner tiefbewegten Seele“ aus (Fr. Spitta. S. 277); 

zweckfrei, nach außen absichtslos faßt der Dichter seine individuellen, biographisch beding-

ten Gefühle in Wort und Ton und befreit sich auf diese Weise von den bedrängenden und be-

klemmenden Eindrücken. Ist es richtig oder auch nur hilfreich. Luthers Liedkunst in Analogie 

zu Motiven und Initiativen der großen Dichtkunst zu deuten? Oder: Luther hat das Dichten 

ausprobiert, und siehe da. er „wußte, daß er dichten konnte“ (W. Lucke. WA 35, S. 75). Hatte 

er nicht schon sein Sprach- und Gestaltungsvermögen in zahlreichen Schriften, Predigten und 

Bibelübersetzungen unter Beweis gestellt und darin auch Beifall und Selbstbestätigung gefun-

den? Es bedurfte dieser handwerklichen Etüden nicht. 

Der entscheidende Impuls zu einem derartigen Lied wird in der Erkenntnis der Wirkung, nicht 

in der Entwicklung der Person liegen. Luther hat in jener Zeit das Medium der gereimten Pub-

lizistik entdeckt. nicht nur in pragmatischer, sondern in grundsätzlicher Hinsicht. Seine Vor-

rede zum September-Testament von 1522 dokumentiert dies eindrücklich: „... Denn Evange-

lien ist ein griechisch Wort und heißt auf deutsch: gute Botschaft, gute Mär, gute Neuzeitung, 

gut Geschrei, davon man singet, saget und fröhlich ist ...“ (WA DB 6,2). Er löst den Begriff 

                                       
1 Materialien zu diesem Lied, in Auswahl aufnotiert: Fr. Spitta, Ein feste Burg ist unser Gott Die Lieder Luthers 

in ihrer Bedeutung für das evangelische Kirchenlied, Göttingen 1905. - W. Nelle, Martin Luther, die Wittember-

gische Nachtigall. Leipzig/ Hamburg 1917. - W Lucke, Martin Luthers Werke Bd 35 (WA 35). Weimar 1923 

(bei S. 91-97). - J. Kulp. Luthers Leben im Spiegel seiner Lieder. Leipzig 1935. - Chr. Müller. Luthers Lieder. 

Theologische Auslegungen, Göttingen 1936. - O. Schlisske, Handbuch der Lutherliedcr, Göttingen 1948 (bes. S. 

111-124 - recht ungenau!). - W. Stapel, Luthers Lieder und Gedichte. Einleitung und Erläuterungen, Stuttgart 

1950. -G. Hahn. Martin Luther, Die deutschen geistlichen Lieder, Tübingen 1967. - G. Hahn. Evangelium als 

literarische Anweisung. Zu Luthers Stellung in der Geschichte des deutschen kirchlichen Liedes, masch.schriftl. 

Habilitationsschrift München 1970 (bes. S. 138-141). - Vgl. auch die Faksimile-Ausgaben reformatorischer Ge-

sangbücher 



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 2 21.11.2022 

„Evangelium“ aus dem technisch-theologischen und kirchlich-institutionellen Verständnis 

und stellt ihn in den breiten Zusammenhang der mitteilenden Kommunikation: nicht nur ein 

Inhalt ist gemeint, sondern eine adäquate Redeform für eine wichtige Nachricht, die es hinaus-

zurufen gilt. Von hier aus ist es fast zwangsläufig, daß Luther auf die literarische Gattung des 

..Zeitungsliedes“ trifft. 

Ein Zeitereignis, der Märtyrertod seiner Glaubensgenossen, fordert ein „Zeitlied“ heraus, das 

die „Neuzeitung“ veröffentlicht. Und da der Bericht kritisch wertend ausgeformt ist. nimmt es 

die Züge eines Protest- oder Agitationsliedes an: Ein neues Lied wir heben an. In der weiteren 

Entwicklung wird das Zeitungslied zum Medium, das die „gute Neuzeitung“, das entschei-

dende Heilsgeschichtsereignis, nämlich den Ratschluß Gottes zur Erlösung, weitersagt; zum 

Motor der Proklamation des Wortes, für das die Märtyrer in den Tod gegangen sind: Nun freut 

euch, lieben Christen gmein (EKG 239). „Zeitpsalmen”. d.h. in Abgrenzung gegen die alt-

gläubige Papstkirche und die sich formierende Schwärmerbewegung gestaltete Psalmdichtun-

gen werden sich angeschlossen haben: Ach Gott, vom Himmel sieh darein (EKG 177) und Aus 

tiefer Notschrei ich zu dir (EKG 195). Eine solche Zielsetzung abseits der approbierten Wei-

sen des geistlichen Singens steht in der Liedgeschichte ziemlich einzig da. 

Nur hat Luther selbst die Bemühung nicht lange und konsequent genug weitergeführt. Schon 

bald, dokumentiert in Formula missae (WA 12.218, Dezember 1523) und im Brief an Georg 

Spalatin (WAB 3,220, Ende 1523/Anfang 1524), sieht er die primäre Aufgabe des Liedes in 

anderen Bereichen: im gottesdienstlich-rituellen Gebrauch als lobende und lehrende Äußerung 

der Gemeinde, als kirchenjahrszeitlich oder katechetisch geordnete Christusverkündigung. Er 

übersetzt alte Hymnen, erweitert einstrophige Leisen, bearbeitet spätmittelalterliche Vorlagen; 

ein Vorgang der Sammlung und Sichtung, der Redaktion und Adaption der Väterstimmen 

setzt ein. Manche Impulse der Erstschöpfungen wirken weiter, manche Ansätze in ihnen wer-

den aber überlagert. 

Selbstverständlich kam Ein neues Lied wir heben an auch in die Gesangbücher. In Johann 

Walters Geistlichem Gesangbüchlein hat es schon 1524 die Gestalt des aktuellen Zeitungslie-

des abgestreift; es ist ein kunstvolles Chorlied in polyphonem Satz geworden, ein Stück ehr-

fürchtiger, verklärender Heldenverehrung. Es blieb noch geraume Zeit in den lutherischen 

Liedsammlungen: ein berichtender Rückblick auf die bewegte Frühzeit, aber nicht mehr Mo-

dell für eine Reaktion von Singen und Sagen bei ähnlichen Ereignissen. 

Ich möchte hier in einer eingehenden Einzelanalyse dem Charakter dieses Liedes Luthers, 

dem Gehalt in der so ungewöhnlichen Gestalt nachspüren und einige Fragen und Folgerungen 

für das Kirchenlied anfügen. 

Am 1. Juli 1523 wurden auf dem Marktplatz in Brüssel, jenem herrlichen, zu allen Zeiten 

vielbesuchten und -bewunderten Platz, zwei Augustinermönche öffentlich auf dem Scheiter-

haufen verbrannt. Ihr Bekenntnis zur evangelischen Lehre mußten sie mit dem Leben bezah-

len — die ersten Märtyrer der jungen reformatorischen Bewegung. 

Schon früh fand der weitbekannte Mönch und Gelehrte Martinus in den Niederlanden interes-

sierte Anhänger und eifrige Verfechter. 1519 trat der Antwerper Augustinerprior Jakob 

Spreng für Luthers Lehre ein. Die Versuche der katholischen Fakultät in Löwen, mit gelehrten 

Disputationen im Universitätsbetrieb die reformatorischen Gedanken einzudämmen, fruchte-

ten nicht viel. Die staatliche Macht schaltete sich ein: am 8. 5. 1521 erließ Kaiser Karl V. das 

Wormser Edikt, das diese Ketzerei verbot und Luther einen Teufel in Menschengestalt nannte; 

am 23. 4. 1522 setzte er in den Niederlanden die Inquisition ein. Jakob Spreng und dann sein 

Nachfolger Heinrich von Zutphen wurden gefangengenommen und mit dem Tod bedroht. 



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 3 21.11.2022 

Aber mit der Gewalt wuchs der Bekennermut: die Ordensbrüder ließen sich nicht einschüch-

tern; unter ungeheuerem Zulauf des Volkes predigten sic weiterhin, was sie als rechte bibli-

sche Lehre erkannt hatten. Der Staat griff zu stärkeren Mitteln. Am 6. 10. 1522 wurde das Au-

gustinerkloster in Antwerpen zerstört, der Altar aus dem angeblich entweihten Gotteshaus der 

Statthalterin Margarete von Parma übergeben; sämtliche Mönche wurden eingekerkert. Als 

ihnen die Theologen aus Löwen eröffneten, es bleibe ihnen bloß der Widerruf oder der Ket-

zertod, gaben alle bis auf drei Mönche klein bei. Einer erbat sich Bedenkzeit, die zwei ande-

ren wurden dem berüchtigten Dominikaner-Ketzermeister Hochstraten vorgeführt – er hatte 

sich im Prozeß gegen Reuchlin schon einen gefürchteten Namen gemacht. Das Ergebnis der 

Verhandlung war jener Scheiterhaufen auf dem Marktplatz in Brüssel. 

Dieses gleichermaßen schauerliche wie übliche Ereignis blieb alles andere als eine Winkelsa-

che. Sehr schnell verbreitete sich die Kunde: schon am 30. Juli 1523 erschien eine lateinische 

Flugschrift, „Historia de duobus augustinensibus“, verbunden mit zwei Briefen von Augen-

zeugen vom 10. und 14. Juli; alsbald folgten deutsche Übersetzungen; Empörung einerseits 

über das gewalttätige Ketzergericht. Verwunderung andererseits über die mutige Standhaf-

tigkeit der beiden Zeugen. 

Die Nachricht kommt auch nach Wittenberg. Luther ist zutiefst erschüttert, in vielen Briefen 

beschäftigt ihn dieses Geschehen. Da „hat er angefangen, innerlich zu weinen und hat gesagt: 

‚Ich vermeint, ich sollte ja der erste sein, der um dieses heiligen Evangeliums wegen sollte ge-

martert werden; aber ich bin des nit würdig gewesen!‘“ (WA 12.74), schreibt sein Chronist 

Johannes Keßler über diese Tage. Luthers Voten reichen von Trauer bis zum Trotz, vom 

Zweifel bis zur Zuversicht, daß dieses standhafte Bekenntnis nicht wirkungslos bleiben 

werde. Aus diesen Gedanken und Gefühlen heraus schreibt er an die evangelischen Christen 

in den Niederlanden einen Offenen Brief, der schon Anfang August die Druckerei verlassen 

hat. Im Manuskript beginnt er feierlich in lateinischer Sprache, streicht dann die schon ge-

schriebenen Worte aus und fängt noch einmal deutsch an; eine möglichst breite Öffentlichkeit 

soll in einer Flugschrift seine Stellungnahme lesen können. Er fügt ein Verhandlungsprotokoll 

bei. und so wird sein Schreiben eine eigenartige Mischung aus Trostbrief und Aktenstück, aus 

Lobgesang und Verfahrenskritik. 

Aus diesem Sendschreiben sollte man einige Sätze gut im Ohr behalten. „Martinus Luther, 

Prediger in Wittenberg, allen lieben Brüdern in Christo, so in Holland, Brabant und Flandern 

sind, samt allen Gläubigen in Christo Gnade und Friede von Gott unserm Vater und unserm 

Herrn Jesu Christo. – Lob und Dank sei dem Vater aller Barmherzigkeit, der uns zu dieser 

Zeit wiederum sehen läßt sein wunderbares Licht, welches bisher um unser Sünd willen ver-

borgen gewest ... Aber nu ist die Zeit wiederkommen, daß wir der Turteltauben Stimm hören 

und die Blumen aufgehen in unserm Land. Welcher Freude, mein Liebsten, ihr nicht alleine 

teilhaftig, sondern die vornehmsten worden seid, an welchen wir solche Freude und Wonne 

erlebt haben. Denn euch ists für aller Welt geben, das Evangelium nicht alleine zu hören und 

Christum zu erkennen, sondern auch die ersten zu sein, die um Christus willen jetzt Schänd 

und Schaden, Angst und Not, Gefängnis und (Ge)fährlichkeit leiden: und nu so voller Frücht 

und Stärk worden, daß ihrs auch mit eigenem Blut begossen und bekräftigt habt ... Gott gelobt 

und in Ewigkeit gebenedeit. daß wir erlebt haben, rechte Heiligen und wahrhaftige Märtyrer 

zu sehen und zu hören, die wir bisher so viel falscher Heiligen erhebt und angcbctct haben! 

Wir hier oben sind noch bisher nicht würdig gewesen. Christo ein solchs teures, wertes Opfer 

zu werden, wiewohl unser Glieder viel nicht ohn Verfolgung gewesen und noch sind. Darum, 

mein Allerliebsten, seid getrost und fröhlich in Christo, und laßt uns danken seinen großen 

Zeichen und Wundern, die er angefangen hat. unter uns zu tun! Er hat uns da frisch neue 

Exempel seins Lebens fürgebildet. Nu ists Zeit, daß das Reich Gotts nicht in Worten, sondern 

in der Kraft stehe;... denn Christi Kreuz muß Lästerer haben. Aber unser Richter ist nicht 



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 4 21.11.2022 

ferne, der wird ein ander Urteil fällen: das wissen wir und sinds gewiß ... Amen.“ (WA 12,77-

79) 

Soweit das Sendschreiben. Und dann greift Luther noch einmal zur Feder. Genügt ihm der 

Brief nicht? Will er die furchtbaren Fakten noch härter erzählen und seine Hoffnung noch be-

gründeter darstellen? Will er durch ein anderes Medium eine noch größere Öffentlichkeit er-

reichen? Viele Motive werden Zusammentreffen. Auf jeden Fall schildert und deutet Luther 

die Ereignisse zur gleichen Zeit in einem Lied, verfaßt in gereimter Sprache, verbunden mit 

einer ad hoc erfundenen Melodie, verbreitet wohl als Flugblatt, singend weitergetragen von 

Markl zu Markt. 

Ein bewegtes und bewegendes „Zeitungslied“ will Luther schreiben, nichts mehr und nichts 

weniger; noch mehr als im Sendbrief hofft er in einen publizistischen Prozeß eingreifen zu 

können. Auf diese Weise wird das aktuelle Ereignis, die Ungeheuerlichkeit des Unrechts und 

die Evidenz des Evangeliums, laut veröffentlicht und bleibt lange in aller Mund. Es gibt un-

zählige Beispiele dieser literarischen Gattung, die Luther aktuell parodieren und seinem An-

liegen dienstbar machen kann. z.B. „Nun will ich aber heben an / von dem Tannhäuser zu sin-

gen. / und was er Wunders hat getan / mit Venus, der edlen Minne“. Alle typischen Stilele-

mente treten schon in der Eingangsstrophe zutage. Ein Berichtlied muß logisch und klar auf-

gebaut sein; nichts zu viel und nichts zu wenig, Gefühl und Verstand in guter Balance. Ein 

Zeitungslied muß um sein Publikum werben, mit neuen und interessanten Nachrichten locken: 

darum immer wieder das Stichwort „neu“! Mit einer feststehenden Formel wird die Muse um 

ein gutes Gelingen der Verse angerufen: „das walte Gott!“ Das Thema wird stichwortartig an-

gekündigt, der Ort der Handlung genannt; es handelt sich ja um ein Ereignis in Raum und 

Zeit; hier wird nicht fabuliert oder fantasien. Und so beginnt Luther als „Bänkelsänger“: 

(1) Ein neues Lied wir heben an, 

des walt Gott, unser Herre, 

zu singen, was Gott hat getan 

zu seinem Lob und Ehre. 

Zu Brüssel in dem Niederland 

wohl durch zween junge Knaben 

hat er sein Wundennacht bekannt,  

die er mit seinen Gaben  

so reichlich hat gezieret. 

Die Hauptpersonen der Handlung werden vorgestellt; Anlaß und Ausgang des Ereignisses, 

von dem des Näheren erzählt wird, werden pauschal vorweggenommen. All das ergibt sich 

folgerichtig, wenn eine Nachricht in die Gattung des Zeitungsliedes eingeht. Aber Luther ver-

mag sofort seine besonderen Akzente zu setzen. Er hebt den ganzen Konflikt, den er schildern 

will, in eine theologische Dimension: hier geht es letztlich um eine Gottestat, nicht um eine 

Heldentat; hier ist Gottes Lob und Ehre im Blick, nicht Menschenruhm. In der offensichtli-

chen Ohnmacht der Bekenner zeigt Gott seine Macht: er schenkt das Wunder des bewahrten 

und bewährten Glaubens, Deshalb muß man reden, singen, schreien! 

Für ein Zeitungslied sind viele aktuellen Einzelheiten wichtig, besonders die Namen. Auch 

wenn es sich um Gottes Tat handelt, gibt es Akteure, in denen sein Wille erlebend und erlei-

dend zum Ausdruck kommt: Johannes Esch (oder Johann van den Eschen), dem Luther seinen 

Namen Johannes = Gott ist gnädig deutet und mit Recht beilegt, und sein klösterlicher Bruder 

Henricus Vos (oder Hendrik Voes), der durch das lobende Prädikat eines rechten Christen ge-

kennzeichnet wird, der nichts schuldig bleibt. In diesen Zeugen sieht Luther, nachdem er 



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 5 21.11.2022 

seinen ersten Schmerz überwunden hat, die Kennzeichen des Christenlebens exemplarisch 

vorgezeichnet: Trübsal hier in der Welt, dort die Krone des ewigen Lebens (Apk 2,10). Sie 

haben sich an das Wort gehalten, für das es sich zu leben und zu sterben lohnt: Gottes Wort, 

das Evangelium – Luthers Inbegriff des Wirkens Gottes auf Erden. Fundament und Instru-

ment seiner Herrschaft; er wird es in diesem Lied noch deutlicher auslegen. Und darum kann 

er den beiden, die den Tod erlitten haben, den rühmenden Ehrentitel „Märtyrer“ anerkennen. 

(2) Der Erst recht wohl Johannes heißt,  

so reich an Gottes Hulden,  

sein Bruder Henrich nach dem Geist  

ein rechter Christ ohn Schulden: 

von dieser Welt geschieden sind,  

sie han die Kron erworben,  

recht wie die frommen Gotteskind 

für sein Wort sind gestorben, 

sein Märt(y)rer sind sie worden. 

Soweit die regelgerechte Einleitung. Der Hörer kann nun wirklich gespannt sein, was das 

Neuigkeitslied von dem Ereignis im einzelnen zu berichten weiß. Luther hält sich strikt an 

den Ablauf des Geschehens. In zwei zusammengehörenden Strophen erzählt er kurz die Ge-

fangennahme, dann um so ausführlicher die Inquisitionsmethoden des Verhörs; denn diese 

will sein Protest aufklären und anprangern. Er erzählt sachlich, fast ohne Beteiligung des eige-

nen Gefühls; die Fakten sprechen für sich selbst. Aber er deutet und betont natürlich. Den so 

vordergründig sich abspielenden Machtkampf von Thron und Altar gegen die Andersdenken-

den transponiert er in den Machtkampf zwischen Satan und Gott. Sicher vereinfacht er, wenn 

er die Ereignisse ohne Rücksicht auf ihre historische Verflechtung auf ein faßbares Motto und 

Motiv bringt. Menschen sind eben Werkzeuge, die sich der einen oder anderen Seite notge-

drungen zur Verfügung stellen. Wie in den Märtyrern letztlich Gott selbst handelt und in 

ihnen seine Sache vertritt, so ist in der Gegenpartei der „alte Feind“ am Werk; die Stichworte 

werden Jahre später im Lied von der festen Burg wieder auftauchen. Die Bekenner werden 

entsprechend mit Lob geschmückt, die Gegner mit Spott und Schimpf und Schande belegt. 

Auch diese plakative Schwarzweiß-Malerei gehört zum Stil des Zeitungsliedes. 

Die katholische Fakultät in Löwen hatte sich schon als Hort der altgläubigen Kirche profiliert: 

1519 wurden Luthers Ketzereien verdammt, 1520 seine Schriften verbrannt; jetzt bildete sic 

das geistige Zentrum der Inquisition. „Sophisten“ nennt Luther ironisch jene Professoren, in 

Anlehnung an die griechische Rednerschule: Meister des kunstvollen, scheinbar logischen 

Täuschens. Künstler der trügerischen Scheinbeweise. Könner der wirkungsvollen, formal-

rechtlichen Spiegelfechterei. Alter die Methoden verfangen nicht; Geist steht gegen Geist. Die 

Bekenner lassen sich von Gottes Wort nicht abdrängen. Vom Geist dieses Wortes sind sie er-

faßt; sie schwören auf die Bibel als dem schriftlichen Wort von Gottes Heil, und sie bleiben 

bei dem. was sich von diesem Wort in ihrem Leben als heilsam erwiesen hat – immer wieder 

ist das „Wort“ der Streitpunkt der Auseinandersetzung! 

(3) Der alte Feind sie fangen ließ, 

erschreckt sie lang mit Dräuen (Drohen),  

das Wort Gotts er sie (ver)leug(n)en hieß,  

mit List auch wollt sie (be)täuben. 

Von Löwen der Sophisten viel,  

mit ihrer Kunst verloren,  



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 6 21.11.2022 

versammlet er zu diesem Spiel;  

der Geist sie macht zu Toren,  

sie konnten nichts gewinnen. 

Fast ein Jahr lang durchleiden die Gefangenen den Kerker mit Folterungen, durchleben den 

listigen Wechsel von schrecklicher Drohung und süßer Lockung, von Zuckerbrot und Peit-

sche. Aber die Machthaber verlieren in diesem „Spiel“ von Himmel und Hölle: Gottes Geist, 

nicht der Menschengeist macht die Künste zunichte. Die Bekenner bleiben unerschütterlich 

standhaft, gleichsam wie eine Mauer, an der alle Anläufe abprallen. Welch eine Gegenüber-

stellung: hier die jungen, einfachen Mönche, dort die ehrwürdigen, großen Theologen! Und 

daß sie mit ihren so bewährten Mitteln nichts ausrichten, das ärgert und erzürnt sie – nein, den 

„alten Feind“, der Gottes Werk schon im Keim ersticken will. 

Aus dem im Sendschreiben mitgeteilten Verhandlungsprotokoll: „Frag: Was sie glauben? 

Antwort: Die 12 Stück des christlichen Glaubens (das Credo), die biblischen Bücher und 

evangelischen Schriften. auch ein heilige christliche Kirchen, aber nicht die Kirchen, die sie, 

die Frager, glauben. – Die ander Frag: Ob sie auch glauben die Gesetz der Konzilien und alten 

Väter? Antwort: So viel derselben Satzung göttlicher Schrift gemäß und nicht widerwärtig 

(gegenteilig) sind, glauben sie. – Die dritte Frag: Ob sie auch glauben, daß die tödlich oder 

verdammlich (ge)funden, die des Papsts und der Väter Gesetz übertreten? Antwort: Sie glau-

ben, daß göttliche Gebot und Verbot und nicht menschliche Gesetz selig machen und verdam-

men. – Urteil: Daraus haben gedachte Frager, als die. um Übung willen ihrer Bosheit evange-

lische göttliche Lehre nicht leiden können, obgedachte zween fromme christliche Männer als 

Ketzer erkannt und der weltlichen Gewalt – wie Christus durch die Juden den Heiden – zum 

Iod überantwort’, die fürder zum Feuer ungerechtiglich verurteilt worden sind …“ (WA 

12,79f.). 

(4) Sie sangen süß, sie sangen saur,  

versuchten manche Listen;  

die Knaben standen wie ein Maur,  

verachten die Sophisten. 

Den alten Feind das sehr verdroß,  

daß er war überwunden  

von solchen Jungen, er so groß;  

er ward voll Zorn von Stunden,  

gedacht sie zu verbrennen. 

In den beiden folgenden Strophen beschäftigt sich Luther mit der Exkommunikation, der Aus-

stoßung der Mönche aus ihrem Orden. Bevor sie als Ketzer verbrannt werden können, muß 

ihnen die priesterliche Würde und Weihe aberkannt werden. 

(5) Sie raubten ihn’ das Klosterkleid,  

die Weih sie ihn' auch nahmen.  

Die Knaben waren des bereit,  

sie sprachen fröhlich Amen. 

Sie dankten ihrem Vater Gott,  

daß sie los sollten werden  

des Teufels Larvenspiel und Spott,  

darin durch falsche (Ge)bärden  

die Welt er gar betrüget. 



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 7 21.11.2022 

Auch jetzt vertieft Luther die formale Prozedur zu einer geistig-geistlichen Auseinanderset-

zung. Es sei ganz gut. wenn den beiden die Amtstracht abgenommen wird; damit sind sie ent-

lassen aus dem Dienst einer Kirche, die sie in der Verquickung von göttlichem Anspruch und 

weltlicher Gewalt, in der Verwaltung des Evangeliums zur Disziplinierung der Menschen 

nicht mehr als die Kirche Jesu erkennen können. Aber Priester sind sie geblieben, so argu-

mentiert Luther weiter, ja erst recht wahre Priester geworden. Immer wieder bringt Luther die 

Sicht des Glaubens gegen allen Augenschein zu Wort; die Hohepriester- Typologie des Heb-

räerbriefs (Hebr 5,8-10; 10.11-14) bezieht er auf die beiden entblößten Mönche. Ein Priester 

muß opfern; sein größtes Opfer aber ist, wenn er sich selbst zur Gabe darbringt. Luther sieht 

diesen Tod aber nicht als heldenmütiges, verdienstliches Selbstopfer, sondern als Mit-Leiden 

in der Nachfolge des großen Hohepriesters Christus, als Gottes Gnade an der Grenze der 

menschlichen Möglichkeiten. Das Feuer reinigt von der „Welt“, die sich gegen Gott erhebt; 

verbrennt den „Menschentand“. der nur der Nichtigkeit und Vergänglichkeit dient und keine 

letzte Gewißheit gibt; vernichtet die „Möncherei“ und „Heuchelei“, die sich um Selbstgerech-

tigkeit vor Gott bemüht und darin das Geschenk seiner Gnade verachtet. Indem den Opfern 

ihre Priesterwürde aberkannt ist. wird ihnen im tiefsten Grund Christi Opfer zugesprochen, 

und sie sehen wie Stephanus – Urbild eines Märtyrers – den Himmel offen. 

(6) Das schickt Gott durch sein Gnad also,  

daß sie recht Priester worden,  

sich selbst ihm mußten opfern do (da)  

und gehn im Christenorden. 

der Welt ganz abgestorben sein,  

die Heuchelei ablegen,  

zu(m) Himmel kommen frei und rein,  

die Möncherei ausfegen  

und Menschentand hie lassen. 

Die Ausführung der Exekution schildert Luther in den beiden nächsten Strophen sehr zurück-

haltend. Ganz anders die Augenzeugenberichte in den Flugschriften: sie lassen sich die gräßli-

chen Einzelheiten nicht entgehen. Luther will nicht mitleidiges Gefühl erwecken, sondern 

klare Erkenntnis und wirkungsvolle Änderung. Er singt keine schaudererregende Moritat, son-

dern ein Glaubenslied zu Trost und Trotz der verfolgten Gemeinde. Den beiden Märtyrern 

wird das Protokoll ihrer Aussagen vorgelegt. Sie müssen es selbst vorlesen und damit öffent-

lich anerkennen. Und dabei kommt noch einmal die irrsinnige Paradoxie der Anklage heraus, 

die Luther in voller Absicht überspitzt. Man muß Gott mehr gehorchen als den Menschen, 

sagt die Schrift (Apg 5,29): wegen dieses theologischen Grundsatzes werden sie von Theolo-

gen zum Feuertod verurteilt – welch ein „Irrtum“, welch teuflisches „Larvenspiel“. welch sa-

tanische Maskerade! 

(7) Man schrieb ihn’ für ein Brieflein klein,  

das hieß man sie selbst lesen,  

die Stück sie (ver)zeich(ne)n alle drein,  

was ihr Glaub war gewesen. 

Der höchste „Irrtum“ dieser war:  

man muß allein Gott glauben;  

der Mensch lügt und trügt immerdar,  

dem soll man nichts vertrauen. 

Des mußten sie verbrennen. 



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 8 21.11.2022 

Der Inquisitor habe ihnen, so berichtet Luther in seinem Sendschreiben, noch ein Angebot ge-

macht: „... wo sie obgemeldte christliche Wahrheit widerrufen, hab er Gewalt oder Macht, die 

ledig (frei) zu lassen; hat ihm einer geantwort’: das sind die Wort Pilati (Joh 19.10f.) ... und 

beide öffentlich gesagt: sie danken Gott, daß sie um seines Worts willen sterben sollen. Und 

solche unschuldige Marter und Tod nicht allein williglich. begierig, fröhlich und beständiglich 

gelitten, sondern dazu am Ausführen (während der Hinrichtung) christlicher Güter Antwort 

geben, vermahnet und gelehret, auch mit Gesang der heiligen Psalmen und sonst Gott gelobt 

und Christum, unsern Herrn ...“ (WA 12,80). Vieles mag legendär und tendenziös in Art der 

Märtyrerakten übernommen sein, aber darin sieht Luther die Haltung eines rechten Christen in 

der extremsten Grenzsituation beispielhaft vorgezeichnet: der furchtlose Mut angesichts von 

Folter und Feuer, die unüberwindliche Freiheit aufgrund der rechten Bindung des Gewissens, 

das christusförmige Leiden für den im Wort erkannten Glauben, das gesungene Gotteslob vor 

den Toren des Todes. Das wird als „Neuzeitung“ hinausgeschrien und darf nicht totgeschwie-

gen werden. 

(8) Zwei große Feur sie zündten an,  

die Knaben sie herbrachten. 

Es nahm groß Wunder jedermann,  

daß sie solch Pein verachten. 

Mit Freuden sie sich gaben drein,  

mit Gottes Lob und Singen. 

Der Mut ward den Sophisten klein  

für diesen neuen Dingen,  

da sich Gott ließ so merken. 

Die Feuer sind erloschen, aber der Brand schwelt weiter. Mit dem Tode der Märtyrer ist nicht 

alles aus; es folgen Reaktionen. Meinungen, Überlegungen und Entschlüsse aller Beteiligten: 

der Richter, der Anhänger, der Mitläufer und Beobachter. Die Inquisitionsbehörde wird ange-

sichts der unerwarteten „neuen Dinge“ unsicher; auch das Kirchenvolk verhält sich offensicht-

lich anders, als man es von dieser großen abschreckenden Inszenierung eines Schauprozesses 

erhofft hatte. Also verteidigen nun die Theologen die Rechtmäßigkeit des Verfahrens („ihr 

Lügen“). Sie beschönigen („schmücken“) die Hinrichtung, die Luther ohne Umschweife 

„Mord“ nennt. Sie verleumnden („lästern“) die Opfer noch nach dem Tod, weil man ihnen das 

Prädikat der standhaften Glaubenszeugen nicht gönnen will. Vor allem setzen sie ein Gerücht 

(„falsch Gedicht“) in die Welt, als hätten die Mönche noch vor dem letzten Atemzug widerru-

fen; sie wären in den Schoß der altgläubigen Kirche zurückgekehrt und hätten für ihre unbuß-

fertige Hartnäckigkeit den Tod zu Recht verdient. Es war tatsächlich ein Gerücht, wie man 

noch feststellen konnte (O. Clemen); eine glatte Behauptung, indem man sich auf drei Bettel-

mönche berief, die den Verurteilten neben dem Ketzermeister das letzte Geleit gegeben hat-

ten. Die Macht darf sich auf keinen Fall eine Blöße geben; sie darf die Hingerichteten nicht zu 

Märtyrern werden lassen – und eben das ist geschehen! Luthers Zeitungslied entlarvt die Win-

kelzüge; er desillusioniert und protestiert durch die Aufdeckung der Motive. 

(11) Noch lassen sie ihr Lügen nicht,  

den großen Mord zu schmücken;  

sie geben für ein falsch Gedicht,  

ihr Gewissen tut sie drücken. 

Die Heilgen Gotts auch nach dem Tod 

von ihn’ gelästert werden; 

sie sagen: in der letzten Not  



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 9 21.11.2022 

die Knaben noch auf Erden  

sich sollen haben umkehret. 

Das Lügengeflecht, die fintenreichen Argumente, sind letztlich vergeblich, darin ist sich Lu-

ther sicher, und bringen der Gegenseite nur einen kleinen, augenblicklichen Nutzen. Er sieht 

den großen Horizont; er kehrt zum „Wir“ der Eingangsstrophe zurück. Fazit aus diesem Er-

eignis ist für die junge reformatorische Bewegung nicht Furcht vor dem Widerstand, nicht Re-

signation vor der geballten Macht von Thron und Altar, eher Hoffnung für einen unaufhaltba-

ren Fortgang. Das wiederentdeckte Gotteswort hat sich als tragfähig erwiesen, wenn Gläubige 

sogar bereit werden, ihr Leben dafür zu opfern; eher Dank, daß das wiedergekommene Got-

teswort in diesem „neuen“ Ereignis eine solch proklamatorische, verkündigende und wer-

bende Kraft entfaltet hat. 

(12) Die laß man lügen immerhin, 

sie habens kleinen Frommen. 

Wir sollen danken Gott darin, 

sein Wort ist wieder kommen. 

Der Sommer ist hart für der Tür,  

der Winter ist vergangen,  

die zarten Blumen gehn herfür.  

Der das hat angefangen,  

der wird es wohl vollenden. 

Die letzten Verse klingen überraschend aus. Ein kleines lyrisches Frühlingslied? Ein versöhn-

licher Schluß nach dem knallharten Bericht einer ränkereichen Hinrichtung? Wohl kaum. Man 

hat viel herumgerätselt. Das Bild von den aufgehenden Blumen nennt Luther ja auch in sei-

nem parallelen Sendschreiben; in ihm wird sich seine Hoffnung verdichtet haben. Es ist ein 

biblisches Bild aus dem Hohen Lied (2,11ff.), ein Text, der als Lesung an Mariae Heimsu-

chung im Gottesdienst benützt wurde. Am Vorabend eben dieses Festes fand die Verbrennung 

statt; so könnte Luther auf dieses Bild gestoßen sein (H. Urner). Andere Forscher (J. Kulp, W. 

Lucke) erinnern an ein ähnliches Volkslied, auf dessen Melodie im 16. Jahrhundert mehr als 

hundert politische und unpolitische Strophen gesungen worden sind. z.B. „Es geht ein frischer 

Sommer daher, / da werdt ihr hören neue Mär, / der Schimpf, der will sich machen: / wird 

über Mönch und Pfaffen gehn, / sie weinen oder lachen.“ So könnte sich Luther in eindeutiger 

Absicht die Popularität einer Vorlage zunutze gemacht haben. 

Jedenfalls bilden diese Verse den Schluß des Zeitungsliedes; daher verstärken sich jetzt wie 

am Anfang die typischen Stilmerkmale dieser Gattung. Oft fügen die Sänger ein Lob Gottes, 

einen frommen Wunsch, einen aufmunternden Ausblick an. Luther deutet das Bild allegorisch 

im Rückblick auf die berichtete Neuigkeit und im Vorblick auf die zukünftige Zeit: Frost und 

Kälte einer erstarrten Kirche sind in diesem Feuertod vergangen; es sind die ersten zarten 

Knospen des Glaubens da, die auf einen Sommer des reichen Blühens hinweisen. Oft schlie-

ßen die Zeitungslieder mit dem Dank für das gelungene Gedicht und setzen den Namen des 

Dichters gleichsam als Unterschrift in das Lied hinein. Luther stützt sich nicht auf das Ge-

wicht seines Namens. Wie er in dem berichteten Ereignis eine Tat Gottes sieht, von der aller-

dings mit „neuen“ Zungen zu singen ist. so weiß er über das aktuelle Ereignis hinaus Gott 

selbst am Werk, der das Angefangene vollenden wird, bis der „ewige Sommer“, der liebe 

Jüngste Tag anbricht, 

In dieser Fassung geht Luthers Lied als Flugblatt aus und auch im Sommer 1524 in die 

Sammlungen der Erfurter Enchiridien ein. Es hat aber noch eine bezeichnende Nachge-



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 10 21.11.2022 

schichte erlebt: im Herbst 1524, in Johann Walters Geistlichem Gesangbüchlein, erscheint es 

um zwei Strophen erweitert. Luther reagiert also auf neue Informationen, die ihm zu Ohren 

gekommen sind; er nimmt Stellung zu neuen Strategien der Gegner. Ein Zeitungslied muß of-

fen sein für zeitbedingte Korrekturen, für aktuelle Erweiterungen, für zusätzliche Gesichts-

punkte – auch dies eine Folge des Liedtyps, auf den er sich eingelassen hat. 

Noch einmal wird Luther sehr lebhaft an die Vorgänge in den Niederlanden erinnert. Im Ja-

nuar 1524 erhält er neue Kenntnisse über die dortigen Verhältnisse, als Jakob Praepositus aus 

Ostfriesland nach Wittenberg zurückkehrt. Was war denn aus dem dritten Verurteilten, Lam-

bert von Thorn, geworden? Aus nicht ganz geklärten Gründen ist er dem Feuertod entronnen 

und erneut ins Gefängnis gekommen, am 15. 9. 1528(1) wurde er dann doch noch hingerich-

tet. Am 19. 1. 1524 aber schreibt ihm nun Luther einen Trostbrief und übermittelt ihm zu-

gleich die Grüße der Antwerper Brüder. In dieser Zeit wird er an dem Lied weitergedacht und 

-gesungen haben. Da er die starke und stilgemäße Schlußstrophe nicht durch Zusätze entwer-

ten will, kann er die beiden neuen Strophen nur in das Lied einschieben, sinnvollerweise eben 

an der Stelle (nach Str. 8), wo von den Winkelzügen der Inquisitionsbehörde die Rede ist. Er 

schaltet einfach erzählerische Partien hintereinander und nimmt dafür einen kleinen Bruch in 

der Argumentation in Kauf. 

Die katholische Fakultät hatte durch den Scheiterhaufen auf dem Brüsseler Marktplatz Ein-

schüchterung in Glaubensfragen und Eindämmung der evangelischen Bewegung erwartet. 

Aber gerade das Gegenteil war eingetreten: Verwunderung und Bewunderung der Standhaf-

tigkeit. Stütze und Stärke des freiheitlichen Glaubens. Auf die Länge der Zeit mußte anders 

taktiert werden. Luther hört, wie die geistlichen Behörden nun die Gerichtssache bagatellisie-

ren, die Prozeßursache und die Anklagepunkte verschleiern. Sie bedauern ihr forsches Vorge-

hen, weil sich der große Effekt nicht einstellt; nun wollen sie lieber alles vertuschen und ver-

heimlichen. Die neuen Strophen Luthers aber machen diesen Plan zunichte: die Richter wer-

den auf ihrer Tat behaftet. Das Bekenntnis des Glaubenstodes läßt sich nicht mehr auslöschen. 

(9) Der Schimpf sie nu gereuen hat, 

sie wolltens gern schön machen, 

sie thurn (dürfen) nicht rühmen sich der Tat, 

sie (ver)bergen fast die Sachen. 

Die Schand im Herzen beißet sie  

und klagens ihm Genossen. 

Doch kann der Geist nicht schweigen hie; 

des Abels Blut vergossen,  

es muß den Kain melden. 

Mit zwei Bildern verdeutlicht Luther, was er noch zur Sache sagen will. Einmal mit einem 

biblischen Bild (Gen 4,10): das Blut Abels schreit gen Himmel und klagt den Mörder Kain an 

– ein „Brudermord“ ist geschehen! Sodann mit einem Bild aus dem mittelalterlichen Rechtsle-

ben. Eine besonders harte Strafe ist es, wenn einem Hingerichteten das ordentliche Begräbnis 

verweigert wird. Die Asche soll verstreut werden, damit keine Spur des Gedenkens und Ver-

ehrens mehr übrig bleibt. Diese letzte Härte war auch den beiden Märtyrern zugedacht. Aber 

nun verbreitet sich die Kunde in alle Länder, wie Asche, die der Wind fortweht. Es gibt keine 

Stelle, in die das Wissen von Gottes Tat eingesargt werden könnte; die ehern gehämmerten 

Stabreime „kein Bach, Loch. Grub noch Grab“ unterstreichen dies genial in sprachlichem Ge-

wand. Wie Luther einst den Anklagepunkt in eine überspitzte Paradoxie gefaßt hat (Str. 7), so 

hier die Nachwirkung: im Leben wurden die Zeugen durch den Tod zum Schweigen gebracht, 

durch den Tod hindurch verkündigen sie nun das Leben des Evangeliums in allen Sprachen, 



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 11 21.11.2022 

non-verbal und omni-präsent. Luther sieht sein Zeitungslied mit seinen protestierenden und 

proklamierenden Versen als Verlautbarung dieser stummen Verkündigung. Die Rechnung des 

„alten Feindes“ ist nicht aufgegangen, er muß noch im Widerstreit dem Lob Gottes dienen. 

Das Lied hat teil an der Dämonenaustreibung. 

(10) Die Aschen will nicht lassen ab, 

sie stäubt in allen Landen.  

Die (später: hie) hilft kein Bach, Loch, Grub noch Grab. 

sie macht den Feind zu Schanden. 

Die er im Leben durch den Mord  

zu schweigen hat gedrungen,  

die muß er tot an allem Ort  

mit aller Stimm und Zungen  

gar fröhlich lassen singen. 

Was bedeutet nun dieses Ein neues Lied wir heben an als Auftakt zu Luthers Liederwerk und 

dem von ihm ausgehenden Liederfrühling? Zunächst eine überraschende und irritierende Fest-

stellung: wir treffen nicht das an, was wir vielleicht erwartet hatten; keinen Choral in abgezir-

kelten, feierlichen Schrillen, sondern einen Protestsong in hinreißender Bewegung; keine 

transzendent religiöse Thematik, sondern einen engagierten Bericht einer sehr irdischen Bege-

benheit, in konkreten, direkten, harten Worten beschrieben. 

Es ist ein Volkslied. Am Anfang und auch später noch bleibt für Luther diese Zielsetzung stil-

bildend. Er arbeitet mit den allseits bekannten und beliebten Mitteln der Kommunikation des 

Wortes. Er knüpft an gängigen weltlichen Vorbildern an; er zieht seinen Nutzen aus den typi-

schen Modellen und Formeln, die in den Hör- und Ausdrucksschatz des „Volkes“ eingegan-

gen sind. „Volkslied“ heißt bei Luther aber nicht, daß er harmlos oder belanglos, schnoddrig 

oder simpel daherreden könnte. Kaum eins seiner Lieder ist so sorgfältig ausgearbeitet wie 

dieses: so umfangreich im Strophenmaß, um den Erzählstoff unterzubringen – nur noch ein-

mal in einem Psalmlied verwendet er diese neunzeilige Strophe; so glatt im metrischen Wech-

sel von 8 und 7 Silben, so rein im Endreim: so klar und logisch in der je zwei Strophen umfas-

senden Gliederung, so folgerichtig ohne Abschweifung im Aufbau. Ein vollendetes Kunst-

werk, aber eins, das rasch und leicht aufgenommen werden kann. Denn für das „Volk“ ist es 

wiederum bestimmt: die neue Information wird schnell verbreitet, die engagierte Deutung 

gleich mitgeliefert. Der Dichter und Sänger eines solchen Liedes kann mit einer Breitenwir-

kung, einer Mund-zu-Mund-Propaganda rechnen. Warum hat das Kirchenlied in späteren Zei-

ten die Berührungsstellen mit dem Volkslied meist hochmütig gemieden und seine Stil- und 

Sprachmittel elitär verleugnet, sich der steif-gelehrten Humanistendichtung angenähert und 

aus ihr genährt? Die Lebendigkeit des Kirchenliedes hängt ursächlich mit den Quellen des 

Volksliedes zusammen. 

Es ist ein aktuelles Zeitlied, ein zündendes Zeitungslied. Luther will im Medium des gesunge-

nen Wortes in eine Bewegung eingreifen, die ein historisches Ereignis ausgelöst hat. Er tut es 

zuerst in einem Offenen Brief in Flugblattform. Im poetisch geformten Lied aber kann er dann 

dasselbe griffiger, pointierter, eben „verdichtet“ sagen und publizistisch eine größere Wirkung 

erreichen. Er zeigt ein außerordentliches Gespür für die Medien, den aufblühenden Buchdruck 

und die dadurch wieder angestoßene mündliche Nachrichtenübermittlung. Er benützt die Gat-

tung des Berichtliedes, um sich einseitig und konkret zu äußern; ein Stück gereimter Publizis-

tik, nicht ein Produkt ästhetischer Poesie. Was könnten solche Beispiele für die Aktualität ei-

nes Gesangbuches bedeuten? Luther greift aktuelle Fragen auf und transponiert sie in theolo-

gische Dimensionen. Er beobachtet Bedrängnis und Unterdrückung und sagt Widerstand und 



Rössler - Ein neues Lied wir heben an. Ein Protestsong Martin Luthers

 12 21.11.2022 

Hoffnung an. Erhört die Probleme der Zeit und der Straße und beantwortet sie mit den Erfah-

rungen des Glaubens. Wir werden in den Rubriken unsrer Gesangbücher vergeblich nach der-

artigen Liedern suchen. 

Es ist ein Protestlied, und als solches ein Sololied. Hier ist ein einzelner zutiefst erschüttert, 

und aus dieser Betroffenheit heraus redet er, singt er. Luther übernimmt keine vorhandene 

Melodie, sondern formt zugleich mit den Worten seine eigene Weise, die er auf der Laute be-

gleitet. So trägt die Melodie ausgesprochen solistische Züge: eine hell schmetternde Fanfare 

zum Anfang, erzählende Tonwiederholungen; rhythmische Synkopen, die an entscheidenden 

Stellen das Gleichmaß sprengen; eine reimlose Schlußzeile, die wirkungsvoll in schnellerem 

Tempo durchgezogen wird. Wie kann ein solch persönlicher Affekt das Lied der Vielen, das 

Lied der Gemeinde werden? Das ist wohl kaum möglich. Aber hätte sich von einem solchen 

Beispiel her in der Praxis des kirchlichen Singens nicht viel stärker das Bewußtsein und das 

Recht des einseitigen, aufrüttelnden, zeitkritischen Sololiedes halten sollen, als es in Wirklich-

keit geschah? Luther jedenfalls protestiert, desillusioniert, klärt auf; er holt die Mißstände ans 

Licht und nennt „Mord“ beim Namen. Er deckt Finten und Listen, Mittel und Methoden der 

Kirchenoberen auf. um die Kirche wieder in die Nähe Jesu zu führen. Unsre Protestsänger, so-

fern sie nicht bloß auf der Welle der gängigen und eingängigen Trends schwimmen und ihre 

scharfen Spitzen nicht einer vermarkteten und vermarktenden Gesellschaft geopfert haben, 

prangern auch die Mißstände an. Aber gelingt es ihnen ebenso packend wie Luther, darüber 

hinaus die Zeichen des „Neuen“ zu setzen? Er singt in Glaubensmut und Gottvertrauen; er ar-

tikuliert Wirkungen und Hoffnungen, die eine Änderung ermöglichen. Hätten wir hier nicht 

noch einiges zu lernen? 

Beim Aufbruch zu neuen Ufern hat mancher die alten erst richtig ent-

deckt. (Werner Jetter, Homiletische Akupunktur. Göttingen 1976, S. 41) 

Manch einer predigt die ganze Zeit über die Zeit und sagt doch nicht, 

was an der Zeit ist (ebd. S. 117). – Wo etwas zur Sprache kommt, was 

an der Zeit ist, begleitet es diese: als helfendes Wort (ebd. S. 120). 

Quelle: Hans Martin Müller und Dietrich Rössler (Hrsg.), Reformation und Praktische Theo-

logie. Festschrift für Werner Jetter zum siebzigsten Geburtstag, Göttingen: Vandenhoeck und 

Ruprecht, 1983, S. 216-232. 


