Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute (The Other Side of 1984. Ques-
tions for the Churches)

Von Lesslie Newbigin

Inhalt

Vorbemerkung deS WVerTaSSEIS........ccuiii ittt sreene e 1
I GIDE €S BINE ZUKUNTL? ...t st neeae e 2
I1. Die Wurzeln der modernen KUITUE ..........coooiiiiioiiiiee e e 4
11, EiN NEUEr BEZUGSIANIMEN ......ccuiiiiiie ettt e et e sreenteaneenneas 11
VA B = I - To < T PP U PP ST TPV PRPRPPOPIR 18
V. Einladung zZum SUCNEN NEUET WEBJE...........oiiiiiieieieee et 35
ZUSAMIMENTASSUNG ...ttt ettt e et e st e te et e sreesteeseesneesaeeneesseesreentesneesres 40

Vorbemerkung des Verfassers

Diese kleine Schrift entstand als Teil einer Studienarbeit, die der Britische Rat der Kirchen
1981 in Auftrag gab, um eine Konferenz der britischen Kirchen 1984 vorzubereiten. Dieses
Jahr wurde gewahlt, da anzunehmen war, daR das Jahr 1984 — im Blick auf den bekannten

Buchtitel — zu Fragen herausfordern werde, was eigentlich mit unserer Gesellschaft los sei.

Nach einer beachtlichen Diskussion wurde man sich einig, dal3 ein langerer Zeitraum zur Vor-
bereitung einer solchen Konferenz notig sei. Zunéchst sollte ein Aufsatz geschrieben werden,
der die Auseinandersetzung anregen und moéglichst auch Themen vorschlagen sollte, mit de-
nen eine Reihe von Expertengruppen die Konferenz auf nationaler Ebene vorbereiten kénnte.
Diesem Anliegen soll mit den folgenden Seiten entsprochen werden. Ein erster Entwurf
wurde an flinfzig sachkundige Leute versandt, von denen dreillig mit hilfreichen Kritiken und
Kommentaren reagierten. Daraufhin wurde die Schrift noch einmal grundlegend tiberarbeitet
und vom Britischen Rat der Kirchen mit der Bitte verdffentlicht, sie in weiten Kreisen durch-
zuarbeiten. Stellungnahmen sollten entweder an den Verfasser oder an den Rat der Kirchen
gesandt werden, um die Auseinandersetzung zu férdern und die anstehenden Fragen zu kla-
ren.

Da die Schrift jetzt vom Okumenischen Rat der Kirchen neu herausgegeben wird, muf darauf
aufmerksam gemacht werden, dal sie urspriinglich fur eine innerbritische Diskussion gedacht
war. Besonders dankbar bin ich dafiir, daR Wesley Ariarajah in seinem Beitrag meine Fragen
in den weiteren Zusammenhang des weltweiten Dialogs mit anderen Religionen und Weltan-
schauungen stellt. Ich bin Uberzeugt, dal? diese Schrift Fragen aufwirft, die in der Tat weit
uber den britischen Horizont hinaus von Bedeutung sind. Deshalb hoffe ich, daR sie — wenn
auch vielleicht nur indirekt — auch anderen von Nutzen sein kann.

Advent 1983 Lesslie Newbigin, Selly Oak/Birmingham, GB

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 1 21.11.2022



l. Gibt es eine Zukunft?

Meine Frau und ich gingen 1936 als Missionare nach Indien. Wir reisten auf einem Schiff, das
einen vollen Monat flr die Reise brauchte. Aber bei jedem Zwischenhalt wurden wir daran
erinnert, dal? die britische Flagge allgegenwaértig war. In Port Said kauften wir uns Tropen-
helme. Angeblich schiitzten sie uns vor den Strahlen der Sonne, die, — wieso eigentlich? — hier
plotzlich lebensgeféhrlich werden sollten. In Wirklichkeit — das merkten wir aber erst spater —
wurden wir mit dem Statussymbol des ,,Sahib* versehen. Von dem Augenblick an, als wir in
Bombay an Land gingen, waren wir ohne jeden Zweifel Angehdrige der herrschenden Rasse.
Unser Lebensstil war europdisch. Gelegentlich wurde hinter vorgehaltener Hand geflistert,
einige Engldnder seien ,,ausgestiegen® — hatten allen Ballast des weien Mannes abgeworfen
und seien zuriickgefallen in die dunkle Welt abseits jeder Zivilisation.

Bevor wir Indien 1974 verlielRen, hatten wir uns an den Anblick jener jungen Leute aus wohl-
habenden Familien in England, Deutschland oder Frankreich gewohnt, die sich in zerlumpten
und verwaschenen indischen Gewéndern auf den Strallen herumtrieben. Sie hatten Europa den
Rucken gekehrt in der Hoffnung, sie konnten — und sei es als Bettler — in Indien etwas finden,
was das Leben lebenswert macht.

In den Jahren danach wurde ich als Pfarrer in England oft gefragt: ,,Was ist fiir Sie nach dem
Umzug von Indien nach England die groRte Schwierigkeit, mit der Sie fertig werden mus-
sen?* Meine Antwort war immer: ,,Das Schwinden der Hoffnung.* Ich glaube, dafl mir das
jeder bestatigen wird, der den gleichen Wechsel vollzogen hat. Selbst in den verkommensten
Slums von Madras gab es immer noch den Glauben, eines Tages werde sich alles zum Besse-
ren wenden. Man konnte eine Abendschule er6ffnen, sich einsetzen fir die Versorgung mit
Wasser oder man griindete einen Verein ,,Fortschrittliche Ge- Seilschaft Junger Ménner®.
Trotz aller Enttduschungen nach der Unabhéngigkeit von 1947, es gab immer noch den Glau-
ben an eine bessere Zukunft.

In England findet man dagegen solche Hoffnung kaum noch. Abgesehen von denen, deren Le-
ben geprégt ist von der christlichen Hoffnung, gegriindet auf die Auferstehung Jesu als Unter-
pfand einer neuen Schdpfung, finden sich wenige Anzeichen unter den Birgern dieses Landes
fiir jene Art von Vertrauen in die Zukunft, die es noch zu Beginn dieses Jahrhunderts gegeben
hat. Die altere und die mittlere Generation setzt eigentlich nur die Hoffnung auf ein einiger-
malen bequemes Leben, in einer Umgebung, in der viele vertraute Werte keine Geltung mehr
haben. Doch fir sehr viele junge Menschen gibt es nur noch die schreckliche Aussicht auf ei-
nen nuklearen Krieg, nach dem dann nichts mehr kommt.

Was ist eigentlich passiert mit unserer Zivilisation, die noch kirzlich so zuversichtlich als
,,Die kommende Weltzivilisation*! gesehen wurde? Es hat natiirlich auch friiher schon Stim-
men gegeben, die warnend auf das Ende der westlichen Zivilisation hingewiesen haben. Aber
das waren Rufer in der Wiste, und ihre Botschaft erreichte den Durchschnittsbirger kaum.
Sogar nach den schrecklichen Ereignissen des Ersten Weltkrieges und seinen Nachwehen wa-
ren wir damals voller Vertrauen, daf3 die ,,moderne wissenschaftliche Weltanschauung* die
Wirklichkeit im Gegensatz zu den Mythen der nicht zivilisierten Welt richtig erfa3te. Wir
meinten, dal} unsere Wissenschaft und Technologie der Schliissel sei zu unbegrenztem Fort-
schritt und gingen davon aus, dafR freie demokratische Einrichtungen sich selbstverstéandlich
uberall durchsetzen wirden und daf® unsere Herrschaft tiber die Natur eine Welt des Wohl-

! Der Titel eines Buches von W.E. Hocking, das erst 1956 veroffentlicht wurde.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 2 21.11.2022



ergehens flr alle schaffen wiirde.

Es war immer noch moglich, von ,,Fortschritt™ zu sprechen, so als ob er — wenn schon nicht
ein Naturgesetz — zumindest ein mdgliches und angemessenes Ziel unseres Strebens sei. Jeder
Aspekt des Lebens wurde beschrieben aus der Uberzeugung heraus, daB ,,Evolution‘ — ver-
standen als Entwicklung vom Niederen zum Hdéheren — der Schliissel sei zum Verstandnis der
Vergangenheit und der Bezugsrahmen (framework) fir das Planen der Zukunft.

Heute ist diese Denkweise zwar noch nicht vollig verschwunden, aber insgesamt hat sich die
Betrachtungsweise fast vollig verandert. Wissenschaft und Technik werden mehr als Bedro-
hung denn als Grund fiir Hoffnung gesehen. Das Entstehen der ,,griinen Bewegungen* als be-
deutsame politische Kréfte ist der deutlichste Hinweis auf diesen Wechsel in der Perspektive.
Wissenschaft, selbst in ihrer wohltatigsten Form wie die medizinische Wissenschaft, wird
heute mit einer Skepsis betrachtet, wie sie vor 50 Jahren undenkbar war. Im Prinzip sind na-
hezu alle groRen todlichen Seuchen besiegt worden, dennoch sind die Belastungen des Ge-
sundheitswesens in allen westlichen I -&ndern hoher als die Ressourcen. Die sich am schnells-
ten ausbreitenden Krankheiten sind bezeichnenderweise solche, die man — im weitesten Sinne
— als geistige Erkrankungen bezeichnen kann. Es sind Krankheiten, die mit dem Verlust der
Sinngebung des Lebens Zusammenhé&ngen. Politiker, die keine Funktionen mehr haben, be-
haupten andauernd, sie hatten Losungen fur unsere Probleme, aber man betrachtet diese Be-
hauptungen mit wachsender Skepsis. Es ist eine merkwirdige Erfahrung, wenn man heute —
kurz vor dem Ende des 20. Jahrhunderts — die Schriften der Philosophen des 18. Jahrhunderts
noch einmal liest, die die christliche Vision der ,,himmlischen Stadt* ibersetzt hatten in ein
zukiinftiges irdisches Utopia. Sie hatten ihre Zeitgenossen aufgefordert, ,,Gott* zu vergessen
und ihre Hoffnung auf eine gesegnete Zukunft zu setzen, in der sich jenes Gluck verwirkli-
chen werde, auf das jeder Mensch ein Anrecht habe und das ,,Gott* nie habe verschaffen kon-
nen. Wir, die wir selbst jene ,,Zukunft“ sind, die ihnen als Ersatz fiir Gott galt, konnen ihre
Schriften heute nur in tiefer Niedergeschlagenheit lesen. Uns ist, als mifiten wir die Geister
jenes grof3en Jahrhunderts beschworen und sagen: ,,Freunde, es war ein wunderbarer Traum,
aber es war wirklich nur ein Traum.*?

Es ist ohne Zweifel leicht, auf die jeweiligen Schwaéchen einer vergangenen Epoche hinzuwei-
sen. Was hier jedoch zur Debatte steht, geht tiefer. Es ist die dramatische Geschwindigkeit,
mit der unsere zivilisierte Welt im Verlauf eines Menschenalters das Vertrauen in ihre eigene
Wertigkeit vollkommen verloren hat. Jede Kultur hat von jeher ihre Kritiker. Jede Kultur
durchldauft Epochen, in denen Selbstkritik allgemein tblich ist. Aber es ist ebenso wahr, dal}
Kulturen entstehen und vergehen. Die Frage ist nun, ob unsere augenblickliche Selbstkritik
lediglich das Ubliche selbstkritische Fragen einer gesunden Kultur ist, oder ob wir uns an dem
Punkt befinden, wo eine Kultur ihrem Untergang entgegengeht. Es scheint mir — und damit
stehe ich gewil3 nicht allein — dal3 wir mit unserer derzeitigen Einstellung der zweiten M6g-
lichkeit entschieden néher sind als der ersten. Was ich ,,unsere Kultur® nenne — ich will versu-
chen, das spater genauer zu definieren — ist seit einem halben Jahrhundert in zwei Strome ge-
teilt — den ostlichen und den westlichen. Beide, der Marxismus, der die offizielle Ideologie
des oOstlichen Teiles ist, und der liberale Kapitalismus des Westens, haben ihre unmittelbare
Quelle in jener Bewegung des Denkens, die von ihren Vertretern ,,die Aufkldrung® genannt
wurde. Beide glaubten zu Zeiten ihres grofiten Selbstvertrauens an eine ,,himmlische Stadt*,
die hier auf Erden errichtet werden wiirde, sei es durch evolutionaren Fortschritt oder revoluti-
ondren Konflikt. Beide befinden sich jetzt in einem Zustand, in dem sie nur noch ihre ,,Stel-
lungen halten®. Sie versuchen, das Erreichte gegen die Krafte der Zerstérung zu bewahren.

2 Vgl. Carl Becker, Die himmlische Stadt der Philosophen des 18. Jahrhunderts, 1932.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 3 21.11.2022



Und — so Langdon Gilkey — es ist bezeichnend, daR die Dissidenten beider Lager die einzigen
sind, die noch Vertrauen in die Zukunft setzen. Die einzigen Uberzeugten Marxisten sind Dis-
sidenten im Westen und die einzigen noch (berzeugten Liberalen sind die Dissidenten im Os-
ten. Auf beiden Seiten der Trennungslinie beschrénken sich die etablierten Krafte auf einen
Kampf, der den Status quo verteidigt. Der Vertrauensverlust in die Zukunft findet beredten
Ausdruck in der sinnlosen Torheit eines kleinkarierten Vandalismus von Leuten, die ihren
Zorn nur dadurch entladen kénnen, daR sie die Symbole sinnlosen Uberflusses zerstoren. Er
findet seinen Ausdruck aber auch im gleichermalien gedankenlosen Unsinn des nuklearen
Wettlaufs zwischen den Superméchten. Die Atompilze, die sich (iber den verbrannten Ruinen
von Nagasaki und Hiroshima in den Himmel erhoben, hangen seit jenem Tag des Jahres 1945
bedrohlich Gber dem Bewulf3tsein der modernen Menschheit und stellen mit furchtbarer
Schirfe die Frage: ,,Gibt es eine Zukunft fiir die zivilisierte Welt, wie wir sie kennen?*

I1. Die Wurzeln der modernen Kultur

Ich sprach von ,,unserer Kultur®, und ich muf3 nun versuchen zu sagen, was ich mit diesem
Begriff meine. Im Lexikon findet sich eine brauchbare Definition fiir den Begriff Kultur: ,,Die
Gesamtheit der Lebensformen, die eine menschliche Gemeinschaft entwickelt und von Gene-
ration zu Generation weitergegeben hat.“ Kultur umfaft also das ganze Leben der Menschen
als ein Leben in der Gemeinschaft mit anderen. Es schlieft Wissenschaft, Kunst, Technik, Po-
litik, Rechtsprechung und Religion einer Gruppe von Menschen ein. Grundlegend fur jede
Kultur ist ihre Sprache. Sie verkdrpert die Art und Weise, wie ein Volk im gegenseitigen Aus-
tausch sich Erfahrung anzueignen und sie zu verarbeiten lernt. Solange man sein Leben inner-
halb einer Kultur lebt, nimmt man selbst kaum wahr, wie Sprache den Rahmen setzt, in den
Erfahrung eingebracht wird. Sprache gleicht einer Brille — durch die man ,,sieht”. Erst wenn
man in einer ganz anderen Kultur lebt und eine neue Sprache lernt, entdeckt man, daR Erfah-
rung auch anders angeeignet und verarbeitet werden kann. Man entdeckt, daf? man durch ver-
schiedene Brillen unterschiedlich sieht. Als die westeuropaische Kultur im Lauf der vergange-
nen zwei Jahrhunderte in die Kulturen eindrang, von denen wir heute als der ,,Dritten Welt*
reden, war ein wesentliches Element dieser Invasion die Einflihrung der européischen Spra-
chen als Medien der Erziehung. Infolgedessen sind z.B. ganze Generationen in Indien mit
Englisch als Sprache des 6ffentlichen Lebens grof3 geworden. Sie haben sich deshalb daran
gewohnt, sich mit Hilfe européischer Denkkategorien Erfahrung anzueignen und zu verarbei-
ten, anstatt sich der Kategorien zu bedienen, die sich in den alten kulturellen Traditionen Indi-
ens entwickelt haben.

Diese europdische Kultur aber, die sich selbst so gewaltsam in nahezu jede Kultur der Welt
eingebracht hat, ist erst vor verhéltnismaRig kurzer Zeit auf der Biihne der Geschichte erschie-
nen. Wahrend des gro3ten Teils der Weltgeschichte, die wir kennen, sind die VVolksstamme,
die die Halbinseln westlich von Asien bewohnten, kulturell von den Vélkern Indiens, China
und der arabischen Welt weit bertroffen worden. Erst wéhrend der letzten drei Jahrhunderte
haben die Nachkommen diese westlichen VVolksstdmme ihre Kultur in jeden Teil der Erde ver-
breitet. Dabei haben sie &ltere Kulturen unterdriickt und oft zerstort. Zugleich haben sie zum
ersten Mal eine gemeinsam Weltzivilisation geschaffen, die die ganze Erde umspannt — sie
schliel3t zwar nicht jedermann ein, spielt aber — zumindest in allen groRen Stadten der Welt —
die dominierende Rolle Den meisten Menschen ist sie als Trager der ,,Modernitat™ erschienen
— mit allem, was dazu gehort an technischer Beherrschung und unbegrenzten Mdglichkeiten
zu entdecken, zu veradndern und zu kontrollieren.

W.E. Hocking konnte noch 1956 mit unerschiitterlichem Vertrauen in die nahezu zeitlose und

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 4 21.11.2022



universelle Giltigkeit dieser Kultur schreiben:

Heute scheinen wir an der Schwelle von etwas vollkommen Neuen zu stehen, Zivilisa-
tion in letzter Einmaligkeit ... Zum ersten Mal ist unser gesamter Weltraum von Ideen
durchdrungen, die — so hat es Locke einmal ausgedriickt im Blick auf Wahrhaftigkeit
und Zuverlassigkeit — ,,zum Menschen als Mensch gehoren und nicht als Glied einer
bestimmten Gesellschaft®. Hier und da gibt es im Orient noch Abwehrreaktionen ge-
gen einige Eigentimlichkeiten, die an westlicher Theorie und Praxis haften, aber sie
richten sich nicht gegen das, was wir die Reinen Universalien nennen, die Naturwis-
senschaften, die Mathematik, die Technik — diese betrachtet man nicht als vom Westen
entlehnt, sondern als etwas eigenes. Durch die Geburt des Universellen hat der Westen
etwas hervorgebracht, das niemals wieder Privatbesitz sein kann.®

Hockings Worte drlicken die Sicherheit einer Kultur aus, die noch darauf vertraute, dai3 ihre
Art, die Dinge zu sehen, universale Gultigkeit habe. Diese ,,Art, die Dinge zu sehen®, ist aber
heute fragwirdig geworden. Deshalb haben wir uns mit ihr wieder zu beschéftigen, um her-
auszufinden, woher sie kommt und worauf sie fufit.

Ich habe mich auf die ,,Aufkldarung des 18. Jahrhunderts bezogen, als die unmittelbare Quelle
unserer Kultur, aber nattrlich liegen ihre Wurzeln in der Geschichte viel weiter zuriick. Alle
geistigen Bewegungen sind kontinuierlich. Denn die Denker stehen tber den Wechselfallen
der Geschichte, selbst wenn diese so einschneidend sind wie Kriege und Revolutionen. Jede
Entscheidung dartiber, wo das Aufkommen von etwas Neuem anzusiedeln ist, ist naturgeman
etwas willkdrlich. Die Bewegung, von der wir hier sprechen, hat ihre ersten Ansétze in dem
Aufbruch des Denkens, der sich in Westeuropa vollzog durch die Ubersetzung arabischer
Schriften ins Lateinische, den Einflul} aristotelischer Philosophie, die Flut klassischer Ideen
zur Renaissancezeit, die leidenschaftlichen Auseinandersetzungen der Reformation und die
Anfange der modernen Naturwissenschaft im 17. Jahrhundert.

Aber Klar ist, dal} gegen Mitte des 18. Jahrhunderts sich das Gefuihl ausbreitete, Europa sei an
einem Wendepunkt angekommen. Entwicklungen, die seit Jahrhunderten im Gange waren,
schienen einen solchen Grad von Klarheit erreicht zu haben, dal} man nur noch das Wort
»Aufkldarung® gebrauchte, um auszudriicken, was sich ereignet hatte. Das Licht war aufgegan-
gen. Die Dunkelheit war geschwunden. Was vorher unklar war, war nun klar geworden. Hin-
fort wirde man die Dinge so sehen, wie sie in Wirklichkeit sind. ,,Aufkldrung® ist in der eng-
lischen Sprache das gleiche Wort wie ,,Erleuchtung®. Es ist ein Wort mit tiefwurzelnden reli-
giosen Untertdnen. Es ist das Wort, das gebraucht wird, um die entscheidende Erfahrung des
Buddha zu beschreiben. Es ist das Wort, das in den johanneischen Schriften gebraucht wird,
um das Kommen Jesu zu beschreiben: ,,Das Licht ist in die Welt gekommen* (Johannes 3,19).
Um die Mitte des 18. Jahrhunderts waren nun die fiihrenden Denker davon tberzeugt, daf sie
an einem solchen Zeitpunkt der Erleuchtung angekommen waren. Deshalb ist es wohl auch
richtig, bei diesem Zeitpunkt anzusetzen, wenn wir unsere Kultur verstehen wollen. Das da-
malige Zeitgefiihl wird in einigen Ausfihrungen D’Alamberts, die im Jahre 1759 verfa3t wur-
den, gut beschrieben:

Betrachtet man sorgfaltig die Mitte des Jahrhunderts, in dem wir leben, mit den Ereig-
nissen, die uns bewegen oder in irgend einer Form unser Denken, unsere Sitten, die
Frichte unseres Tuns und sogar unsere freie Zeit bestimmen, dann kann man schwer-
lich Ubersehen, dal} in mancherlei Hinsicht sich ein sehr bemerkenswerter Wandel in
unseren Ideen vollzieht, ein Wandel, dessen Geschwindigkeit noch gréRRere kunftige

%a.a0.S8.51f.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 5 21.11.2022



Veranderungen zu versprechen scheint. Taglich sammelt die Naturwissenschaft neue
Reichtimer. Durch Ausweitung ihrer Grenzen hat die Geometrie ihre Fackel in die be-
nachbarten Bereiche der Physik hineingetragen. Das wahre Weltsystem ist erkannt,
entwickelt und vollendet worden ... kurzum, von der Erde bis zum Saturn, von der Ge-
schichte der Gestirne bis zu der der Insekten ist die Naturphilosophie revolutioniert
worden; und nahezu alle anderen Gebiete des Wissens haben neue Formen angenom-
men. Die Entdeckung und Anwendung einer neuen Methode des Philosophierens, die
besondere Begeisterung bei neuen Entdeckungen, ein gewisser Uberschwang von
Ideen, die die Betrachtung des Universums in uns weckt — alle diese Ursachen haben
Sinne und Verstand in lebhafte Bewegung gebracht. Diese Bewegung, die sich in alle
Richtungen der Schépfung hinein ausgebreitet hat wie ein FluB, dessen Ddmme gebor-
sten sind, hat gleichsam alles, was sich ihr in den Weg stellte, gewaltsam mitgerissen.*

Gegen Ende des Jahrhunderts waren die fiihrenden Denker Westeuropas davon uberzeugt, daf3
in der Tat ein Licht aufgegangen sei, mit dem verglichen die vorausgehenden Jahrhunderte
europaischer Geschichte und die friihere Geschichte der meisten menschlichen Rassen Dun-
kelheit waren. Was immer auch die Errungenschaften der Griechen und Chinesen gewesen
sein mochten, sie hatten sich nicht durchgesetzt. Das moderne Europa hatte sie alle hinter sich
gelassen. Die europaischen Volker waren nunmehr die Vorhut der Geschichte. Sie hatten das
Geheimnis einer wahren wissenschaftlichen Methode in den Griff bekommen, die den alten
Aberglauben vertreiben und die wahre Natur der Dinge ans Tageslicht befordern wiirde. Sie
waren die Trager des Lichtes in einer noch weitgehend dunklen Welt. Deshalb hatten sie so-
wohl die Pflicht als auch die Fahigkeit, ihre Zivilisation in jeden Winkel dieser Welt zu brin-
gen. Und sie schickten sich an, es zu tun.

Was nun genau ist geschehen an jenem bedeutsamen Wendepunkt? Der franzdsische Histori-
ker Paul Hazard?® beschreibt ihn als den Wechsel von einer Gesellschaft, gegriindet auf Pflich-
ten, hin zu einer Gesellschaft, gegriindet auf Rechte. Wie wir spater noch feststellen, ist das
wohl ein Teil der Wahrheit, trifft aber nicht den Kern. Basil Willey ist, wie mir scheint, der
richtigen Antwort viel naher gekommen, wenn er sagt, dal3 das Gefiihl der Freude, das so of-
fenkundig die Geburt der européischen Kultur umgab, von der Uberzeugung herriihrte, daR
Dinge, die zuvor dunkel waren, jetzt er-, klart“ werden konnten. An die Stelle ,,dogmatischer
oder ,,unwissenschaftlicher” Erklarungen, die das Denken nicht mehr zufriedenstellten, kam
nunmehr die ,,richtige Erkldrung* der Dinge ans Licht. Das war der Kernpunkt, sagt Willey,
und darum empfand diese Bewegung, als sie zu vollem SelbstbewuR3tsein gekommen war,
»Aufklarung® als ein so treffendes Wort.

Aber wir miissen weiter fragen: Was meinen wir mit ,,Erklarung*? Basil Willey versucht,
diese Frage zu beantworten:

Eine Erklarung erscheint um so zutreffender, je mehr sie die Erwartungen aller Be-
troffenen erfiillt. Eine Erkldrung ,,erklart“ dann am besten, wenn sie einem Bedurfnis
unserer Natur entspricht, unserem tief sitzenden Verlangen nach GewiBheit. ,,Erkla-
rung‘ kann vielleicht grob umrissen werden als eine neue Darstellung von etwas —von
einem Ereignis, einer Theorie, einer Lehre usw. — im Sinne gegenwaértiger Interessen
und Voraussetzungen. Erklarung als solche stellt zufrieden, weil sie die besonderen
Voraussetzungen anspricht, die jene eines vergangenen Zeitalters oder einer friiheren
Denkweise ersetzen. So ist es notwendig, wenn eine Erklarung zufriedenstellen soll,

4 D'Alambert. Eléments de philosophie (1759), in Ernst Cassirer. The Philosophy of the Enlightenment, ET
Princeton University Press, 1951.
5 European Thought, 1680-1720.

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 6 21.11.2022



dal} ihre Aussagen als endgultig erscheinen mussen, ohne einer weiteren Deutung zu
bedirfen. Ohne Umschweife gestatten wir uns selber die Frage: ,,Wohin fiihrt nach al-
lem diese Erklarung?“ Wir haben wirklich die Erklarung einer Erklarung verlangt, will
sagen, wir haben gesehen, dal’ die Aussagen der ersten Erklarung nicht endgdiltig sind,
sondern wiederum hinterfragt und in einer anderen Terminologie ausgedruckt werden
kdnnen — obwohl sie uns fur den Augenblick endgultig zu sein scheinen. So kénnen
wir zum Beispiel bereit sein, fur eine metaphysische Vorstellung eine psychologische
Erklarung zu akzeptieren, oder wir kdnnen uns fir eine metaphysische Erklarung einer
psychologischen Vorstellung entscheiden. Alles hdngt von unseren VVor-Vorstellungen
ab, die wiederum von unserer Vor-Bildung abhéngen, durch die wir dahin gelangt
sind, eine Reihe von Aussagen als endgultig zu betrachten (oder zu fiihlen), andere
wiederum nicht. Eine Erklarung fordert mit unerbittlicher Autoritat unsere Zustim-
mung, wenn sie die ,,Wirklichkeit®, die ,,Wahrheit* dessen, was uns am meisten wirk-
lich, am meisten wahr zu sein scheint, voraussetzt. Man kann deshalb ,,Erklarung*
nicht absolut definieren. Man kann nur sagen, sie ist eine Feststellung, die zu einer be-
stimmten Zeit oder an einem bestimmten Ort die Anspriiche zufriedenstellt.®

Wenn man zu verschiedenen Zeiten an verschiedenen Orten gelebt hat, merkt man die Relati-
vitdt aller ,,Erklarungen®. Fast unmittelbar nach meiner Ankunft in Indien wurde ich bei ei-
nem Busunfall so schwer verletzt, daB ich fur zwei Jahre auBer Gefecht gesetzt war. Wie soll
man das ,,erkldren*? Der indische Pastor sagte: ,,Es ist Gottes Wille.” Ein Hindu hétte gesagt:
,,Das Karma Threr fritheren Leben hat Sie eingeholt.“ In einigen Kulturen wére die Erklarung,
ein Feind hatte mich mit einem Fluch belegt. Wenn ich nun als ein ,,aufgekléarter” Europaer
gesagt hatte, es seien die Bremsen gewesen, die nicht in Ordnung waren, wére das — fir die
anderen — Uiberhaupt keine Erklarung gewesen. Es ware einfach nur eine andere Darstellung
des Sachverhaltes gewesen, der einer Erkldrung bedurft hitte. Von einer ,,Erklarung® sprechen
heif3t, von diesem letztgiltigen Bezugsrahmen, von MaRstdben und Voraussetzungen zu spre-
chen, die einen Sinn im Leben erkennen lassen. ,,Erkldrungen® greifen nur innerhalb eines an-
genommenen Bezugsrahmens, der selbst keiner Erklarung bedarf. Was in der Aufklarung ge-
schah, war die Auswechslung eines Bezugsrahmens, der als unzureichend angesehen wurde,
durch einen anderen.

Weil der Bezugsrahmen der ,,Aufkldrung® sich heute als unzureichend erweist, kdnnen wir
ihn jetzt kritisch betrachten, ja, wir sind dazu verpflichtet. Was war nun der ,,Bezugsrahmen®,
in dem die Denker des 18. Jahrhunderts sich nun mit einer neuen ,,Erklarung von Erfahrung
zufrieden geben konnten? Ich sehe sehr wohl, daR es téricht ist, so grundlegende und zugleich
komplexe Geistesbewegungen allzu sehr zu vereinfachen, aber man geht sicher nicht fehl,
wenn man mit der Antwort bei der Darstellung jenes gewaltigen Eindrucks beginnt, den die
naturwissenschaftliche Forschung, und ganz besonders Isaac Newtons, auf das Denken des
18. Jahrhunderts gemacht hat.

Die bekannten Zeilen von Alexander Pope driicken aus, was das 18. Jahrhundert fiihlte: ,,Na-
turgesetze und Natur lagen in tiefer Nacht. Da sprach Gott: ,Es werde Newton!®, und alles
wurde licht.*

Newton ging nicht von einer behaupteten Offenbarung oder von angeblich ,,angeborenen Ide-
en* aus. Er ging aus von der Beobachtung von Einzelerscheinungen und suchte von daher all-
gemeine Gesetze zu formulieren, indem er den groRtmaoglichen Bereich der Erscheinungen
auf eine Formel brachte.

6 The Seventeenth Century Background, 1934, S. 10f.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 7 21.11.2022



Das Ergebnis dieser Methode war ein Weltbild, das das europaische Denken fir die ndchsten
zweihundert Jahre beherrschen sollte. In diesem Bild ist die ,,wirkliche* Welt eine Welt sich
bewegender Korper, die eine vollig objektive Existenz haben, unabhéngig von einem mensch-
lichen Beobachter. Die ganze Wirklichkeit ist aus dieser Sicht endgultig erkennbar. Die aller-
wichtigsten ,,Gesetze* sind jene der Mathematik, die anwendbar sind auf alles, was wirklich
ist. Indem man alle Erfahrungswerte bis in ihre kleinsten mdglichen Gliederungen zerlegt,
kann man die Gesetze entdecken, die ihre Bewegungen und wechselseitigen Beziehungen
steuern. Analyse ist das notwendige Instrument allen Denkens, und sie befahigt den menschli-
chen Verstand, bis hinter die duReren Erscheinungen vorzudringen und so zu erfahren, wie die
Dinge wirklich sind. Dieses Verfahren kann standig erweitert werden und ist unbegrenzt in
seiner Reichweite. Es fuhrt dann zu der stetig wachsenden Fahigkeit, die VVorgénge der Natur
fur menschliche Zwecke zu nutzen.

Die Gesamtheit aller wahrnehmbaren Erscheinungen ist die ,,Natur®. ,,Natur* ersetzt eigent-
lich die Vorstellung von Gott, die nun nicht langer notwendig ist. Die bezeichnende Position
des 18. Jahrhunderts — bekannt als ,,Deismus® — hat freilich die Vorstellung von Gott als eine
Art von ,Erstbeweger* beibehalten, der hinter den Naturprozessen steht. Aber selbst in jenem
Jahrhundert gab es viele Kritiker, die einen Deisten als eine Person bezeichneten, die nicht
schwach genug ist, ein Christ zu sein, und nicht stark genug, ein Atheist zu sein. Das 19. Jahr-
hundert zog daraus die naheliegende Folgerung: fiir ,,Gott* war kein Platz.

Seit die ,,Natur* an die Stelle von ,,Gott* getreten ist, wird der Wissenschaftler, der mit den
Vorgangen der Natur vertraut ist, zum Priester, der zwischen dem Menschen und diesem neu-
en Gott vermitteln kann. Allein die Wissenschaft ist es, die Menschen beféhigt, die Natur zu
verstehen, und die in der Lage ist, die reichen Gaben der Natur zum Wohle der Menschheit zu
erschlieBen. Die Naturwissenschaft kann keine andere Autoritat akzeptieren als die Autoritat
der wahrnehmbaren Fakten. Deshalb sind all die verschiedenen Wissenschaften, auch wenn
sie mit einer gemeinsamen Methode arbeiten, jeweils autonom m ihrem eigenen Bereich. Man
kann keiner vorgeblichen Offenbarung gestatten, sich einzumischen. Das Studium der Astro-
nomie, der Biologie oder der Literatur (einschlie3lich jenes Teils von Literatur, die als ,,Wort
Gottes* kanonisiert worden ist) mul} nach den wissenschaftlichen Prinzipien verlaufen, fir die
Newtons Physik das herausragende Beispiel darstellt. Wirtschaftswissenschaft (und hier sollte
die Aufklarung moglicherweise ihre am weitesten reichenden Auswirkungen haben) ist nicht
langer Teil der Ethik und insoweit letztlich abhéngig von Theologie; sie ist eine autonome
Wissenschaft, fur die ethische Prinzipien, die von einer vorgeblich goéttlichen Offenbarung ab-
geleitet sind, keine Autoritat haben.’

" Der in dieser Hinsicht sehr wichtige Wechsel vom 17. zum 18. Jahrhundert wird von Cassirer wie folgt be-
schrieben: ,,.Die von der Metaphysik des 17. Jahrhunderts entwickelten systematischen Konzepte sind noch fest
in theologischem Denken verankert mit all ihrer Originalitdt und Unabhéngigkeit. Fiir Descartes und Malebran-
che sowie fir Spinoza und Leibniz gibt es keine Ldsung des Problems der Wahrheit unabhéngig von einer L6-
sung des Problems ,Gott*, weil Kenntnis des gottlichen Seins das hochste Prinzip von Erkenntnis ist, von dem
alle anderen GewiRheiten abgeleitet sind. Jedoch wechselt im Denken des 18. Jahrhunderts das intellektuelle
Schwerpunktzentrum seine Position. Die verschiedenen Felder der Wissenschaft, Naturwissenschaften, Ge-
schichte, Rechte, politische Wissenschaften, Kunstgeschichte - ziehen sich schrittweise zuriick von der Vorherr-
schaft und der Bevormundung durch die traditionelle Metaphysik und Theologie. Sie starren nicht langer auf die
abstrakte Idee eines Gottes, um sich zu rechtfertigen und zu legitimieren; die verschiedenen Wissenschaften be-
stimmen nun selbst ihr Konzept auf der Basis ihrer eigenen, spezifischen Art. Die Beziehungen zwischen der
Idee ,Gott® und den Ideen von Wahrheit, Moral, Gesetz sind keineswegs dabei aufgegeben, aber die Art und
Weise, wie sie aufeinander bezogen sind, veréndert sich. Es findet gleichsam ein Austausch statt der Symbole,
die fir die Inhalte stehen. Was vorher Grundlage fiir andere Ideen war, kommt nun in die Lage, selbst begriindet
werden zu miissen. Was bisher anderen Konzepten zur Rechtfertigung diente, findet sich jetzt in der Position ei-
nes Konzepts, das selbst der Rechtfertigung bedarf. Schlieflich ist sogar die Theologie des 18. Jahrhunderts von
diesem Trend beeinflul3t. Sie gibt den absoluten VVorrang, dessen sie sich friiher erfreut hatte, auf; sie setzt keine

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 8 21.11.2022



Die Ersetzung ,,Gottes* durch ,,die Natur* hatte ein neues Verstindnis von ,,Gesetz" zur
Folge. Es gibt keinen gottlichen Gesetzgeber mehr, dessen Befehlen deswegen zu gehorchen
ware weil sie Gottes Befehle sind. Gesetze sind nunmehr die notwendigen Beziehungen, die
aus der Natur der Dinge entstehen (Montesquieu). Als solche unterliegen sie dem menschli-
chen Verstand zur Erforschung. Der Verstand ist allen Menschen eigen und ist im Prinzip
uberall derselbe. VVorausgesetzt, er wird nicht von auRen mit Dogmen bedrangt und dadurch
pervertiert, kann der Verstand entdecken, was die Natur der Dinge ist und was folglich ,,Na-
turgesetze* sind. Das geféahrlichste und zersetzendste aller Dogmen, die den menschlichen
Verstand verkehrt haben, ist dann die Lehre von der Erbsilinde

Diese bose Verleumdung der Menschlichkeit aus der Welt zu schaffen, ist die vordringliche,
wesentliche VVoraussetzung fur die Befreiung des menschlichen Verstandes und des menschli-
chen Gewissens, damit sie ihre eigentliche Aufgabe erfiillen kdnnen. Aber dieses Dogma ist
lediglich das Zentralstiick eines dogmatischen Lehrgebédudes, das es zu zerstoren gilt. Jede
Autoritat — sei es die eines Dogmas, der Schrift oder ,,Gottes* —, die den menschlichen Ver-
stand ersetzen will, ist als falsch und als Verrat an der Wiirde des Menschen zuriickzuweisen.

Das Wort ,,Wiirde* wird hier absichtlich gebraucht Die mittelalterliche Welt sprach von der
“Ehre* eines Menschen, diese war verbunden mit seiner Stellung in der Gesellschaft.® Nach
der Aufklarung sprach man von menschlicher ,,Wiirde* — etwas, das von Geburt an zu jedem
menschlichen Wesen gehort, unabhangig von der gesellschaftlichen Stellung. Jeder Mensch
ist im Besitz von Verstand und Gewissen und ist deswegen in der Lage, Wahrheit vom Irrtum
und Richtig von Falsch zu unterscheiden. In diesem Sinne ist jeder Mensch autonom und
nicht einem Gesetzgeber von auRen unterworfen. Er gestaltet sein eigenes Leben in Uberein-
stimmung mit den wirklichen ,,Gesetzen* — das sind die Gesetze der Natur, die zu entdecken
sind durch den Gebrauch des Verstandes und des moralischen Gesetzes, das ins Gewissen je-
des Menschen eingeschrieben ist. Spatere Entwicklungen, die der Aufklarung folgten (und
sich gegen einige ihrer Grundzuge wandten), zeigten, daf? diese Sicht vom autonomen Men-
schen immer mehr an Bedeutung gewann. Die Romantik entwickelte die Vorstellung der
,LPersonlichkeit”. Sie wurde Teil jener nicht zu hinterfragenden Denkvoraussetzung des West-
europaers, dal jeder Mensch das Recht auf grotmaégliche Entfaltung seiner Personlichkeit
hat, begrenzt nur durch die gleichen Rechte anderer. Die mittelalterliche Gesellschaft hatte
den Gedanken der Pflicht betont die sich aus der gesellschaftlichen Stellung jedes Menschen
ergaben. VVon der Aufklarung an waren es die ,,Menschenrechte®, die unumst6Blich schienen.
Den Griindungsvatern der neuen Republik, die sie in der Neuen Welt schufen und die die
Prinzipien dieser neuen Philosophie verkorperte, schien es notwendig und nattrlich, mit den
beriihmten Worten zu beginnen: ,,Wir halten diese Wahrheiten fiir selbstverstindlich, daB3 alle
Menschen gleich geschaffen sind, daf? sie von ihrem Schopfer mit gewissen unverdaufBerlichen
Rechten begabt sind; daR dazu das Recht auf Leben, Freiheit, und das Streben nach Gliick ge-
horen; dal} zur Sicherung dieser Rechte Regierungen unter den Menschen eingesetzt sind, die
ihre rechtmaiigen Machtbefugnisse von der Zustimmung der Regierten herleiten.” Die Rechte
des Menschen sind der nicht mehr hinterfragte Ausgangspunkt fir alles andere.

Zu diesen Rechten gehort das Recht auf Streben nach ,,Gliick”. Gliick (bonheur) wurde von
den Philosophen des 18. Jahrhunderts als ,,ein neues Wort in Europa“ begriiit. Anstelle der
himmlischen Freuden, auf die der mittelalterliche Mensch sich freuen sollte, freute sich der
Mensch der Aufklarung auf das ,,Gliick® hier auf Erden. Das konnte fur alle erreichbar werden
durch die wachsenden Leistungen der Wissenschaft. Sie befreit die Gesellschaft von den

Norm mehr, sondern unterwirft sich bestimmten Grundnormen, die aus einer anderen Quelle abgeleitet sind —
ausgestattet mit Verstand als dem Inbegriff unabhéngiger intellektueller Krifte.* (Cassirer, a.a.0., S. 163)
8 Vgl. Peter Berger u.a., The Homeless Mind1973, Kap. 3, Excursus.

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 9 21.11.2022



Bindungen an Dogma und Aberglaube, sie entschliisselt die Geheimnisse der Natur und Offnet
sie fur alle. Noch einmal spricht Pope fiir seine Zeit:

O Gliick, du unsers Daseins Ziel und Sinn:
Gut, Freude, Freiheit, Friede liegt darin.

Hannah Arendt® hat aufgezeigt, da wenigstens fiir einige der amerikanischen Griindungsvater
das Glick, das sie meinten, cin ,,06ffentliches Gliick* war, erreichbar durch gemeinsam téitige
Verantwortung flr das 6ffentliche Leben. Sie weist aber auch daraufhin, daf’ die Griindungs-
vater sich mit dieser Ansicht nicht haben durchsetzen kdnnen. Befriedigung persénlicher Lust
als Ziel und Mal3stab menschlichen Handelns lag ihren Absichten fern. Der Lauf der Ereig-
nisse aber flhrte unausweichlich dazu, daf? ihre Sprache umgedeutet wurde im Sinn eines
Strebens nach personlichem Wohlergehen. Wir stehen heute vor den Folgen: die Welt wird
(und die derzeitige westliche Welt ist es schon geworden) der Ort, wo jeder einzelne das
,Recht* auf ,,Streben nach Gliick® im biirgerlichen und privaten Sinne hat. Der Staat ist allen-
falls dafur verantwortlich, daR dieses Recht auch beachtet wird. Daraus folgt, dal? jeder Ge-
danke an ein Leben nach dem Tode als unzuverlassig und geféhrlich gilt. Unzuverldssigister-
deswegen, weil die wissenschaftlichen Methoden keinerlei verlaRliche Kenntnis vermitteln
Uber das, was jenseits des Todes liegt. Und gefahrlich ister, weil er die Aufmerksamkeit ab-
lenkt von dem ,,Gliick®, das das Recht eines jeden Menschen in diesem Leben ist, zugunsten
eines angeblichen Glucks in einem anderen Leben, fiir das wir lediglich die Autoritét des Kle-
rus haben, der selbst sehr behaglich in diesem Leben lebt, zu Lasten der nicht aufgeklarten Ar-
men.

Sobald der Gedanke der ,,Menschenrechte* sich als Grundsatz erwiesen hat, erhebt sich un-
ausweichlich die Frage: Wie und durch wen sollen diese Rechte sichergestellt werden? Mit
steigendem Nachdruck haben darauf die nachaufkléarerischen Gesellschaften geantwortet:
durch den Staat. Der Nationalstaat, der an die Stelle der alten VVorstellungen der heiligen Kir-
che und des heiligen Reiches tritt, spielt nun die Hauptrolle auf der politischen Biihne Europas
nach der Aufklarung. Nach dem Trauma der Religionskriege des 17. Jahrhunderts hatte Eu-
ropa sich zum Prinzip der religiosen Koexistenz bekannt. Die Leidenschaften, die man zuvor
fur rivalisierende religiose Anschauungen entwickelt hatte, wurden mehr und mehr auf den
Nationalstaat Ubertragen. Nationalismus wurde zur eigentlichen Ideologie der europdischen
Volker, die sich zu Krisenzeiten immer als starker erwies als andere ideologische oder religi-
Ose Krafte.

Wenn es irgendeine GrolRe gibt, fur die letzte Treue und Hingabe geboten ist, dann ist es der
Nationalstaat. Im 20. Jahrhundert haben wir uns daran gewohnt, da — im Namen der Nation —
Katholiken gegen Katholiken, Protestanten gegen Protestanten und Marxisten gegen Marxis-
ten kampfen. Die Anklage der Gotteslasterung, wenn sie tberhaupt erhoben wird, wird als
merkwirdiger Anachronismus betrachtet; der Vorwurf des Verrats, also der Vorwurf, irgend-
eine Treue hoher zu setzen als die Treue zum Staat, wird jedoch als ein unverzeihliches Ver-
gehen behandelt. Der Nationalstaat hat die Stelle Gottes eingenommen. Die Verantwortung
fur Erziehung, Gesundheitswesen und 6¢ffentliche Wohlfahrt, die friiher bei der Kirche lag,
verlagerte sich mehr und mehr auf den Nationalstaat. In unserem Jahrhundert hat sich die Ent-
wicklung noch erheblich beschleunigt durch das Autkommen des ,, Wohlfahrtsstaates*. Von
den nationalen Regierungen wird allgemein erwartet, dal} sie verantwortlich und in der Lage
sind, alles das zu beschaffen, was nach Ansicht friherer Generationen nur Gott schenken
konnte: — Freiheit von Furcht, Hunger, Krankheit und Not — in einem Wort: ,,Gliick*.

° Uber die Revolution, 1963, Kap. 3.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 10 21.11.2022



Es ist schon richtig, dall wir diese ,,Bekehrung* heute kritisch betrachten, die unsere moderne
Welt entstehen liel. Doch es wére dann verkehrt und irrefiihrend, wenn wir nicht gleichzeitig
anerkennen, was wir der Aufklarung verdanken. Selbst heute kann man nicht ohne eine ge-
wisse innere Bewegung die Worte zur Kenntnis nehmen, mit denen Immanuel Kant auf die
Frage ,,Was ist Aufklarung?* antwortete: ,,Aufkldrung ist der Exodus des Menschen aus sei-
ner selbstverschuldeten Unmiindigkeit. Unmiindigkeit ist die Unfahigkeit, sich seines Ver-
standes ohne die Hilfe anderer zu bedienen ... ,Wage zu wissen*‘ (sapere aude)! Habe den
Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen; das ist das Motto der Aufklirung.“® Wer
kann die befreiende Wirkung leugnen, die von diesem starken Aufruf ausging? Fir Christen
ist es besonders notig anzuerkennen, dal’ die Bibel und das Lehramt der Kirche Fesseln flr
den menschlichen Geist geworden waren; dal? die Beseitigung von Hindernissen auf dem Weg
zur Freiheit des Gewissens und des forschenden Verstandes erreicht wurde durch die Fiihrer
der Aufklarung gegen den Widerstand der Kirchen; Unterdriickung und Unwissen beendet
wurde; und daR die Entwicklung in Wissenschaft und Technik, die diese Befreiung ermdg-
lichte, den nachfolgenden Generationen gewaltigen Nutzen gebracht haben. Es wére unred-
lich, wenn wir verkennen wollten, was wir der Aufklarung verdanken.

Dariiber hinaus ist noch viel zu sagen zu der Ansicht, dal3 das Werk der Aufklarung noch im-
mer unvollendet ist und dafR seine endgultige Lésung eine der groRten Gegenwartsaufgaben
ist. Die Fuhrer der Aufklarung haben namlich die Aufgaben, die sie sich selbst gestellt hatten,
keineswegs gelost. Sie waren nicht ausgenommen von der menschlichen Siinde, ewige Wahr-
heiten zu beschwdren, um eigene Interessen gutzuheien. Die ,,Menschenrechte®, fiir die die
Philosophen des 18. Jahrhunderts sich besonders einsetzten, waren hauptséachlich die Rechte
der aufkommenden Bourgeoisie. Freiheit bedeutete in erster Linie Freiheit des Eigentums,
Freiheit des Handels und Freiheit zu reisen. Es war nicht die Freiheit fiir Arbeiter zur Organi-
sation von Gewerkschaften, nicht die Freiheit flir Schwarze zur Selbstbestimmung, nicht das
Recht fir Ureinwohner zum Behalten ihres Landes, es war nicht die Freiheit fiir die Frauen,
gleiche Rechte zu erhalten wie die Ménner. Im spéten zwanzigsten Jahrhundert sind wir im-
mer noch dabei, uns mit diesem unerledigten Aufgabenkatalog der Aufklarung herumzuschla-
gen.

In der Geschichte sind jedoch die Grenzen von Epochen flieend. Wahrend wir damit be-
schéaftigt sind, das unerledigte Geschéaft der Aufklarung aufzuarbeiten, missen wir ebenso —
glaube ich — erkennen, dal das Weltverstandnis der Aufklarung uns nicht mehr langer zufrie-
denstellen kann. Die ,,Erklarungen® des 18. Jahrhunderts haben keine Bedeutung mehr fiir
uns. Wir haben, abgesehen von diesem unerledigten Aufgabenkatalog, erneut die Aufgabe,
nach einem Verstindnis ,,des Wesens der Dinge* zu suchen. Damit werden wir dem Eindruck,
wir seien in eine Sackgasse geraten, entgegentreten und hoffen gleichzeitig, neue Horizonte
zu gewinnen fur den Sinn des Lebens.

I11. Ein neuer Bezugsrahmen

Im vorhergehenden Abschnitt habe ich in groben Umrissen versucht, den Bezugsrahmen
,.selbstverstandlicher Wahrheiten zu skizzieren, in dem seit der Aufklarung die modernen
westlichen Volker sich Erfahrung angeeignet und verarbeitet haben. Da ich im Jahre 1983
schreibe, habe ich stillschweigend vorausgesetzt, dal? fiir uns heute diese Dinge nicht langer
selbstverstandlich sind. Die Erwartungen des 18. Jahrhunderts haben sich nicht erfillt. Die
himmlische Stadt ist nicht gekommen, und wir erwarten sie auch nicht mehr. Die Wissen-

10 vgl. Cassirer, a.a.0., S. 16.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 11 21.11.2022



schaft hat Siege gewonnen, die weit Uber die Trdume des 18. Jahrhunderts hinausgehen, aber
die Welt, die daraus entstanden ist, erscheint uns keineswegs vernunftiger als die friiherer
Jahrhunderte. Mehr und mehr Menschen innerhalb der starksten Nationen der Erde fuhlen sich
hilflos im Zugriff irrationaler Méachte. Ungeachtet der Trennungslinie zwischen Ost und West
gibt es eine tiefe Skepsis im Blick auf das, was Regierungen erreichen kénnen. Die modernen
Verfahren von Kommunikation und Uberwachung geben den Regierungen zunehmend er-
kennbare Machtfulle. Aber andererseits gibt es die Gruppen, die ihre Rechte anmelden, und
die immer raffiniertere Formen von Widerstand entwickeln. Es entsteht folgerichtig eine Spi-
rale der Steigerung von Gewalttatigkeit — von Terrorismus auf der einen Seite und Folter auf
der anderen. Unvorstellbare Grausamkeiten, die die Philosophen des 18. Jahrhunderts in die
dunklen Jahrhunderte verwiesen, werden jetzt von ,,zivilisierten” Regierungen veriibt. Und
denen, die nicht direkt mit Terrorismus und Folter zu tun haben, fl6i3t es ein tiefes Gefuihl von
Sinnlosigkeit ein, entstanden aus dem Fehlen jeglicher Leitbilder. Das reicht von der patheti-
schen Frage junger Leute in der reichen Welt: ,,Wer bin ich?* bis zum sinnlosen Vandalismus
in den StraRen unserer wohlhabenden Sté&dte. Die Pariser Studenten hatten in den sturmischen
Tagen der Revolte von 1968 neben ihren Spriichen auch den Slogan: ,,Wir sind gegen die Al-
ternative — an Hunger zu sterben oder an Langeweile.* Tausende ihrer Nachkommen schwaér-
men durch Indien auf der Suche nach ,,Sinn" und finden genau das, wovor sie fliehen wollen:
Hunger und Langeweile.'!

Die Befreiung unserer rationalen Fahigkeiten von der Kontrolle des ,,Dogmas‘ hat uns offen-
sichtlich nicht in eine rationale Welt geflhrt, die (um ein Wort zu benutzen, dessen Beliebt-
heit bezeichnend ist) ,,sinnvoll" ist. Wir sind wieder an einem Punkt, wo als richtig angenom-
mene ,,Erklarungen® nichts mehr erkliaren. Als mein indischer Bus mit einem eisernen Tor zu-
sammenstiel und die Beine der Reisenden brechen lieR3, war meine Erklarung, dal? die Brem-
sen versagt hatten, fir den indischen Pastor keine Erklarung. Und er hatte recht. Die Wissen-
schaft hat die ,,Gesetze der Natur” (,,die notwendigen Beziehungen zwischen den Dingen*)
mit einem Wagemut und einer Zielstrebigkeit aufgespirt, die zu den gréBten Errungenschaf-
ten menschlichen Geistes zu rechnen sind. Aber das Ergebnis ist eine Welt ohne Sinngebung.
Wie ist es sonst zu erklaren, dal die Astrologie in den fortgeschrittensten Landern des Wes-
tens zu einer so bliihenden Industrie werden konnte? Die ,,Erkldrungen®, die die Wissenschaft
anbietet, erklaren nichts mehr. Man mag das Versagen der Bremsen (ber eine endlose Kette
von Griinden zuriickverfolgen bis hin zur Erschaffung der Welt. Das wurde aber immer noch
nicht erklaren, warum gerade ich es war, der sein Bein brach, just als ich meine missionari-
sche Tétigkeit begann. Wie kann dieses Ereignis fiir mich sinnvoll sein? Das ist eine Frage,
die die Wissenschaft nicht stellt, und die sie auch nicht beantworten will.

An diesem Punkt, glaube ich, miissen wir einsehen, dal} unsere Probleme nicht geldst werden
innerhalb der Kategorien, die unsere Kultur anbietet. Als Erben der Aufklarung und als Ver-
treter der ,,modernen wissenschaftlichen Weltanschauung* gehen wir normalerweise so vor,
dafl wir eine Reihe von ,,Problemen* auflisten, ihre Ursachen herausfinden und ,,Losungen*
vorschlagen auf der Grundlage einer wissenschaftlichen Analyse der Situation. Wir verfahren
normalerweise nach der Annahme, daf es im Prinzip eine Lésung geben mul, die durch sorg-
faltige Forschung erkannt und durch angemessene Techniken herbeigefiihrt werden kann.
Heute werden wir im Blick auf dieses Verfahren skeptisch. Wir kommen zu der Einsicht, dal3
es ,,Probleme* im menschlichen Leben gibt, fiir die es keine ,,Losungen* gibt. Es mul} gefragt
werden, ob wir nicht neue Modelle zum Verstandnis unserer menschlichen Situation ben6ti-
gen. Das bedeutet, dal} wir den tiberkommenen Bezugsrahmen des Verstehens zu Uberprifen
haben. Vorbedingung fur wirkungsvolles Handeln in jedem Bereich ist die richtige Wahrneh-
mung der Dinge, so wie sie wirklich sind. Unsere Kultur ist wéhrend der letzten zwei

11 Siehe Gita Meta, ,,Karma-Cola“, 1980.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 12 21.11.2022



Jahrhunderte zuversichtlich gewesen, dal} sie die Welt andern koénne. Vielleicht missen wir
heute betonen, daB es darauf ankommt, sie zu verstehen.

In unserem kurzen Uberblick tiber die Geistesbewegung, die sich selbst als den Anbruch des
Lichtes in der Dunkelheit sah, haben wir festgestellt, wie oft das Wort ,,Dogma‘ unter den Be-
hinderungen fur einen freien Gebrauch der Vernunft auftauchte. In der &lteren christlichen
Tradition war das Wort ,,Dogma* ein gutes Wort. Es stand fiir die segensreiche Gabe einer ge-
sicherten Wahrheit, auf die wir uns verlassen konnten. ,,Zweifel* stand andererseits flr etwas
Boses. Das kennzeichnende Beispiel daftr war die Stinde von Adam und Eva: sie zweifelten
an der Gute des gottlichen Verbots, Friichte vom Baum der Erkenntnis des Guten und Bdsen
zu essen. Nach der biblischen Darstellung bestand die Urstinde, aus der alles weitere folgte, in
der Bereitschaft zum Verdacht, man kdnne Gott nicht voll vertrauen. Daraus entstand der
Wunsch, selbst zu erkennen, was Gott verborgen hatte. Die Grenze, die Gott gesetzt hatte, war
—so die Aussage der Bibel — eine Einladung zum Vertrauen. Das Bdse ist das, was Gott nicht
gewollt hat; sein Wille ist, daR die Menschen nur das Gute kennen sollten. Aber wenn man
Gott nicht mehr vertrauen kann, dann mussen die Menschen in der Lage sein, beides zu sehen
und sich dann zu entscheiden. Folglich sagt der Versucher ,,eure Augen werden aufgetan, und
ihr werdet sein wie Gott und wissen, was gut und bose ist™ (Genesis 3,5). Versteht man so die
Situation des Menschen, dann ist Glaube — im Sinne liebenden Vertrauens — die Grundtugend
und Zweifel die Ursiinde.

Die Aufkliarung vertauschte die Rollen der beiden Begriffe: ,,Zweifel wurde als oberstes Prin-
zip der Erkenntnis auf ein Ehrenpodest gehoben. Die Bereitschaft, alle iberkommenen Mei-
nungen zu hinterfragen, war die erste VVoraussetzung, um zur Wahrheit vorzudringen.
,2Dogma“ andererseits wurde zu einem Schimpfwort. Es stand fiir alles, was den freien Ge-
brauch des menschlichen Verstandes in Fesseln legte. Und so ist es bis heute geblieben. Nur
wenige zeitgendssische englische Theologen hdren es gerne, wenn man ihre Disziplin mit
dem traditionellen Begriff ,,Dogmatik* belegt. Der Rollen- * tausch der beiden Begriffe war
von zentraler Bedeutung fiir die Erfahrung, die der modernen wissenschaftlichen Weltan-
schauung den Weg bereitete. Der Blick auf das, was dieser Rollentausch mit sich brachte,
wird uns helfen, zu verstehen, in welcher Situation wir uns jetzt selbst befinden.

Die Menschen der Aufklarung sahen den Zweifel als eine notwendige Waffe im Kampf gegen
den ,,Aberglauben. Der grof3e Feind des Wissens war der Irrglaube, der sich weigerte, sich
dem rationalen Zweifel zu unterziehen. Eine Abbruchsarbeit war zu leisten: die Waffen der
Beobachtung, der Analyse und des kritischen Verstandes waren auf die Dogmen anzusetzen,
die aufgrund der Autoritat der VVater oder aufgrund einer angeblichen Offenbarung anerkannt
worden waren. Und noch einmal sei es gesagt, wir mussen anerkennen, was wir der Aufkla-
rung verdanken, weil sie die Macht so manchen alten Aberglaubens zerbrochen hat. Doch
Zweifel kann nur zweitrangig sein und nicht vorrangig, wo es um den Akt des Erkennens
geht. Kritik kann nur auf der Basis von Glaubenssétzen fruchtbar werden, die — zur Zeit des
kritischen Hinterfragens — noch keinem Zweifel unterliegen. Es ist unmoglich, alle seine
Uberzeugungen gleichzeitig zu bezweifeln, ohne dem Wahnsinn zu verfallen.

Wenn wir das Wesen der Dinge verstehen wollen, haben wir zu beginnen mit einem Akt der
Hinwendung. Dabei 6ffnen wir uns bewuft, um auf das Besondere zu achten im ganzen Um-
feld dessen, was wir immer nur undeutlich wahrnehmen. Dieser grundlegende Akt ist ein Akt
des Vertrauens. Wir haben keine Mdglichkeit, im voraus zu wissen, ob es sich lohnt, sich die-
sem Gegenstand zuzuwenden. Ob es eine Ansicht ist, ein Gerdusch, eine Wahrnehmung, ein
mindlicher Bericht oder was auch immer es sein mag, wir miissen damit beginnen, uns dem
Vorhandenen zuzuwenden. Das ist ein ,,Empfangen®. Um aber zu ,,empfangen®, miissen wir
es auf irgendeine Weise in Beziehung setzen zu der Erfahrung, die wir bereits hatten. Nur so

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 13 21.11.2022



gibt es Sinn. Aber bei diesem In-Beziehung-Setzen sind wir gezwungen, Fragen zu stellen.
Das Neubegriffene kann in Frage stellen, oder es kann in Frage gestellt werden durch die Er-
fahrung, die wir schon haben. Ohne dieses Element des Befragens, sprich des Zweifelns, kann
es keine sichere Erkenntnis daruiber geben, wie die Dinge wirklich sind. Wir wéren dem Aber-
glauben preisgegeben. Doch die Fahigkeit zur Kritik, die uns jede Uberzeugung hinterfragen
1aRt, ist ihrerseits abhangig von Uberzeugungen, die die Grundlage fiir unsere Anfragen abge-
ben. Deswegen ist der Zweifel wesentlich, wenn auch zweitrangig bei dem Unterfangen, den
Dingen auf den Grund zu gehen. Vorrang haben Zuwendung und Empfangen, und sie sind
Ausdruck von Vertrauen.

Im Zentrum der Bewegung, die unsere moderne Kultur schuf, gab es eine Verschiebung im
Gleichgewicht zwischen Glaube und Zweifel. Uber einen sehr langen Zeitraum hatte die euro-
paische Vorstellung vom Wesen der Dinge sich gestutzt auf ein Dogma, das auf gottlicher Of-
fenbarung beruhte. Dann setzte sich das Prinzip des Zweifels durch, mit dem bekannten Wort
,»Wagt zu wissen“. Wer wollte leugnen, daB3 seine Wirkung weit hinausging iiber die Traume
derer, die dieses Schlagwort zuerst gebrauchten? Warum finden wir uns denn jetzt eigentlich
in einer vermeintlichen Sackgasse wieder? Warum ist das Leben fir so viele in unserer Kultur
so sinnlos geworden? In einem lebensnahen Vergleich hat Michael Polanyi die Antwort vor-
geschlagen:

Die kritische Bewegung, die sich heute ihrem Ende n&hert, war vielleicht die frucht-
barste Anstrengung, die je vom Geiste des Menschen unternommen wurde. Die ver-
gangenen vier oder funf Jahrhunderte, die Schritt fur Schritt den gesamten mittelalter-
lichen Kosmaos zerstort oder doch in den Schatten gestellt haben, haben uns geistig und
moralisch in einem Mal3e bereichert, das unerreicht ist von irgendeinem Zeitraum &hn-
lich langer Dauer. Doch wurde ihre Glut genéhrt von der Verbrennung des christlichen
Erbes im Sauerstoff des griechischen Rationalismus, und als der Brennstoff verbraucht
war, verbrannte der kritische Rahmen selbst.*2

Danach zitiert Polanyi Lockes Definition des Glaubens als ,,eine Uberzeugung unseres Ver-
standes aullerhalb des Wissens* und behauptet:

Hier verlauft der Bruch, wo der kritische Verstand eine seiner beiden kognitiven Fa-
higkeiten verwarf und fortan versuchte, sich génzlich auf das zu verlassen, was Gbrig
bleibt. Der Glaube war so vollstandig diskreditiert, dal} der moderne Mensch seine Fa-
higkeit verlor, irgendeine ausdrickliche Erklarung aus dem Munde anderer als seine
eigene Uberzeugung zu akzeptieren; abgesehen von einigen besonderen Ausnahmen,
wie man sie z.B. noch dem Festhalten an religiosen Uberzeugungen und deren Be-
kenntnis zubilligt. Aber Glaube wurde eingeschrankt auf einen subjektiven Status: un-
vollkommen, weil es dem zugrundeliegenden Wissen an Universalitat mangelt. ™

Ich méchte Polanyi auch beim néchsten Schritt seiner Argumentation folgen, wenn er zu einer
,hnachkritischen Philosophie aufruft als dem notwendigen Ausgangspunkt zur Erneuerung un-

serer Kultur. Aber bevor ich das tue, mdchte ich den wichtigen Punkt aufgreifen, den Polanyi

nennt, wenn er von den ,,besonderen Ausnahmen* spricht, die man dem religiosen Glauben in
der ,,modernen* Welt zubilligte. Die Sache, von der er hier spricht, ist duf3erst wichtig fir das

Verstandnis unserer Situation.

Die mittelalterliche Weltanschauung basiert auf dem christlichen Dogma. Sie umfafite das

12 personal Knowledge, 1958, S. 256f.
132.a.0.S. 266.

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 14 21.11.2022



ganze gesellschaftliche Leben, das 6ffentliche wie das private. Sie hatte ebensoviel zu tun mit
Wirtschaft und Gesellschaftsordnung wie mit Gebet und den Sakramenten. Wie die Bibel ging
sie von der Annahme aus, dal} menschliches Leben in seiner Ganzheit verstanden werden
muB, d.h. als Leben, in dem es keine Trennung zwischen privat und ¢ffentlich, zwischen dem
Glaubigen und dem Blirger gibt.

Die Geschichte der Versuche der Kirche, auf die Herausforderung der Aufklarung zu antwor-
ten, ist naturgemal komplex. Die westliche Christenheit war bereits gespalten durch den Fehl-
schlag der Reformation, die gesamte Kirche zu gewinnen. Von Anfang an gab es Stimmen,
die die neue Denkrichtung ablehnten. Vielleicht die einzige Stimme, derer man sich noch erin-
nert, ist die von Pascal. Auf die Gefahr hin, zu sehr zu vereinfachen, darf man doch sagen, daR
die katholische Kirche Verteidigungsbarrieren gegen die Aufklarung errichtete. Die protestan-
tischen Kirchen hingegen zogen sich schrittweise aus dem 6ffentlichen Leben zurtick. Sie
uberlieRen es dem EinfluR der von der Aufklarung gepragten neuen Grundiberzeugungen. Sie
uberlebten, indem sie sich auf den privaten Bereich beschrénkten. Die typische Art, den
christlichen Glauben in seinen protestantischen Formen zu leben, war seit Beginn des 18.
Jahrhunderts der Pietismus, eine Religion der Seele, des inneren Lebens, der personlichen
Moralvorstellungen und der Hausgemeinde. Die Kirche kdmpfte allerdings darum, ihren Ein-
fluB auf die Erziehung innerhalb des alten Bezugsrahmens zu behalten, aber damit hatte sie
keinen Erfolg. Zuerst wurden die Universititen, spater dann die Schulen ganz ,,weltlich, mit
allen entsprechenden Denkvoraussetzungen. Die Bedingung fir die Zulassung zur Universitét
war nicht mehr die Anerkennung des christlichen dogmatischen Systems; es war jetzt die An-
erkennung des Systems, das durch die Ideen der Aufklarung gepréagt war. Der christliche
Glaube wurde — flr die meisten Menschen — zu einer privaten und inneren Angelegenheit, die
strikt zu trennen war vom 6ffentlichen Leben in Politik und Wirtschaft. Die Bibel stellte nicht
mehr den Bezugsrahmen, innerhalb dessen die Weltgeschichte zu verstehen war. Weltge-
schichte wurde jetzt gelehrt als Geschichte der Zivilisation mit — und das war ganz natirlich —
der westeuropéischen Zivilisation als Hohepunkt. Das andere Geschichtsverstandnis, das sei-
nen Hohepunkt in der Gestalt eines Juden aus dem 1. nachchristlichen Jahrhundert sah, wurde
in einen eigenen Bereich verwiesen, in die ,,religiose Unterweisung®, und als ein Beispiel fir
die Geschichte der menschlichen Seele behandelt.

Die friedliche Koexistenz von Christentum und nachaufkl&rerischer Kultur, die das fest-
schrieb, hat so lange gedauert, dal es jetzt fur die Kirche schwer ist, einen klaren Standpunkt
fiir einen echten missionarischen Ansatz zu gewinnen, mit dem sie auf unsere ,, moderne*
Kultur zugehen kann .Wenn das Evangelium zum ersten Mal in Kontakt mit einer Kultur
kommt, die zuvor von einer anderen Weltanschauung gepréagt war, muf3 sich der Missionar der
Unterschiede zwischen den beiden Systemen bewuf(3t werden. Er mu3 Wege finden, die Bot-
schaft so einsichtig zu machen, dal sie zu einer Herausforderung fiir die andere Kultur wird.
Der Missionar wird dabei zwei Fallstricke zu vermeiden haben. Auf der einen Seite kann er
die Kultur so auBer acht lassen, daB die Botschaft ohne Belang bleibt. Auf der anderen Seite
besteht die Gefahr darin, dal? er die Kultur so unkritisch bernimmt, dal? die Botschaft einfach
vereinnahmt wird und damit keine radikale Herausforderung mehr darstellt. Diesen zweiten
Fall bezeichnen wir gern als Synkretismus. Es ist kaum zu leugnen, dal? das zeitgendssische
britische (wie auch Gberwiegend das westliche) Christentum sich in einem fortgeschrittenen
Zustand von Synkretismus befindet. Die Kirche lebt so schon lange als eine zugelassene und
privilegierte Minderheit. Sie hat die Verdrdngung in den privaten Bereich einer Kultur, deren
offentliches Leben durch eine vollig andere Weltanschauung beeinflut wird, akzeptiert. Des-
halb hat sie nahezu alle Kraft, sich mit einem radikalen Anspruch an diese Weltanschauung
und damit an die ,,moderne westliche Zivilisation* als Ganze zu wenden, verloren.

Wenn wir uns die missionarische Situation in der ganzen Welt ansehen, ist dieser Fehlschlag

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 15 21.11.2022



deshalb so besonders wesentlich und schwerwiegend, weil diese westliche Kultur in jede an-
dere Kultur in der Welt eingedrungen ist und sie alle zu zersetzen droht.

Mit Blick auf die privilegierte Stellung des Christentums als einer freiwilligen privaten Mei-
nung im Schatten einer anderen Weltanschauung kommen wir zuriick zu Polanyis Argument.
Er anerkennt und wirdigt zwar die ungeheuren Errungenschaften, die unsere Kultur hervorge-
bracht hat, aber er behauptet, die Zeit sei reif fur eine Verschiebung im Gleichgewicht zwi-
schen Glauben und Zweifel, wo es um den ganzen Vorgang des Verstehens geht. Er entdeckt,
daB Zweifel sicher immer ein wesentlicher Bestandteil — doch immer nur zweitrangig, Glaube
hingegen grundlegend ist. Sein Buch ist ein massiver Versuch aufzuzeigen, dafi? alle Erkennt-
nis der Wirklichkeit auf Glaubensvoraussetzungen beruht. Die kdnnen zwar nicht sichtbar ge-
macht werden, werden jedoch von Gemeinschaften ,,erlebt”. Dieses gemeinsame ,,Erleben* ist
ein notwendiger Faktor, wenn es um Erkenntnis geht. Das trifft flir den Wissenschaftler
ebenso zu wie flr den glaubenden Christen. Darum plédiert Polanyi fiir eine ,,nachkritische
Philosophie* als die erforderliche Voraussetzung fiir die Erneuerung unserer Kultur.

Als Hinweis darauf, was jetzt vonnoten ist, erinnert er an Augustin, dessen Werk ,,die Ge-
schichte der griechischen Philosophie zum Abschluf? brachte, indem er zum erstenmal eine
nachkritische Philosophie einfiihrte*.2* Dieses Beispiel ist von besonderem Belang fiir unsere
Zeit. Denn die ,,Wende®, die Europa in diese glanzvolle moderne Epoche brachte, war das Ge-
genteil von dem, was Augustin erreicht hatte. Es war eine Abwendung vom christlichen
Dogma, zuriick zum Geist und zur Methode der vorchristlichen klassischen Welt.

In seinem Buch ,,Christianity and Classical Culture* (1940) hat Charles Norris Cochrane die
Geschichte des Verfalls und des geistigen und moralischen Zusammenbruchs der klassischen
Kultur erzéhlt, von ihrer Glanzzeit unter Augustus bis der Zeit, als sie aufhérte, einen sinnvol-
len Bezugsrahmen fir das Leben abzugeben, und wie sie durch einen neuen Bezugsrahmen
ersetzt wurde, der (fur das westliche Christentum) von Augustin gesetzt wurde. Was Augustin
anbot, war eine ,,nachkritische Philosophie* in dem Sinne, daf3 sie mit der Offenbarung Gottes
in Jesus Christus begann und behauptete, dal3 die Annahme dieser Offenbarung durch den
Glauben die Grundlage flr den nie endenden VVorgang des Verstehens darstellte. Die Offenba-
rung schuf einen neuen Rahmen, in dem man sich Erfahrung aneignen und verarbeiten kann.
Sie Uberwand die alte Zweiteilung, der das klassische Denken nicht entrinnen konnte, jene un-
iiberbriickbare Zerteilung der Wirklichkeit in das ,,Sinnliche* und das ,,Verniinftige* (entspre-
chend der modernen Trennung in ,,Materie” und ,,Geist*). Sie iberwand die Irrationalitét, die
die ganze Geschichte der Menschheit in einen Konflikt zwischen ,, Tugend* und ,,Schicksal®,
zwischen menschlichem Wagemut und menschlicher Leistungsfahigkeit auf der einen und der
blinden Macht des Schicksals auf der anderen Seite verkehrte. Die Offenbarung Gottes in Je-
sus Christus, wie sie vom Dogma der Dreieinigkeit ausgedriickt wurde, bahnte den Weg zu
einem Verstehen, das alle diese Zweiteilungen Uberwand. Wo das trinitarische Denkmodell
akzeptiert wird, fuhrt es zu dem Glauben, daR die Macht, die alle Ereignisse in der sichtbaren
Welt lenkt, und die Macht, die den inneren Menschen erleuchten und stérken kann, eins ist
mit dem Mann, der seinen niedrigen Weg von Bethlehem nach Golgatha in den Tagen des
Pontius Pilatus ging. Der Ausgangspunkt fur dieses neue Verstehen war der Glaube. Augustin
zitiert Jesaja: ,,Glaubt ihr nicht, so versteht ihr nicht” (7,9). Der Glaube ist nicht Endstation,
sondern Ausgangspunkt, von dem aus Verstehen beginnen kann. Dieses Denkmodell bietet
die Aneignung im Glauben als den Weg zum Verstehen an. Sein Motto lautet ,,Credo ut intel-
ligam*: ich glaube, damit ich verstehen kann.

Zwischen Augustins und unserer Situation gibt es offensichtlich Parallelen. Wir stehen, so hat

4 Aa.0.,S. 266.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 16 21.11.2022



es den Anschein, wie er am Ende einer Epoche auBlergewohnlichen Glanzes. Das Gefiihl ,,am
Ende zu sein‘ ist — wie ich zu erwégen gab — das Gefiihl, ,,am Ende zu sein® ist — wie ich zu
erwégen gab — das Gefiihl, dall unsere Kultur keine Zukunft mehr hat und daR das Leben des-
wegen sinnlos geworden ist. Die klassische Kultur, die in den Tagen Augustins zerfiel, war
nun aber diejenige, zu der die Aufklarung zurtickzukehren suchte. Es war die Weltanschauung
der griechischen Philosophen und der romischen Gesetzgeber, nicht die der biblischen Pro-
pheten und Apostel, die den Geist der Zeit bestimmten, deren Erben wir sind. Nun sieht es
aus, als ob auch wir an einen Punkt gekommen sind, da unsere Kultur keine Zukunft mehr zu
haben scheint. Unsere Jugend ist versucht, unserem ganzen wunderbaren europaischen Abent-
euer den Ricken zu kehren, und sucht Sinngebung bei den ungeschichtlichen Mystizismen
Asiens. Es scheint, als wenn die ungeheuren Anstrengungen des autonomen Verstandes eine
Welt hervorgebracht haben, die bestenfalls sinnlos und schlimmstenfalls voller Dd&monen ist.
Kdnnte es dann nicht sein, daB Polanyi recht hat? Denn er sagt ja, dal wir Erneuerung nicht
finden werden innerhalb des Bezugsrahmens von Voraussetzungen, die die Aufklarung fir
,.selbst-verstandlich® hielt, daf} vielmehr eine radikale Umkehr vonndten ist, ein neuer Ansatz,
der mit einem Akt des Vertrauens in die gottliche Gnade beginnt, diese Gnade, die einem ein-
fach geschenkt wird, um in Glaube und Dankbarkeit empfangen zu werden. Leider ist es aber
nun so, dal} wir Geschichte nicht einfach wiederholen kénnen. Augustin kann uns allenfalls
als Vergleich dienen, nicht als Modell. Wenn wir Polanyi in seinem Fragen nach einer ,,nach-
kritischen Philosophie* als einer Vorbedingung fur die Erneuerung unserer Kultur folgen,
wenn wir fordern, dal wir heute wieder bereit sein missen, unsere ganze Zukunft auf bewul3t
nicht-kritische Erklarungen zu setzen, dann kann das nur geschehen unter voller Anerkennung
unserer nicht riickgéngig zu machenden Erfahrung der letzten 250 Jahre. An dieser Stelle
schreibt Polanyi:

Diese Einladung zum Dogmatismus mag schockierend erscheinen; doch ist sie nur die
Folge aus den gewaltig angestiegenen kritischen Kraften des Menschen. Sie haben uns
mit einer Fahigkeit ausgestattet, Giber uns selbst hinauszuwachsen, einer Fahigkeit, de-
rer wir uns nie wieder entledigen kénnen. Wir haben von dem Baum der Erkenntnis
einen zweiten Apfel gepflickt. Der hat unser Wissen um Gut und Bdse auf Dauer in
Gefahr gebracht. Wir mussen lernen, diese Qualitaten kinftig im blendenden Licht
neuer analytischer Kréfte wieder kennenzulernen. Die Menschheit wurde zum zweiten
Mal ihrer Unschuld beraubt und vertrieben aus einem anderen Garten, der allenfalls
ein Narrenparadies war. Ganz unschuldig haben wir darauf vertraut, da3 uns alle per-
sOnliche Verantwortung fur unseren Glauben durch objektive Wertkriterien abgenom-
men werden konnte. Und es waren unsere eigenen kritischen Krafte, die diese Hoff-
nung ins Wanken brachten. VVon unserer plétzlichen Nacktheit betroffen, kdnnten wir
versuchen, die Sache frech durchzustehen und ein Bekenntnis zum Nihilismus offen
zur Schau zu tragen. Aber in seinem Mangel an Moral ist der moderne Mensch labil.
Derzeit machen sich seine Leidenschaften fir Moral wieder geltend, verkleidet als Ob-
jektivismus, und der Wissenschafts-Minotaurus ist geboren. Die Alternative dazu, die
ich hier einbringen mdchte, ist die erneute Wiederherstellung der Kraft zum bewul3ten
Festhalten an unbewiesenen Uberzeugungen. Wir sollten in der Lage sein, solche
Uberzeugungen jetzt wissentlich und éffentlich zu bekennen. Sie wurden in der Zeit,
ehe der moderne philosophische Kritizismus seine gegenwaértige Schérfe erreichte,
schon stillschweigend als erwiesen angenommen. Solche Kréfte mogen gefahrlich er-
scheinen. Aber eine dogmatische Orthodoxie kann in Schach gehalten werden. Ein
Glaubensbekenntnis in wissenschaftlichem Gewand ist dagegen blind und triigerisch.*®

Die christliche Kirche hat natdrlich immer schon den Menschen ein Evangelium angeboten,

5 Aa.0., S. 268.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 17 21.11.2022



das nicht bewiesen, sondern nur im Glauben angenommen werden kann. Inwiefern fragt denn
Polanyi nach etwas Neuem? Die Antwort auf diese Frage ist entscheidend wichtig, und ich
will sie jetzt geben. Unsere Kultur hat das Recht des Einzelnen anerkannt und geschdtzt, sich
fiir diesen Glauben persdnlich zu entscheiden. Aber sie hat deutlich unterschieden zwischen
dieser privaten Entscheidung und den Prinzipien, die das 6ffentliche Leben bestimmen. Diese
Prinzipien gehoren zum Bereich ,,6ffentlicher Wahrheit®. Das heif3it, sie gehoren in das Gebiet,
das von den Wahrheiten beherrscht wird, die entweder als selbstverstandlich anerkannt sind
oder jedem bewiesen werden kdnnen, der sich auf die entsprechenden Nachweise einlalt. Es
sind die Dinge, die ,,wissenschaftlich® — im gebréuchlichen Sinn dieses Wortes — bewiesen
werden konnen und die deshalb von allen verninftigen Menschen angenommen werden soll-
ten. Das betrifft aber auch all die Uberzeugungen, die zwar nicht bewiesen sind, die aber bis-
her fiir so ,,selbst-verstandlich* gehalten wurden, da3 man sie selten genug kritisch hinterfragt
hat. Das sind im wesentlichen die, die wir in unserem kurzen Uberblick als das Denken des
18. Jahrhunderts bezeichnet haben: Der Glaube an die Autonomie des menschlichen Verstan-
des und Gewissens, an das Recht jedes Menschen auf das groRtmagliche ,,Gliick®, an den Na-
tionalstaat als die GroRe, von der man die Garantie fur diese Rechte erwartet, und an die Me-
thoden der modernen Wissenschaft als die Instrumente, mit denen man alle VVorgénge verste-
hen und im Griff behalten kann. GewiB ist das alles im Lauf der letzten 200 Jahre vielfach
modifiziert und weiterentwickelt worden. Besonders die Entwicklung in der modernen Phy-
sik, vor allem seit Einstein, hat Newtons Bild einer ,,objektiven* Welt zerstort, die man als
Materie in Bewegung sozusagen vollig von aufRen betrachten kann. Aber diese neuen wissen-
schaftlichen Perspektiven haben die allgemeine Denkweise noch nicht verandert. Die ,,6ffent-
liche Weltanschauung® wird noch immer gesteuert von den Ideen, die in der Aufkldrung das
BewuBtsein gepragt haben. Sie werden normalerweise nicht in Frage gestellt. Sie sind selbst-
verstandlicher Ausgangspunkt aller Beweisfiihrung.

Jetzt ist folgendes vorzuschlagen: Nicht nur im privaten, sondern auch im offentlichen Be-
reich brauchen wir ein anderes Verstehensmuster; das wiederum zwingt uns anzuerkennen,
daB unsere grundlegendsten Uberzeugungen nicht bewiesen werden kénnen, sondern zu glau-
ben sind; die Kirche hat die Verantwortung dafir, dieses neue Verstehensmodell als Basis fur
eine radikale Erneuerung unserer Kultur anzubieten; denn ohne eine solche radikale Erneue-
rung hat unsere Kultur keine Zukunft. Das ist — wenn man es kral3 ausdriicken will — eine Ein-
ladung dazu, die Rolle des Dogmas erneut und in gebuhrender Weise anzuerkennen. Es ist
eine Einladung an die Kirche, Mut zu beweisen, indem sie den Menschen unserer Kultur eine
Weise des Verstehens anbietet, die nicht beansprucht, beweisbar zu sein im Sinne ,,modernen‘
Denkens, die auch nicht ,,wissenschaftlich® ist im gebréuchlichen Sinne dieses Wortes; die
sich vielmehr ohne Scheu auf die Offenbarung Gottes griindet, wie sie geschehen ist in Jesus
Christus und bezeugt in der Schrift und der Tradition der Kirche; eine Offenbarung, die ange-
boten wird als ein neuer Ansatzpunkt zur Erforschung des Geheimnisses menschlichen Le-
bens und zur Bewaltigung unserer praktischen Aufgaben nicht nur im privaten und inneren
Leben der Glaubenden, sondern auch im 6ffentlichen Leben der Biirger.

IV. Drei Fragen

Am Ende des vorigen Abschnitts habe ich in scharfster Form meine Uberzeugung geauRert,
dal3 wir an einem Punkt der Geschichte der ,,modernen* Welt angekommen sind, an dem der
bisher anerkannte Bezugsrahmen fir alles Verstehen sich als unzulénglich erwiesen hat und
deshalb ein neuer Bezugsrahmen erforderlich ist. Ich habe zu einem ungenierten Angebot des
christlichen ,,Dogmas* als Bezugsrahmen aufgefordert. Mit anderen Worten, ich fordere auf
zu einem echt missionarischen Zugehen auf die ,,moderne* Kultur.

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 18 21.11.2022



Um das dann n&her auszufiihren, mul? man sofort drei Fragen stellen, die jetzt beantwortet
werden mussen.

1. Was kann man tun, um das Dogma, das seine ganz spezifische Aufgabe hat, davor zu
bewahren, daf} es zum ,,Dogmatismus‘ entartet?

2. Wenn die christliche Offenbarung als Bezugsrahmen fuir Verstehen und 6ffentliches
Handeln — in Politik, Wirtschaft und Gesellschaft — zu nehmen ist, wie kénnen wir
dann der ,,konstantinischen* Versuchung widerstehen?

Man kann die Aufklarung sehen als ein Stiick Reaktion Europas auf die schrecklichen
Religionskriege des 17. Jahrhunderts. Mit diesen Kriegen begann der endgiltige Bruch
jener Synthese von Kirche, Staat und Gesellschaft, die mit der Taufe des Kaisers Kon-
stantin begonnen hatte. Zielt etwa mein Vorschlag auf eine Einladung zur Riickkehr
zur Ideologie solchen ,,Christentums*?

3. Gibt die Schrift uns tatsachlich irgendwelche VVollmacht fiir spezifisch-christliche Ur-
teile und Verhaltensweisen im offentlichen Bereich?

Diesen Fragen mussen wir uns stellen, bevor wir mit dem eigentlichen Thema dieses Buich-
leins fortfahren konnen. Die drei Fragen hdngen so sehr zusammen, daR es nicht maglich ist,
die Antworten vollig voneinander zu trennen.

A. Dogma und Dialog

Am entscheidenden Punkt in meiner Argumentation bin ich Polanyi gefolgt, und ich wage es,
ihn nochmals zu zitieren. Der grundsatzliche Punkt bei Polanyi ist der, dal? es kein Wissen ir-
gendeiner Wirklichkeit geben kann, es sei denn, auf der Basis eines ,,Bezugsrahmens®, der —
beim Akt der Erkenntnis — nicht hinterfragt wird und den man nicht beweisen kann, indem
man sich auf einen noch dahinter liegenden Glaubensgrund beruft. Er schreibt:

Wir missen nun Glauben noch einmal als Quelle alles Wissens erkennen. Stillschwei-
gende Anerkennung und intellektuelle Leidenschaft, gemeinsame Sprache und kultu-
relles Erbe, Zugehdrigkeit zu einer gleichgesinnten Gemeinschaft: das alles sind die
Impulse, die unsere Sicht der Dinge préagen, auf die wir angewiesen sind, um die
Dinge meistern zu kénnen. Kein Verstand, sei er kritisch oder schopferisch, kann au-
Rerhalb solch eines Bezugsrahmens von Grundvertrauen wirksam sein. 8

Das Zugestandnis, dal es sich so verhélt, bedeutet aber immer noch nicht, daf alle Fragen da-
mit beantwortet sind. Der ,,Vertrauensrahmen* ist der Ausgangspunkt, nicht der Punkt, wo
Fragen und Forschen abgeschnitten werden. Deshalb (noch einmal Zitat):

Der Vorgang der Untersuchungen eines Gegenstandes ist sowohl eine Erforschung
dieses Gegenstandes als auch eine Auslegung unserer grundlegenden Uberzeugungen,
mit denen wir an den Gegenstand herangehen: Eine dialektische Kombination von Er-
forschung und Deutung. Unsere grundlegenden Uberzeugungen werden im Laufe ei-
nes solchen Prozesses bestandig neu tberpriift, aber nur im Bereich ihrer eigenen
Grundvoraussetzungen.!’

Soweit folge ich Polanyi. Aber an dieser Stelle, denke ich, haben wir einen Schritt zu tun, den
Polanyi selber nicht tut. Dieser Schritt fuhrt uns weiter zur zweiten Frage. In einer friiheren
Publikation habe ich einmal zu verstehen gegeben, dal} die christliche Mission eine logische

¥ Aa.0.,S. 267.
7Aa.0.,S. 267.

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 19 21.11.2022



Struktur hat, die der von Polanyi in seiner Darstellung vom Wissen entspricht. Ich schrieb:

(Die christliche Mission) ist ein Handeln aus einer grundlegenden Uberzeugung und
gleichzeitig ein Vorgang, in dem diese Uberzeugung stindig tiberpriift wird. Die Uber-
prifung geschieht dadurch, daR man Erfahrungen sammelt in der Anwendung dieser
Grunduberzeugung auf allen Gebieten menschlichen Lebens und im Dialog mit jedem
anderen Denkmuster, durch das die Menschen in ihrem Leben Sinn zu finden suchen.®

Als neuer Faktor wird jeder Dialog mit anderen Denkmustern eingefiihrt. Jedes ,,Grundver-
trauen® als Bezugsrahmen oder jedes ,,Muster®, so wie wir diese Worte gebrauchen, ist nur
dann lebendig, wenn eine Gemeinschaft es sich zu eigen macht. Wissenschaft ist das Unter-
nehmen einer Gemeinschaft von Gelehrten mit einem gemeinsamen Denkmuster: Ohne diese
Gemeinschaft gabe es das nicht. Jede solche Gemeinschaft entwickelt einige typische Merk-
male fiir ein ,,Establishment®, das Macht ausiibt. Wissenschaftliche Gemeinschaft, die auf in-
ternationaler Ebene lebt und wirkt, ist ein aullerordentlich méachtiges Establishment — viel-
leicht sogar das einzige, das stark genug waére, die Ideologie des Nationalismus anzufechten.
Dieses Establishment bestimmt durch die Verknlpfung wissenschaftlicher Publikationen,
welche Ideen zur Verbreitung in der Offentlichkeit geeignet sind und welche nicht. Nattirlich
gibt es immer einige Rebellen, und es gibt Grenzfélle, wo nicht ganz klar ist, ob man sie aner-
kennen kann oder nicht. Die Untersuchung tbersinnlicher Wahrnehmungen scheint manchmal
zu diesen Grenzfallen zu zdhlen. Aber der springende Punkt ist der, dafl3 keine systematische
Wissenschaft moglich ist, wenn nicht irgendeine Art von Gemeinschaft den ,,Vertrauensrah-
men‘ erhélt und schiitzt, innerhalb dessen Forschung und wissenschaftliche Auseinanderset-
zung getrieben werden. Und jede Gemeinschaft dieser Art hat Macht.

Das ,,konstantinische* Establishment hat das christliche dogmatische System erfolgreich mit
der obersten politischen Macht verbunden. In solch einer Situation ist kein Platz fir einen Di-
alog. Abweichen vom ,,Vertrauensrahmen“ bedeutet Ausschluf3 aus der biirgerlichen Gesell-
schaft. Europa hat mit vollem Recht diese Synthese, die in den Religionskriegen des 17. Jahr-
hunderts endgultig auseinanderbrach, verworfen. Die Sowjetunion hat versucht, es in anderer
Form wieder erstehen zu lassen, aber es kann nur aufrecht erhalten werden durch eine Art
Zwangsanwendung, gegen die der menschliche Geist sich ewig auflehnen wird. Unsere mo-
derne westliche Kultur erkennt nun die Pluralitat als einen unwiderruflichen Tatbestand an.
Wir nehmen es hin, daf} verschiedene ,,Vertrauensrahmen‘ nebeneinander existieren und das
auch in Zukunft tun werden. Die Frage ist allerdings, ob sie nur in gegenseitiger Toleranz oder
im Dialog miteinander leben sollen. Polanyi schreibt: ,,Unsere Grundiiberzeugungen mussen
bestandig Uberprift werden ... aber nur im Bereich ihrer eigenen Grundvoraussetzungen .
Wenn Dialog ernsthaft ist, wird er uns dartiber hinaus fihren mussen bis an die Stelle, wo wir
auch den ,,Vertrauensrahmen* selbst aufs Spiel setzen.

Das findet nicht immer Zustimmung. Unter den vielen zeitgendssischen christlichen Befir-
wortern der VVorzige eines Dialogs gibt es viele, die in ihren Schriften deutlich machen, daf3
ihr ,,Vertrauensrahmen® nicht grundsitzlich in Frage gestellt werden kann. Darin sind sie alle
gleich: idealistische Philosophie in irgendeiner Form, die eine oder andere Religion oder die
,wissenschaftliche Weltanschauung*: Sie alle sehen den Dialog zwischen Religionen und Ide-
ologien nur innerhalb ihrer eigenen Voraussetzung gefuhrt. Es ist, um einen scharfsinnigen
Hindubeobachter zu zitieren: ,,Ein gegen Risiko versicherter Dialog®. Im echten Dialog ist es
der eigene grundlegende ,,Vertrauensrahmen®, den man aufs Spiel setzt. Und deshalb gibt es
immer auch die Moglichkeit jenes radikalen ,,Modellwechsels®, den man ,,Bekehrung® nennt.

18 The Open Secret, 1978, S. 31.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 20 21.11.2022



Ich hoffe, es ist jetzt klar, dal ich mit meiner Frage nach einer Wiederentdeckung der eigentli-
chen Aufgabe des Dogmas nicht den Versuch beabsichtige, dalR wir ins Mittelalter zuriickkeh-
ren sollten. Ein solcher VVorschlag wére rickschrittlich und steril, wenn das Eintreten fur eine
ordentliche Anerkennung dieser Rolle des Dogmas nicht gekoppelt wére mit der Forderung,
dafl wir in einem wirklichen Dialog mit denen zu leben lernen, die von anderen ,,Vertrauens-
rahmen* her ihr Leben gestalten. Ich trete dafiir ein, da3 die Kirche mit wiinschenswerter
Deutlichkeit erkennt, daf} sie die Gemeinschaft ist, der ein ,,Vertrauensrahmen* anvertraut ist
mit einem neuen Ansatz fiir das Verstehen und Verarbeiten von Erfahrung. Als solch eine Ge-
meinschaft ist sie notwendigerweise eine politische und gesellschaftliche GroRe, aber sie darf
sich nie wieder sehnen nach der politischen und gesellschaftlichen Macht, die ihr das konstan-
tinische Establishment einmal gab. Sie muf3 in ehrlichem und offenem Dialog leben mit den
Menschen, die in anderen ,,Rahmen* leben. Aber der duBlerst kritische Dialog, dem sie sich
jetzt stellen muf, ist nicht etwa der Dialog mit den anderen Religionen (so wichtig der gewif3
auch ist), sondern der Dialog mit der Kultur, die von der Aufklarung gepragt wurde und mit
der die européischen Kirchen seither in einer illegitimen Verbindung gelebt haben. Solch ein
Dialog wird immer auch bedeuten, dal’ unsere eigenen Grundvoraussetzungen durch die an-
dere Seite in Frage gestellt werden. Weil ich an Jesus Christus glaube, glaube ich auch, daR
diese offene Begegnung sowohl die Kirche wie die anderen Dialogpartner nur zu einem tiefe-
ren Verstandnis der Wahrheit fithren kann. Das ist kein ,,gegen Risiko versicherter Dialog™; es
ist vielmehr ein Teil der elementaren Verbindlichkeit meines Glaubens — eine Verbindlichkeit,
die immer alles aufs Spiel zu setzen wagt.

Wofiir ich eintrete, ist also die echte missionarische Begegnung mit der Kultur ,,nach der Auf-
klarung®. Zu lange haben wir es hingenommen, daR der Glaube nur eine im privaten Bereich
zugestandene Entscheidung gewesen ist. Wir waren entweder in Versuchung, uns in ein intel-
lektuelles Ghetto zurtickzuziehen und Frommigkeit wenigstens in Kirche und Heim zu erhal-
ten, wobei wir das Offentliche Leben (einschliellich der Welt der Wissenschaft) der Herr-
schaft anderer Ideologien uberlieBen. Oder wir waren in der Versuchung, die ,,moderne wis-
senschaftliche Weltanschauung™ als eine mogliche Darstellung der Wirklichkeit anzusehen,
die wir hinzunehmen haben, ob wir wollen oder nicht. In diesem Fall versuchen wir, unsere
christlichen Uberzeugungen den Erfordernissen ,,modernen Denkens* anzupassen und we-
nigstens etwas Freiraum zu finden fiir die Ideen, Gedanken und Verhaltensweisen, die uns die
christliche Tradition beigebracht hat — aber immer noch innerhalb des Rahmens der ,,moder-
nen wissenschaftl ichen Weltanschauung®. Ein wahrhaft missionarischer Ansatz sollte diese
beiden Strategien ablehnen; er sollte mutig und ohne Abstriche das christliche Dogma als
,»Vertrauensrahmen* anbieten, der anders und (in mancher Beziehung) unvereinbar ist mit
dem Rahmen, in dem die moderne europdische Kultur sich entwickelt hat; er sollte ganz uner-
schrocken und entschieden sein in der Verkiindigung des christlichen ,,Dogma‘, aber auch
sehr bescheiden und lernbereit, wenn er sich auf den Dialog einl&Rt mit denen, die von ande-
ren Grundiberzeugungen her leben.

B. Kein Zuriick zu Konstantin

Bei dem Versuch, auf die erste Frage eine Antwort zu geben, habe ich augenscheinlich auch
schon mit der Antwort auf die zweite begonnen. Es gehdrt heute schon fast zu den Gemein-
plédtzen, von Konstantins Bekehrung (ganz gleich, ob sie echt war oder ,,diplomatisch®) als ei-
nem der grofieren Stindenfalle der Kirchengeschichte zu sprechen. Dies Urteil wird heute ge-
fallt aus einem Kulturkreis heraus, der das Christentum aus dem 6ffentlichen Leben fast vollig
in den privaten Bereich abgedringt hat. Eine kurze Uberlegung aber soll zeigen, auf wie
schwachen FuRen diese Ansicht steht.

In der Mitte der Botschaft Jesu stand das Reich, die universale Herrschaft Gottes. Diese

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 21 21.11.2022



Botschaft meinte nicht ein inneres Seelenleben, das man losgeldst vom 6ffentlichen Leben der
Welt betrachten kann. Die Kirche hat deshalb Jesus und seiner Botschaft die Treue gehalten,
wenn sie sich nichts davon abmarkten lieR, daR der Anspruch Jesu eindeutig VVorrang hatte
vor den Anspriichen des Kaisers. Mit dieser Einstellung ging die Kirche naturlich auf Kollisi-
onskurs mit der Macht des Kaisers. Dabei wére es so einfach gewesen, dieser Kollision aus
dem Wege zu gehen. Das romische Gesetz unterschied ndmlich zwischen dem ,,6ffentlichen
Kult* und den vielen ,,privaten Kulten®, die besonders im 6stlichen Teil des romischen Rei-
ches in Blite standen. Die 6ffentlichen Kulte gipfelten in der Kaiserverehrung und wurden als
das Band gesehen, das die Gesellschaft zusammenhielt. Die privaten Kulte dagegen umfaliten
eine grolle Bandbreite von Gemeinschaften, die ihren Anhéngern mittels verschiedener Glau-
bens- und Erkenntnisweisen personliches Seelenheil anboten. Und diese religidsen Gemein-
schaften wurden mit einer Vielfalt von Begriffen bezeichnet. Die Gegner des Christentums
gebrauchten solche Begriffe in Bezug auf die Kirche, aber anscheinend hat sich kein Christ
der ersten drei Jahrhunderte ihrer jemals bedient. Mit anderen Worten: die Kirche hat sich
selbst niemals betrachtet als eine Gemeinschaft zur Erlangung personlichen Seelenheils fur
ihre Mitglieder. Hatte sie sich damit zufriedengegeben, hatte sie auch den Schutz des Gesetzes
genossen — den gleichen Schutz, den Kirchen in unserer modernen Kultur genief3en und zwar
genau aus diesem Grund, dal3 sie ndmlich keine Gefahr darstellen fir die Ideologie, die das
offentliche Leben beherrscht. Die Bibel der friihen Kirche, das griechische Alte Testament,
benutzte zwei Begriffe, um die Gemeinde des Volkes Gottes zu bezeichnen. Einer davon, sy-
nagogos, war bereits die gebrauchliche Bezeichnung fiir die jiidischen Gemeinden, die als re-
ligiose Minderheiten tUberall im Romischen Reiche lebten. Die andere, ecclesia, bezeichnete
die Volksversammlung, die von Zeit zu Zeit von der staatlichen Obrigkeit einberufen wurde.
Zu dieser Versammlung wurden alle Blrger aufgeboten. Dort wurden die wesentlichen ¢ffent-
lichen Angelegenheiten einer Stadt ertrtert und geregelt. Indem die Kirche sich Ecclesia Got-
tes nannte, machte sie klar, wie sie sich selbst verstand. Sie war die VVolksversammlung, zu
der alle Menschen aufgeboten werden, nicht einberufen durch einen Burgermeister, sondern
durch Gott selbst. In solch einer Versammlung kann natiirlich auch kein irdischer Kaiser eine
Oberhoheit beanspruchen. DemgemaR konnte aber auch das romische Gesetz solch eine Art
von Versammlung nicht zulassen.

Der Konflikt zwischen diesen beiden Ansprichen wurde zweieinhalb Jahrhunderte lang mit
unterschiedlich starken Gewaltmalinahmen ausgetragen. Die Hoffnung auf Seiten der Kirche
richtete sich nicht auf einen politischen Erfolg; der war ausgeschlossen. Ihre Hoffnung rich-
tete sich auf die Erscheinung des Gottesreiches, vor dem alle anderen Anspriiche zunichte
wirden. Die einzigen Waffen der Kirche waren das Wort Gottes und die Treue seiner Zeugen,
der Mértyrer. Diese Waffen erwiesen sich schlieBlich als starker als die Waffen des Kaiserrei-
ches. Es verlor seine Widerstandskraft, weil die Weltanschauung, auf die es sich stutzte, auf
zu schwachen FuRen stand. Die geistigen Reserven der klassischen Welt waren erschopft. Es
geschah, wovon friher kein Christ zu traumen gewagt hétte: der Kaiser beugte sein Haupt un-
ter das Joch Christi.

Was hatte die Kirche denn nun tun sollen? Hatte sie dem Kaiser raten sollen, daf3 es fir die
Kirche und damit fiir Gottes Absichten segensreicher ware, wenn er ein Heide bliebe und mit
der Verfolgung der Kirche fortfiihre? Vergessen, ja vergeben sollte man wohl die unsinnigen
Begleiterscheinungen, mit denen der Kaiser fast wie ein zweiter Christus begri3t wurde. Aber
wie sonst hétte die Kirche zu jenem Zeitpunkt der Geschichte ihren Glauben an das Evange-
lium zum Ausdruck bringen konnen, das doch die Botschaft von der universalen Herrschaft
Gottes ist? Es ist wirklich schwer zu beurteilen, welche andere Mdglichkeit denn zu jener Zeit
bestanden hatte. Man mufite sich einlassen auf das Experiment, eine christliche politische
Ordnung zu schaffen. Sie wurde geschaffen, und zu ihren Friichten gehdrt die Entstehung des
,christlichen Europa®, aus dem die moderne Welt hervorgegangen ist. Aber dieses Experi-

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 22 21.11.2022



ment scheiterte im hoffnungslosen Hader der Religionskriege. Europa kehrte dem sinnlosen
Konflikt verdrossen den Riicken und fand einen neuen ,,Vertrauensrahmen® fiir sein 6ffentli-
ches Leben, den wir in Umrissen schon beschrieben haben. Es gibt fur uns heute keinen Weg
zurilick zum konstantinischen Bundnis zwischen Kirche und Staat. Wir stehen jetzt vor der
neuen Aufgabe, die man etwa so beschreiben kann: Wie kann man Christi Anspruch, der Herr
allen Lebens zu sein, im Leben und Lehren der Kirche darstellen, ohne auf den konstantini-
schen Holzweg zu geraten? Die Antwort auf diese Frage wird Jahrzehnte kostspieliger For-
schung und Experimente erfordern, aber einige grundlegende Richtlinien kann man jetzt
schon vorzeichnen.

Jesu Auftrag war die Ankindigung und Darstellung des Gottesreiches, eines Reiches, zu dem
die ganze Schopfung und alles, was in ihr ist, gehdren soll. Der Konflikt zwischen diesem An-
spruch Gottes und der Macht, die die Weltherrschaft an sich gerissen hatte, wurde am Kreuz
ausgefochten und entschieden. Der Sieg liegt jenseits des Todes. Aber in der Auferstehung
Jesu und in der Gabe des Geistes haben wir schon jetzt in dieser Zeit ein Faustpfand und einen
Vorgeschmack dieses Sieges erhalten. Der Erwartungshorizont fur all unser Handeln in der
Welt ist deswegen nicht ein irdisches Utopia, sondern die himmlische Stadt, die Gottes neue
Schopfung ist. Um unsere Frage angemessen beantworten zu kénnen, brauchen wir als
Schlissel also eine richtige Eschatologie.

Die Bibel schliel3t mit der Vision einer heiligen Stadt, die vom Himmel auf die Erde kommt.
Es ist die Vision einer Vollendung, die das ¢ffentliche und das private Leben der Menschen
umschliel3t. Zwischen beiden gibt es keine Trennungslinie mehr. Diejenigen, die vor jenem
Tage sterben, werden in ihre ,,letzte Ruhestitte” rund um die Kirche gelegt, in der die Leben-
den weiterhin Gottesdienst halten. Wenn der Jiingste Tag kommt, werden alle zusammen das
gleiche Ende erleben — Gericht und, fir die Gesegneten, die himmlische Stadt.

Dieser biblische Rahmen wurde seit der Aufklarung ausgewechselt gegen einen neuen, in dem
offentliche und private Zukunftshoffnung auseinanderfielen. Im Blick auf die Geschichte der
Welt wird nunmehr die Person des Menschen zum Hoffnungstrager fur das Ziel der Ge-
schichte. Die Menschen selbst werden mit all den neuen Kraften, die ihnen die Wissenschaft
verliehen hat, die himmlische Stadt auf Erden schaffen. Diese Erwartung gibt nun einen Sinn
fiir das Leben der Welt. Fir den Einzelnen aber gibt es eine andere Hoffnung. Es ist die Hoff-
nung der Seligkeit in einer anderen Welt, in die man gelangt, wenn der Tod einen von dieser
Welt befreit. Von einem solchen Standpunkt her kann einem die zukinftige Geschichte dieser
Welt gleichgiiltig sein. Oder ist (bzw. war) man evangelisch, wird nicht einmal mehr die Fur-
bitte erwartet fiir diejenigen, die noch mitten im Kampf stehen. Man ist ganz einfach dem
Lauf der Geschichte entnommen.

Als praktische Folgerung aus dieser Art Zukunftshoffnung wird nattrlich Religion zur Privat-
sache. Kirchen werden genau das, wozu die friihe Kirche sich nicht machen lassen wollte. Sie
werden mit Sonderrechten ausgestattete geschlossene Gesellschaften zur geistlichen Betreu-
ung threr Mitglieder, welche die Aussicht haben, dann schlieRlich Seligkeit in einer anderen
Welt zu erlangen. Die Kirche ist nicht mehr l&nger die Volksversammlung Gottes; sie ist ein
Sammelsurium religioser Grippchen, die allen moglichen Leuten ihre religiésen Bedirfnisse
erfiillen und damit natiirlich die Tendenz férdern, daB ,,jeder sich seine Kirche selbst wihlen
kann“. Zwei Jahrhunderte spéter ist heute die Zukunftshoffnung fur die Welt fast vollig ver-
schwunden. Wir glauben nicht mehr an ,,Fortschritt. Was die Philosophen des 18. Jahrhun-
derts Uber die himmlische Stadt schrieben, kdnnen wir heute nur noch mit traurigem Ldacheln
lesen. Und ,,Seelenheil, das eine Religion als Privatsache anzubieten hat, ist der Vorstellung
der Hindus viel naher als der biblischen, und deswegen ist es nur zu verstandlich, daB viele
junge Leute zu der Auffassung neigen, dal} sie im Osten etwas Besseres finden kénnen.

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 23 21.11.2022



Wollen die Kirchen wirklich ausbrechen aus ihrer langen (und ziemlich komfortablen) Ver-
bannung in den privaten Sektor und wieder den Anspruch des Evangeliums auf das ganze 6f-
fentliche Leben erheben, ohne in die konstantinische Falle zu tappen, dann brauchen sie drin-
gend eine Rickkehr zur biblischen Vision von den letzten Dingen. All unser Gehorsam im
weltlichen Bereich wird unter dieser Vision zu stehen haben. Die Teile des Neuen Testamen-
tes, die man gewOhnlich als ,,apokalyptisch* bezeichnet, muflten in den Kirchen natiirlich
fremdartig und wunderlich erscheinen, solange sie sich auf den Bereich des privaten Lebens
einschrénken lieRen. Aber gerade diese apokalyptischen Schriften weisen uns auf ganz we-
sentliche Sachverhalte hin. Eine Lehre vom irdischen Fortschritt kann man auf sie nicht griin-
den. Aus ihnen kénnen wir auch nicht die Hoffnung ableiten, als kénne menschliches Bemu-
hen Gerechtigkeit und Frieden auf dieser Erde herbeiftihren. Im Gegenteil, sie lassen keinen
Zweifel daran, dal} die Auseinandersetzungen immer schrecklicher werden. Aber danach ver-
sprechen sie uns Gerechtigkeit und Frieden als Gottes Gabe. Und deshalb kdnnen sie uns auf-
fordern zu einer Geduld und Ausdauer, die bis zum Ende treu bleiben kann. Wie auf einem
Bildschirm zeigen sie uns die Geschichte der Zukunft nach dem Muster, das Christen vom Le-
ben, Sterben und Auferstehen Jesu kennengelernt haben.

Die Botschaft Jesu sprach von der Gegenwart des Gottesreiches inmitten der Geschichte als
einer Wirklichkeit, mit der jeder Mensch zu rechnen hat. Diese Botschaft war an das Volk ge-
richtet. Sie sprach von Gottes Herrschaft tber alle Volker und alle Kreatur. Als diese Bot-
schaft zurtickgewiesen wurde, folgte Jesus nicht dem Beispiel der Eiferer seines Volkes, die
Gottes Herrschaft mit Gewalt aufzurichten suchten. Der Weg der Gewalt endete dann in der
Tragddie von Massada, wo schlieBlich die letzten tberlebenden Freiheitskdmpfer sich selbst
das Leben nahmen. Jesus hat sich aber auch nicht aus dem 6ffentlichen Leben zuriickgezogen,
um wie die Essener in der Wiste auf das Reich zu warten und daftir zu beten. Deren Weg en-
dete in den zerfallenen Ruinen von Qumran. Nein, Jesus konfrontierte das 6ffentliche Leben
seines Volkes, wo es nach Zeit und Ort am allerempfindlichsten war, mit dem Anspruch, sein
Konig zu sein. Dieser Anspruch war ebenso kompromif3los wie ungeschiitzt und wurde ver-
worfen. Jesus wurde umgebracht, aber Gott liel3 ihn von den Toten auferstehen (ein Ereignis
in der Weltgeschichte, das unsere auf den Privatbereich beschrankte Religion natiirlich ver-
kehrt hat in einen rein psychologischen Erfahrungsvorgang bei den Jiingern). Die Auferste-
hung ist seither Signal und Faustpfand fur die Tatsache, dal Jesu Herrschaftsanspruch trotz
seiner Verwerfung durch die Welt bestehen bleibt.

Christliche Nachfolge heif3t dann, Jesus auf dem Weg, den er uns voranging, zu folgen in der
Kraft des Lebens, das er neu gewonnen hat. Dieser Weg ist keineswegs der einer innerlich-
geistlichen Pilgerschaft, er ist auch nicht der Weg einer Realpolitik fiir neue gesellschaftliche
Ordnung in der Welt. Nachfolge geht den Weg, den Jesus ging, mitten in die Geschéfte und
Politik dieser Welt, mit dem gleichen ungeschutzten und kompromi8losen Anspruch. Jiinger-
schaft erwartet eine Welt voll Gerechtigkeit und Frieden, aber nicht als Ergebnis eigener Be-
mihungen, sondern als die Gabe des Gottes, der die Toten zum Leben erweckt und ,,ruft dem,
was nicht ist, daf3 es sei” (Romer 4,17). Sie erwartet die Heilige Stadt nicht als Ergebnis eige-
nen Handelns, sondern als Gabe von Gott. Doch sie ist sich bewuft, daB jeder Fluchtversuch
aus dem offentlichen Bereich in den privaten innerlichen Bereich Abwendung von der wahren
Gottesstadt bedeutet. Nachfolge erwartet die Stadt, ,,deren Bauherr und Architekt Gott selber
ist, aber sie weil3 auch, dall der Weg zu dieser Stadt durch Tiefen fuhrt, in denen man sie aus
dem Auge verliert. Jesus ging den Weg voran, der in das dunkle Tal fihrte, in dem wir selbst
und unsere Werke verschwinden und begraben werden unter dem Schutt der Geschichte.
Nachfolger werden deshalb ihre Hoffnungen und Erwartungen, die eigentlich nur der von Gott
verheiRenen Stadt gehdren, nicht in irgendwelche politischen Programme investieren — sei es
das Konzept einer wiederhergestellten ,,Christenheit* oder die Vorstellung einer klassenlosen
Gesellschaft, in der alle Zwangsherrschaft ausgeldscht sein wird. Eine Wiederholung von

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 24 21.11.2022



Konstantin kann es nicht geben, weder auf der Linken noch auf der Rechten. Erforderlich ist
die treue Nachfolge, die Jesus auf seinem Wege folgt und von der Hoffnung lebt, fiir die seine
Auferstehung das duBerliche Faustpfand und die Gabe des Geistes der innere VVorgeschmack
sind. Solche Nachfolge wird sowohl im privaten wie im 6¢ffentlichen Bereich gleichermal3en
darauf bedacht sein wollen, das Verstéandnis und die Ordnung des Lebens sichtbar zu machen,
die als ihren ,,Vertrauensrahmen* die Offenbarung, die Gott in Jesus gegeben hat, anbietet.
Nachfolge wird Mdglichkeiten suchen und finden, mit denen sie sichtbare Zeichen der un-
sichtbaren Konigsherrschaft Gottes aufrichten kann.

C. Haben wir einen Auftrag, uns ,,in die Politik einzumischen*?

Mein Versuch einer Antwort auf die zweite Frage hat schon zur dritten tbergeleitet. Was sol-
len wir den vielen Christen sagen, die wie Dr. Edward Norman ganz selbstverstandlich davon
ausgehen, dafl Christentum ,,in erster Linie zu tun hat mit der Beziehung der Seele zur Ewig-
keit“!®, und daB Christen sich deshalb vor dem Anspruch hiiten sollten, ihr christlicher Glaube
berechtige sie auch zu Urteilen im politischen Bereich? In den Reith-Vorlesungen, aus denen
das Zitat stammt, hat Dr. Norman diese Sicht sehr eindrucksvoll dargestellt, und man muf3
ihm zugestehen, dal3 er recht hat mit seiner Behauptung, daR viel christliches Reden und
Schreiben zu Fragen des offentlichen Lebens von derzeit gdngigen Ideologien starker beein-
fluBt ist als von der Bibel und vom christlichen Bekenntnis. Andererseits erinnert der oben zi-
tierte Satz daran, dal3 Dr. Normans Religion den Upanischaden viel naher als der Bibel ist.
Aber viele Christen haben ganz dhnliche Ansichten und sind dabei noch ehrlich tberzeugt, sie
stiinden auf dem Boden der Bibel und des christlichen Bekenntnisses. Was kann man dazu sa-
gen Uber das hinaus, was ich schon ausgefihrt habe? Ich sehe zwar, dal’ diese Thematik sehr
komplex ist, méchte aber doch die folgenden Gesichtspunkte zu bedenken geben.

1. Die Aufteilung der menschlichen Person in ,,Seele* und ,,Leib* ist eine Riickkehr zu der al-
ten heidnischen Anschauung, von der die biblische Sicht die klassische Welt befreit hatte.
Kaum etwas ist beeindruckender als der Gegensatz, der an diesem Punkt zwischen der Bibel
und den Hauptrichtungen indischen Denkens besteht. Indische Religion ist ein aul3eror-
dentlich komplexes Gebilde aus Erfahrung, Denken und Handeln, aber ein besonders beherr-
schendes Thema ist immer die relative Unwirklichkeit der ,,6ffentlichen* Welt gewesen.
Dementsprechend glaubte man, dafl? das Wesen der menschlichen Person entdeckt werden
kann, wenn man alle diejenigen Seiten unserer menschlichen Natur abstreift, die uns mit der
Welt der Natur und der Welt anderer Menschen verbinden. In einem bekannten Abschnitt des
Taitiriya Upanischad wird z.B. gelehrt, da® man die wirkliche Person findet, wenn man hinter
das Materielle (,,Nahrung®), das Lebendige (,,Atem*), das Intellektuelle (,,Vernunft) und das
Spirituelle (,,Gemiit*) schaut.?’ Die wirkliche Person, das eigentliche Selbst ist hinter all dem
verborgen. Das ist die ,,Seele®, die genauso wie in Dr. Normans Weltanschauung direkt auf
die Ewigkeit bezogen ist. Blickt man in die Bibel, dann findet man tberhaupt nichts von all
diesen Versuchen, die wirkliche Person hinter all diesen mit ihr zusammenhéngenden Ele-
menten auszumachen. Im Gegenteil, die menschliche Person ist von Anfang an beschrieben
als die gegenseitige Beziehung von Mann und Frau, die gegenseitige Verantwortung der Glie-
der einer Familie und der Familien und Volker zueinander. Da gibt es keine Aufteilung zwi-
schen innerlichen und duBerlichen Bereichen des Menschen. Die Aufspaltung in ,,Seele* und
,,Leib“ ist der biblischen Weltanschauung fremd. Und das entspricht der normalen gesunden
menschlichen Erfahrung, denn wir werden tiberhaupt nur dadurch Personen, dal wir am ge-
meinschaftlichen Leben mit anderen Menschen teilnehmen, in Verbindung und Abhangigkeit
mit dem Leben der gesamten Schopfung. Natdrlich ist es wahr, dal® wir uns selbst von innen

19 Christianity and World Order, 1979, S. 80.
20 Taitiriya Upanischad, 11, 1-5.

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 25 21.11.2022



sehen, andere aber uns und wir die anderen von auflen sehen. Aber diese zwei ergédnzenden
Betrachtungsweisen der menschlichen Natur kénnen nicht zu einer Aufteilung der menschli-
chen Person in zwei verschiedene GroRen flihren. Das Reich Gottes, in Jesus gegenwartig, hat
es mit dem ganzen menschlichen Leben zu tun, in seinem 6ffentlichen Bereich ebenso wie in
seinem privaten. In der Bibel gibt es tiberhaupt keinen Anhaltspunkt fir die Ausklammerung
des offentlichen Bereichs menschlichen Lebens aus dem Gehorsam, den die Junger ihrem
Herrn schulden. Deswegen darf die Frage nicht heiflen ,,Welche Begriindungen kann man fiir
christliche Beteiligung am offentlichen Leben geben?, sondern sie lautet ,, Welche Begriin-
dung gibt es fur die Annahme, der 6ffentliche Bereich unserer menschlichen Existenz kénne
der Herrschaft Christi entzogen sein?*. Die Antwort heift: ,,Keine.*

2. Trotzdem geht die ganze Sache tiefer, als die eben genannten schlagwortartigen Formulie-
rungen vermuten lassen. Denn wir missen davon ausgehen, dal} wir auf den Gebieten unseres
menschlichen Lebens, die wir nicht der Herrschaft Christi unterstellen, keineswegs frei blei-
ben fiir unsere eigenen Entscheidungen: Wir stehen dann unter einer anderen Macht. Wir wer-
den, in der Sprache des Apostels Paulus, ,,Sklaven der Machte und Gewalten®, der ,,Elemente
der Welt™ (Galater 4,3). Mit diesen Formulierungen sprach Paulus Christen an, die der Mei-
nung waren, ihr Gehorsam gegeniber Christus gehdre in den Bereich ihres Gehorsams gegen-
uber dem alttestamentlichen Gesetz. Sie sahen nicht, daB der christliche Gehorsam dartber
hinaus geht. Deswegen muf3 Paulus ihnen gegeniber deutlich machen, daR das Gesetz, ur-
sprunglich eine gute Gabe Gottes, zu einer versklavenden Macht wird, wenn es Christus kei-
nen Platz einrdumt. In verschiedenen Briefen sagt Paulus viel liber diese ,,Michte und Gewal-
ten®. Sie sind die ,,Herren dieser Welt®, die die Konigsherrschaft Jesu Christi nicht anerken-
nen, die ihn zu vernichten suchen und die doch selbst ihre absolute Macht schon verloren ha-
ben — nicht vernichtet, aber ,,entwaffnet* sind (1. Korinther 2,8; Kolosser 1,20). Sie wurden in
Christus und fiir Christus geschaffen (Kolosser 1,16), und sie erfiillen einen guten Zweck (R6-
mer 13,1). Sie bereiten den Weg fur Christus (Galater 3,24, Romer 8,20f.). Aber wenn sie die
absolute Herrschaft Christi nicht anerkennen und fur sich selbst absolute Herrschaft beanspru-
chen, dann werden sie zu Instrumenten des Bdsen. Das Gesetz, eigentlich Gottes Gabe, wird
so zu einem knechtenden Joch. Die Macht des Kaisers, von Gott verliehen zur Wahrung des
Rechtes, wird zu einer Verkorperung ddamonischen Ubels (vgl. Rémer 13 und Offenbarung
13).2! In der Geschichte unserer eigenen Kultur gibt es schauerliche Beispiele fir das, was
Paulus beschreibt. Denn in unserer modernen Welt wurden schon von Anfang an wirtschaftli-
che Zusammenhange nicht mehr als Teil der Ethik betrachtet, sondern als ein selbstandiges
Wissensgebiet, in dem eigene Gesetze herrschen, die man durch Analyse und Induktion er-
kennen kann. Dieser neue Glaube fand seinen Ausdruck im Mythos der ,,unsichtbaren Hand*,
durch die sichergestellt sei, dal} die Zusammenfassung aller personlichen Eigeninteressen
schliellich zum allgemeinen Wohlstand fiihren wirde. Gute Christen glaubten dann ange-
sichts der entsetzlichen Grausamkeiten der ,,bosen Miihlen Satans®, es sei unmoglich, dem
Rad ,,wirtschaftlicher Eigengesetzlichkeit” in die Speichen zu fallen. Sie dachten, die Aus-
ubung der Konigsherrschaft Christi kdnne in das selbstandige Reich der Wirtschaft nicht hin-
einreichen und es bliebe ihnen nichts anderes Ubrig, als den Opfern Néchstenliebe zu erwei-
sen. Blake hat die Lehre der Bibel sehr richtig gedeutet, wenn er hier das Wort ,,satanisch* ge-
braucht. Jeder Bereich menschlichen Lebens, den man der Herrschaft Christi entzieht, bleibt
nicht zu unserer eigenen Verfiigung; er fallt unter eine andere Herrschaft.

Ein besonders treffendes Beispiel daftir finden wir in unserer Zeit im heutigen Sudafrika. Die
Apartheidsdoktrin ist zum Teil zurlickzufiihren auf die Lehre der Missionare, die die kulturel-
len Werte der afrikanischen VVolker erhalten und sie davor bewahren wollten, in die Form

21 Grundsatzlich behandelt wurde dieses Thema von H. Berkhof, Christ and the Powers, ET 1962 Herald Press,
Scottdale, Pa.

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 26 21.11.2022



européischer Kultur gepref3t zu werden. Damit wollten sie eigentlich nur wirdigen, dal Gott
in seiner Gite unsere menschliche Personlichkeit weitgehend durch Familienbindungen, Spra-
che und Kultur prégt. Aber sobald Rasse absolut gesetzt wurde und behandelt wurde wie ein
unwandelbarer Bestandteil der Schépfung, innerhalb dessen und unter dem das Erlésungs-
werk Christi empfangen werden muf3, wurde aus etwas urspriinglich Gutem ein Instrument sa-
tanischer Bosheit.

Die entscheidende Frage fur Christen ist also nicht, ob sie als Christen 6ffentliche Verantwor-
tung wahrnehmen dirfen oder nicht. Sondern es ist die Frage, ob unsere Verantwortung im
offentlichen Bereich unter der Herrschaft Christi oder unter der Gewalt des Bosen wahrzuneh-
men ist.

3. Aber was ist mit ,,christlicher Wahrnehmung 6ffentlicher Verantwortung® gemeint? Hier
begeben wir uns auf ein weites Feld schwieriger Fragen.

a) Zu unterscheiden ist einerseits zwischen den Handlungen einzelner Christen und anderer-
seits den Aktionen und Erklarungen der Kirche als einer Kérperschaft, die durch ihre Amtstréa-
ger wirkt — sei es eine Hierarchie oder eine Synode. Die Deutlichkeit dieser Unterscheidung
ist unterschiedlich. Sie hangt davon ab, wieweit eine Kirche allen Mitgliedern eine wichtige
Rolle bei der offiziellen Entscheidungsfindung zugesteht. Aber letztlich hangt das Zeugnis der
Kirche im Blick auf das 6ffentliche Leben mehr vom alltéglichen Verhalten ihrer Mitglieder
ab als von offiziellen Worten und Aktionen. Wenn eine Kirche offiziell als Korperschaft han-
delt, hat sie Freiheit, sich zu einer Angelegenheit 6ffentlichen Interesses zu &ullern oder nicht.
In jedem Fall hat es die Kirche mit dieser Angelegenheit zu tun, weil ihre Mitglieder — Bur-
ger, Arbeiter, Unternehmer, Lehrer, Schriftsteller, Kaufleute und Kunden — Mitglieder der Ge-
sellschaft sind, deren Reden und Tun das 6ffentliche Leben in dieser oder jener Richtung be-
stdndig mitpragt. Schon deswegen gibt es hier gar keine Moglichkeit, dem Problem aus dem
Wege zu gehen. Fur die Mitglieder der Kirche stellt sich daher die Frage, ob ihre Urteile und
auch ihre Worte und Taten in der Offentlichkeit von den herrschenden 6ffentlichen Meinun-
gen oder von ihrem christlichen Gehorsam bestimmt sind. Wenn eine Kirche als ganze zu 6f-
fentlichen Fragen Stellung nehmen mdchte, ist sie sicher gut beraten, wenn sie sich dabei auf
solche Fragen beschréankt, bei denen groRere ethische Grundsatze auf dem Spiel stehen. Aber
die Kirche muf3 ihren Mitgliedern standig Hilfestellung geben, wenn sie ihr Urteil zu solchen
Fragen im Licht ihres Glaubens bilden wollen. Wer in der Kirche fur Lehre und Seelsorge
verantwortlich ist, macht sich schuldig, wenn er das nicht versucht.

b) Es ist allgemein anerkannt, dal Christen kein besonderes politisches Programm véllig in
Einklang bringen kdnnen mit ihrem Gehorsam gegentiber dem Willen Gottes, so wie er uns in
Christus bekannt geworden ist. Wo politische Programme absolut gesetzt wurden, hat das im-
mer verheerende Folgen gehabt. Wenn wir den Satz ernst nehmen, daf8 wir Menschen Siinder
sind, wird uns das davor bewahren, auf bestimmte politische Programme Hoffnungen zu set-
zen, wie sie so eigentlich nur auf das Letzte gerichtet sein kdnnen. Aber es wére nattrlich
falsch, wenn man sich aus dieser richtigen Einsicht in die Fehl- barkeit allen menschlichen
Urteils zu einem volligen Relativismus verleiten liel3e, zu einem politischen Halbdunkel, in
dem alle Katzen grau sind. Das kdnnte z.B. zu der SchluRfolgerung fiihren, dal? es aus christli-
cher Sicht keinen Unterschied gibt zwischen Julius Nyereres Tansania und Frankos Spanien.?
Es war eines der ganz groRen Verdienste von Reinhold Niebuhr, daB er deutlich machen
konnte, wie auf der einen Seite die Absolutsetzung christlicher Werte in der Politik katastro-
phale Folgen hatte, und dal? gleichzeitig Christen absolut verpflichtet sind, zu unterscheiden
zwischen dem relativen Mehr oder Weniger an Gerechtigkeit und Freiheit und sich aktiv

22 E. Norden, a.a.0., S. 81.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 27 21.11.2022



einzusetzen fir das, was relativ besser ist.

c) Unter Christen wird es immer unterschiedliche Meinungen, unterschiedliche Urteile und
unterschiedliches Engagement geben in den politischen Tagesfragen. Aber zwei Dinge ms-
sen dazu noch gesagt werden.

Erstens missen die Unterschiede bestdndig und lebendig zur Diskussion gestellt werden.
Denn es geht hier um Recht und Unrecht, Gehorsam und Ungehorsam. Es geht dabei nicht um
eine Geschmackssache, bei der man sich gegenseitig eine unterschiedliche Meinung zugeste-
hen kann. Denn wenn wir einander annehmen in Christus, weil wir alle begnadigte Stunder
sind, dann sind wir auch in die Pflicht genommen, einander tiberzeugen zu wollen von dem,
was wir fiir die Konsequenzen aus unserem Glaubensgehorsam im Bereich der Offentlichkeit
halten. Dieses standige Bemuihen, uns im Blick auf die Offentlichkeitsaufgabe der Kirche ge-
genseitig zu Uberzeugen und zu korrigieren, ist ein notwendiger Bestandteil kirchlichen All-
tagslebens.

Doch wird man zweitens festzustellen haben, daf es fur Entscheidungsméglichkeiten auch
Grenzen gibt. Es kann im Bereich des 6ffentlichen Lebens Entscheidungen geben, die die
ganze Kirche als haretisch und unvereinbar mit christlicher Nachfolge erklaren muR.

Die Fugsamkeit der offiziellen deutschen Kirchen gegeniiber der Rassenpolitik der Nazis und
die Unterstlitzung der weiRen Niederlandisch Reformierten Kirchen fir die Rassenpolitik der
derzeitigen stidafrikanischen Regierung gelten heute weithin als typische Beispiele einer Hal-
tung, die die Kirche nicht mehr hinnehmen kann, weil sie im Widerspruch zur christlichen
Nachfolge steht. Sicher gibt es noch mehr Beispiele. Eine Weltwirtschaftsordnung zum Bei-
spiel, die bestandig und unerbittlich daran arbeitet, die Welt zu teilen in einen Sektor fur die
Reichen, die Jahr fur Jahr noch reicher werden wollen, und einen Sektor fur die Armen, die
immer tiefer in Armut versinken, steht in flagrantem Widerspruch zum Willen Gottes, wie er
uns in Christus offenbargeworden ist. Es kann berechtigte Meinungsunterschiede geben dar-
uber, wie man denn sonst die Weltwirtschaft ordnen kénne. Aber wenn das Anliegen der
Christenheit gleichgesetzt wird mit der entschlossenen Verteidigung des derzeitigen kapitalis-
tischen Systems, notfalls sogar mit nuklearen Waffen, dann ist die Frage nach den Grenzen
zuléssiger Meinungsunterschiede, die Frage nach dem Abfall vom christlichen Glauben ge-
stellt.

4. Eine Reihe weiterer Schwierigkeiten ergeben sich aus dem gegenwartigen Stand biblischer
Wissenschaft, die in den vergangenen beiden Jahrhunderten ihre wissenschaftlich-kritische
Arbeit an der Bibel vor allem im ,,Vertrauensrahmen* der Aufklarung getan hat. Typisch fiir
diese Methode war, wie wir gesehen haben, die Verschiebung des Ansatzpunktes fiir eine ,,Er-
klarung®, weg von der Offenbarung und hin zur Beobachtung und Analyse wahrnehmbarer
Fakten, in der Absicht, die dahinterstehenden ,,Gesetze* zu entdecken und sie dementspre-
chend richtig einzuordnen. Dieser ,,Rahmen* setzte voraus, dal} der Text der Bibel mit der
gleichen Methode untersucht wurde wie jeder andere Text der gesamten Literatur des Alter-
tums. Generationen von Gelehrten haben mit dieser Methode gearbeitet und herausgefunden,
dal3 die Bibel in ihrer heutigen Gestalt das Ergebnis eines langen Prozesses ist, in dem gespro-
chenes und geschriebenes Material aus mehr als tausend Jahren Geschichte des westasiati-
schen Kulturbereiches gesammelt, herausgegeben, neu geschrieben und weitergegeben wurde.

Die Folge davon ist, daf3 es fiir einen Menschen der modernen westlichen Kultur immer
schwerer wurde, die Bibel als eine Richtschnur flr eigenes Verhalten zu betrachten — sei es im
privaten oder im offentlichen Leben. Hier sind zwei besondere Probleme angesprochen. Ers-
tens hat die moderne historische Wissenschaft deutlich gemacht, dal? die kulturelle Welt, in

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 28 21.11.2022



der und flr die diese Texte urspriinglich geschrieben wurden, nur in einem Winkel abseits der
grolRen Weltgeschichte lebte. Das macht es fir den modernen Leser schwer, ihre Anwendbar-
keit auf die Welt des 20. Jahrhunderts zu erkennen. Zweitens hat die Wissenschaft gezeigt,
dal3 die biblischen Schriften in ihrer heutigen Gestalt die Zusammenstellung von vielen Bau-
steinen sind, die in ihrer urspringlichen Form ganz unterschiedliche und z.T. gegensétzliche
Ansichten darstellten. Ein aufféalliges Beispiel daftr ist die Nebeneinanderstellung der beiden
offensichtlich ganz gegensétzlichen Verstandnisse des Konigtums im 1. Buch Samuel. Fr
fast jedes ethische Problem unserer Zeit kann man in der Bibel Texte finden, mit denen man
sich gegenseitig ausschlieRende Entscheidungen begriinden kann.

Wer sich also nur einzelne Texte herauspickt, kann sich nicht zu Recht auf die Bibel berufen.

Aber was ist die Alternative, wenn wir nicht vollig darauf verzichten wollen, uns auf die
Schrift zu berufen? Dann kann man wohl nur ganz ernst nehmen, dal? der Kanon als die ver-
bindliche Zusammenstellung biblischer Schriften die Unterschiedlichkeit innerhalb der Bibel
sowohl zulaRt als auch begrenzt. Wenn wir also die Schrift auslegen wollen, miissen wir uns
schon der Muhe unterziehen, Uber alle Text-, Literar-, historische, formgeschichtliche und Re-
daktions-Kritik hinaus danach zu fragen, wie der einzelne Text sich zur Bibel als Ganzes ver-
hilt. Dieser Arbeitszweig ,,Kanonkritik®, an dem zur Zeit Theologen in den USA arbeiten,
scheint mir eine vielversprechende Hilfestellung geben zu konnen fir die standige Aufgabe
der Kirche, die Bibel auszulegen.

Aber jede Berufung auf die Autoritat der Bibel weckt Fragen, die bis zum Kern der Auseinan-
dersetzung mit der ,,modernen‘ Kultur vorstoBen. Die biblischen Schriften sind im Glauben
geschrieben mit der Absicht, Glauben zu wecken. Sie wollen Antwort geben auf die grundle-
genden Fragen zu Herkunft, Sinn und Ziel menschlichen Lebens. Eine Art wissenschaftlicher
Exegese, die sich angeblich neutral mit diesen Fragen befalit, ist auBerstande, den Text in sei-
ner urspringlichen Absicht zu deuten, besonders die Absicht, Glauben zu wecken. Der Ge-
lehrte untersucht den Text, aber er 188t sich nicht selbst untersuchen. Hier ist Neutralitat schon
eine Entscheidung gegen den Glauben, den der Text gerne wecken mdéchte. Solch ein An-
spruch auf Neutralitat ware tatsachlich irrefiihrend. Der Gelehrte geht dann an den Text heran
mit den Voraussetzungen moderner wissenschaftlicher Forschung. Diese VVoraussetzungen
entscheiden darlber, welche Fragen gestellt werden missen und welche Methoden man zu ih-
rer Beantwortung braucht. Im 19. Jahrhundert wurden die analytischen Methoden kritischer
Wissenschaft mit auBerordentlichem Erfolg eingesetzt, als man die funf Moses-Blicher, den
Pentateuch, in kleinstmdgliche Bausteine zerlegte und sie dann wieder zusammenfgte zu ei-
nem Bild, das den zeitgendssischen Ideen von Entwicklung und Fortschritt genau entsprach.
Dieses Programm wurde auch noch mit echt evangelistischem Eifer durchgefuhrt; eine neue
Sicht der Dinge sollte an die Stelle der alten treten, um die biblische Geschichte fur den mo-
dernen Menschen annehmbar zu machen. Aber das war nattrlich keine Neutralitat.

Es gibt keine wissenschaftliche Tatigkeit, die Giber den Interessen steht. Jede Wissenschaft ist
zielgerichtet. Das trifft auf die Untersuchung biblischer Texte ebenso zu wie auf jede andere
Untersuchung auch. Die Verfasser biblischer Texte haben in vielen Fallen friihere Texte aus-
gelegt. Was dabei ihr Interesse war, scheint dem modernen Ausleger klar zu sein, wenn er ihre
Interpretation von seinem Standpunkt aus untersucht. Der schwarze Prediger einer schwarzen
britischen Grol3stadtgemeinde beschéftigt sich mit den Texten von seinem Anliegen her,
Glauben zu wecken an einen Gott, der die Unterdriickten befreit und den Fremdlingen ihr
Recht verschafft. Seine Auslegung kann nicht tiber den Dingen stehen, und der Prediger
nimmt nicht fir sich in Anspruch, neutral zu sein. Genauso haben auch die wissenschaftlichen
Theologen an den Universitaten ihre Interessen. Das kdnnen die gleichen Interessen sein wie
die der Prediger, bei manchen der grofiten Gelehrten ist das so. Andere sind mehr an der

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 29 21.11.2022



Aufmerksamkeit der akademischen Kollegen interessiert, die sie brauchen, wenn sie ihre For-
schungsergebnisse veroffentlichen und damit anderen zuganglich machen wollen. Dieses Inte-
resse wird natrlich die Fragen beherrschen, die ihrer Forschung zugrunde liegen, und die Me-
thoden leiten, die sie bei der Forschung anwenden. Sie suchen zwar ehrlich nach gesicherten
und verlaBlichen Ergebnissen, aber vermutlich wissen sie genau, dal? nach den Spielregeln ih-
rer Wissenschaft ein unerbittlicher kritischer Mal3stab auch an ihre vorgebrachten Schlu3fol-
gerungen angelegt wird und daB ihre ,,gesicherten Ergebnisse* bestimmt hinterfragt werden
und nach ein paar Jahren tberholt sind. Zur Zeit jedoch sind die Wissenschaftler Teil eines
Systems, in dem Erfolge beurteilt werden nach den Malstaben, die unsere Kultur gesetzt hat,
und sie sind selbst daran interessiert, in diesem Sinne erfolgreich zu sein — sie mdchten ihre
Arbeit veroffentlichen und im akademischen Bereich vorankommen. Ihr Interesse ist genauso
handgreiflich wie das des Predigers.

Aber welche Art von Interesse ist der Schliissel zum Verstdandnis der Bibel?

Ein neutraler Standpunkt ist hier ausgeschlossen. Eine Berufung auf die Autoritat der Bibel ist
nicht zu empfehlen, wenn man ihre Wahrheit oder Zuverldssigkeit modernen Menschen ,,be-
weisen“ mochte, denn der Beweis wiirde genau auf den Voraussetzungen beruhen, die die Bi-
bel in Frage stellt. Nattrlich muR3 es erlaubt und maéglich sein, die Bibel aus der Sicht unserer
Kultur zu interpretieren, genau wie es moglich und erlaubt sein muf3 fir einen Hindu, einen
Moslem oder einen Marxisten, sie aus seiner Sicht zu interpretieren. Die Kirche kann und
muf? von ihnen allen lernen. Aber die Kirche ist die Gemeinschaft, die in ununterbrochener
Folge seit Abraham von dem Glauben lebt, den die Bibel bezeugt. Und gegeniiber allen ande-
ren Behauptungen wird sie standig daran festhalten, dal’ die Wahrheit in ihrer ganzen Fulle
nur in diesem Glauben erkannt werden kann. Eine solche Feststellung kann in ihrer Endgultig-
keit nur der Glaube treffen; sie kann nicht noch einmal bestatigt werden von irgendeinem
Standpunkt, der vorgeblich noch zuverléssiger ist. Die Kirche ist nun einmal in ihrer Ausle-
gung der Schrift zu Glaube und Gehorsam verpflichtet. Jede Generation, die die Schrift nach
ihren eigenen Voraussetzungen zu verstehen sucht, hat deshalb dauernd davon auszugehen,
dal3 die Schrift selbst diese VVoraussetzungen in Frage stellt. Fiir die Kirche kann die Bibel nie-
mals eine Sammlung alter Texte sein, die ,,objektiv* von irgendeinem Wissenschaftler unter-
sucht werden kénnen, der selbst in keinerlei Beziehung zu ihrer Wahrheit steht. Wenn die Kir-
che sich selbst standig den Worten der Schrift aussetzt, findet sie sich auch selbst in Frage ge-
stellt, sieht ihr eigenes VVorverstandnis auf dem Priifstand und wird immer neuen Zugang zu
ihrem Verstandnis suchen. Nur in diesem Zusammenhang von Glaube, Offenheit und Gehor-
sam kann die Kirche die Bibel richtig verstehen. Das eigentliche ,,Interesse* der Kirche am
Studium der Schrift ist nur das Lob dessen, der durch die Schrift zur Kirche spricht.

Nun hat die Kirche zwar nie aufgehort, die Bibel in ihren Gottesdiensten und privaten An-
dachten hoch zu schétzen. Aber wenn es darum geht, sich fiir das Verhalten im 6ffentlichen
Leben auf die Bibel als verbindliche Richtlinie zu berufen, dann beobachtet man einen auffél-
ligen Mangel an Selbstvertrauen. Viele Christen sehen sich heute in der gleichen Verlegen-
heit, die zur Zeit der Reformation zu beklagen war. Damals war die Bibel den Laien nicht
mehr zugédnglich, sie war gewissermalien Eigentum des Klerus geworden. Heute muf man
fragen, ob sie nicht sozusagen Eigentum einer gelehrten Zunft geworden ist, so daR der nor-
male Christenmensch sich auBerstande sieht, sie ohne Hilfe eines geschulten Experten zu ver-
stehen.

Aber der normale Christenmensch weil3 auch, dal? die Ergebnisse moderner kritischer Wissen-
schaft nattrlich kurzlebig sind. Die kritische Methode verschlingt systematisch ihre eigenen
Produkte. Selbst der gutunterrichtete Laie bleibt deshalb immer noch im Zweifel, ob sein
Kenntnisstand nicht schon langst wieder iberholt ist.

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 30 21.11.2022



Andererseits mull man klar und deutlich sagen, dal} die Bibel den Laien nicht einfach dadurch
wieder zugénglich gemacht werden kann, da man sie den Wissenschaftlern entzieht. Die Er-
gebnisse zweier Jahrhunderte kritischer Forschung kénnen nicht einfach ausgeldscht werden.
Und die Laien selbst sind Teil der modernen Kultur und kénnen nicht unbeschadet ihr geisti-
ges Leben in zwei Bereiche teilen, von denen der eine mit dieser Kultur und der andere mit
der Bibel lebt. Der erforderliche Schritt ist viel aufregender und kostspieliger: Der biblische
Glaube muf nun der modernen Kultur wahrhaft missionarisch entgegentreten. Damit meine
ich, dal® unsere Kultur zwar ernst genommen werden muf, aber nicht als eine letzte Wahrheit,
von der aus die Bibel beurteilt werden konnte. Statt dessen ist der modernen Welt der Spiegel
der Bibel vorzuhalten. Damit wollen wir lernen, wie wir als Teil der modernen Kultur unsere
eigenen Voraussetzungen tberpriifen und unser Denken und Handeln neu aufnehmen miissen.
Das ist, glaube ich, jetzt unsere Aufgabe.

Die Kirche hat nie aufgehort, die Bibel in die Mitte ihres Lebens zu stellen. Damit bekennt sie
sich bestandig zu einem ,,Vertrauensrahmen®, der anders und alter ist als unsere Kultur. Wozu
wird es fuhren, wenn man die Wertvorstellungen und Voraussetzungen unserer Kultur denen
der Bibel gegentiberstellt? Auch auf die Gefahr hin, flr oberflachlich gehalten zu werden im
Blick auf die groRen und vielschichtigen Probleme, die von Philosophen, Theologen und Bi-
belwissenschaftlern schon so intensiv diskutiert wurden, wage ich es dennoch, in kurzer Form
die folgenden Richtlinien fiir solch einen missionarischen Einsatz vorzuschlagen.??

a) Auch die Bibel ist nicht geschiitzt vor dem, was Walter Lippmann die ,,Séduren der Moder-
nitit” nennt. Sie kann nicht ausgenommen werden von der kritischen Analyse, der die Kultur
der Aufklarung jede Form von Erfahrung unterworfen hat. Und wir sollten wohl auch nicht
wiinschen, daf es anders ware. Wir haben aber achtzugeben auf die Grenzen, die auch diese
Art der Analyse naturgemaR hat. Solange wir ihre Geltung flr unsere anderen Erfahrungsbe-
reiche anerkennen, kdnnen wir ihre Anwendung auf die Bibel nicht verwehren, wenn wir
diese nicht aus der wirklichen Welt in eine Scheinwelt verbannen wollen. In dem berechtigten
Anliegen, den Grundsétzen christlichen Glaubens treu zu bleiben, gerat man nur allzu leicht in
die Falle eines Fundamentalismus, der die Bibel als eine ,,wissenschaftliche® Beschreibung
der erfallbaren Dinge versteht. Genau das aber ist typisch fur die Art, wie die Aufklarung auf
die Dinge zuging: Die unabhingige Vernunft befaf3t sich mit ,,objektiven* Tatsachen der Ver-
gangenheit. Wenn beispielsweise die Schopfungslegenden der Genesis fiir Feststellungen ge-
halten werden wie etwa Darwins ,,Ursprung der Menschheit®, so da3 man sich zwischen die-
sen beiden entscheiden muf3, dann wird die Bibel gelesen durch eine Brille, die die Aufkla-
rung geschaffen hat. Diese Sorte ,,Fundamentalismus® ist ein Produkt moderner Kultur. Fiir
seine Vertreter ist es leicht, sich in der modernen Welt zu Hause zu fiihlen und von allen An-
geboten der modernen Welt zu profitieren. Dieser Fundamentalismus ist etwas vollig anderes
als die vorkritische Haltung jener, die den ,,Sduren der Modernitit* niemals ausgesetzt waren
und deswegen die Bibel ganz nattrlich als Teil ihrer eigenen Welt lasen.

b) Die Bibel muf wie jeder andere Text fir sich selber sprechen diirfen. Man darf sie nicht
zwingen, in anderen Kategorien als in ihren eigenen zu reden. Genau das geschieht aber, wenn
man sie einschrénkt auf eine Reihe von Lehraussagen. Wenn wir uns wirklich auf die Bibel
einlassen, horen wir sehr viele Stimmen, und sie lassen sich ganz unterschiedlich vernehmen.
In der Prophetie z.B. spricht eine menschliche Stimme das gottliche Wort der Verheillung und
der Warnung zu einer bestimmten Zeit in eine bestimmte Situation. In den Erz&hlungen horen
wir eine anonyme Stimme, die uns von den groRen Taten Gottes erzahlt und so seinen Willen
kundtut. In der Weisung der Thora gibt Gott seinem erldsten VVolk eine Anleitung, wie es die-
sen Willen immer mehr personlich und innerlich erfassen kann. Die Weisheitsliteratur richtet

2 Die folgenden Ausflihrungen verdanke ich der Anregung von Paul Ricoeur, Essays in Biblical Interpretation.
Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 31 21.11.2022



sich an alle Menschen und stellt ihr richtiges Verhalten in den Zusammenhang des gesamten
Weltgeschehens. Und in den Psalmen und Liedern héren wir die Stimme der erlésten Gemein-
de in Lobpreis, Danksagung und Ergebung an Gott, der durch die Propheten spricht, in der
Geschichte handelt und mit Weisung und Weisheit beschenkt. Diese unterschiedlichen Stim-
men lassen sich auf je eigene Weise vernehmen, und nur so dirfen wir sie horen. Man darf sie
nicht umformen in eine Reihe von Sitzen, die man dann verdichten kann zu ,,offenbarter
Wahrheit“, die in Gegensatz zu stellen sei zu dem Wissen, das wir uns durch die Erforschung
der Natur und ihrer Gesetze erworben haben.

c) Wie kann denn dann die Bibel als Tréager der Offenbarung verstanden werden? Ich habe
ihre Vielseitigkeit betont, und ohne Frage hat die moderne Wissenschaft ans Licht gebracht,
wie ungeheuer vielschichtig die verschiedenen Strange innerhalb jedes dieser Elemente mitei-
nander verkniipft sind. Sie hat die vielen verschiedenen Quellen aufgedeckt, aus denen die Bi-
bel ihren Stoff geschopft hat. Sie hat die sozialen, kulturellen, religidsen, politischen und wirt-
schaftlichen Interessen verdeutlicht, die an ihrer Ausformung beteiligt waren. Doch die Bibel
kommt zu uns in ihrer ,,kanonischen* Gestalt, als Ergebnisjahrhundertelanger Deutung und
Umdeutung, Bearbeitung und Wiederbearbeitung. Ihre Einheitlichkeit beruht auf bestimmten
genau erkennbaren Zentralpunkten. Das sind Ereignisse im Laufe der Geschichte, die als ein-
zigartige Offenbarungen der Gegenwart und des Handelns Gottes gedeutet werden. Wesent-
lich sind hier zwei herausragende Schwerpunkte — Israels Befreiung aus Agypten und alles
Geschehen um den Mann Jesus von Nazareth. Das erste Ereignis hat eine Schlusselfunktion
fiir die vielfaltigen und unterschiedlichen Aussagen des Alten Testamentes; das andere ist der
Schlussel fur die vergleichsweise sehr unterschiedlichen Aussagen des Neuen Testamentes.
Das zweite zentrale Ereignis weist zurtick auf das erste. Darum kénnen alle Ereignisse um Je-
sus dargestellt werden als die letzte Erflllung der Ereignisse um den Exodus.

Diese Ereignisse sind von Anfang an (wie iibrigens alle ,,historischen Tatsachen) gedeutete
Ereignisse. Sie werden gedeutet als Handeln Gottes, als die Gegenwart des Absoluten mitten
im Lauf der Geschichte. Aber auch diese Deutung ist in jeder Generation und in jeder Kultur
wieder und wieder neu gedeutet worden. Wir sehen, wie dieser Prozel? sich durch alle Schich-
ten des biblischen Materials hindurchzieht. Die Sprache, die zunéchst nur deuten will, wird
ein Text, der seinerseits der Deutung bedarf, und so weiter bis ans Ende der Zeit. Es wird nie
genugen, nur den Text zu zitieren.

Doch der Text kann deshalb nicht einfach gestrichen werden. Die Ereignisse sind nicht bloRe
Symbole flr eine dahinterliegende Wirklichkeit, die man auch ohne diese Symbole erkennen
kdnnte. Wenn das so waére, dann hatten wir es bei geistigen Begriffen mit der letzten Wirk-
lichkeit zu tun, bei ihren geschichtlichen Erscheinungsformen aber bestenfalls mit ihrer Ver-
anschaulichung. Andererseits sind die Ereignisse auch nicht nur Beispiele einer allgemeinen
Regel, die man auch ohne sie formulieren kdnnte. Alle solche Versuche, die Ereignisse zu
verkehren in Symbole oder Beispiele zeitloser Wahrheiten, die man in Satze und Formeln fas-
sen kann, stehen im Gegensatz zum Wesen dessen, was die Bibel uns als ,,Zeugnis* anbietet.

d) Das Zeugnis ist eine Ausdrucksform, die etwas anderes ist als die bloRe Feststellung eines
Sachverhaltes, der unmittelbar verstandlich ist oder der von unmittelbar verstandlichen Vor-
aussetzungen her bewiesen werden kann. Das Zeugnis ist keine logisch zwingende ,,Vernunft-
wahrheit”. Ein Zeuge trdgt im Rahmen eines gerichtlichen Prozesses mit seiner Aussage zur
Wahrheitsfindung bei. Was er sagt, ist wahrend des Prozesses keineswegs schon allgemein
bekanntes Wissen. In der gesamten Bibel haben die Aussagen tiber die grolRen Ereignisse von
Befreiung und Versdhnung den Charakter eines Zeugnisses. Diese Aussagen werden im Zu-
sammenhang einer Auseinandersetzung um die Wahrheitsfindung gemacht. Der Zeuge oder
die Zeugin stellt sich mit seinem oder ihrem ganzen Leben hinter eine Aussage, der durchaus

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 32 21.11.2022



widersprochen werden kann. In dieser Aussage sind Sachverhalt und Deutung nicht voneinan-
der zu trennen, und sie geschieht angesichts der Méchte, die sie bestreiten — der ,,G6tzen*, des
,Herrschers dieser Welt“. Ob die Aussage stimmt, wird sich erst herausstellen, wenn die Ver-
handlung zu Ende ist und der Richter das Urteil verkindet hat. Wer nach irgendeiner anderen

Feststellung der Richtigkeit fragt, der zeigt, daf? er nicht verstanden hat, worum es geht.

e) Was ist der Inhalt des Zeugnisses? Im wesentlichen ist es ein Hinweis auf den lebendigen
Gott, der Spuren seiner Gegenwart und seines Handelns in den zur Debatte stehenden Ereig-
nissen hinterlassen hat. Es sind ,,Spuren®. Man kann Gott nicht erfassen in den Aussagen, die
wir machen, oder in den Visionen, die wir haben. Auf die Frage ,,Wie ist dein Name?* ist die
Antwort ,,Ich werde sein, der ich sein werde* (Exodus 3,14).

Sie heift nicht ,,Ich bin, was ich bin“, eine Ubersetzung, die sich auf die griechische Uberlie-
ferung der Exodusgeschichte zurtickfuhren &Rt und die leicht dazu fuhren kann, daR der le-
bendige Gott der Bibel durch das ,,Absolute* ersetzt wird oder durch ,,transzendentes Wesen*,
eine Vorstellung, die der Verstand aus den Prozessen des Denkens heraus selbst formulieren
kann. Wir haben es aber mit einer wirklichen Begegnung zu tun, einem Zusammentreffen mit
einem anderen, nicht mit einem Teil der Ausstattung des denkenden Verstandes. Der leben-
dige Gott geht uns voran, aber er kommt auch, um uns zu treffen, und es gibt Zeugen, die aus-
sagen konnen, dal® Gott sie gerufen hat. Wir haben es nicht mit einer Idee unter anderen Ideen
zu tun, die ihren Ursprung in unseren eigenen Denkprozessen hat. Wir haben es zu tun mit je-
mand, der uns begegnet und uns ruft in den Ereignissen, die zu einem Teil der Geschichte
werden, Ereignisse, die uns einladen, den Versprechungen dessen zu trauen, den wir jetzt
nicht von Angesicht zu Angesicht sehen kénnen, der aber — seiner Verheillung gemal — vor
uns hergeht als der schon Gegenwértige.

Den gleichen Sachverhalt finden wir im Neuen Testament. Der lebendige Gott war im Men-
schen Jesus gegenwartig, aber die Wahrheit in ihrer ganzen Fulle zu verstehen, war nicht ein-
mal seinen nachsten Jingern geschenkt; sie werden sie erfahren durch den lebendigen Geist
Gottes, wenn sie ihm folgen auf dem Wege des Kreuzes und wenn sie Trager seines Zeugnis-
ses werden.

f) Dieses Zeugnis aber muf jetzt gegeben werden, namlich im Verlauf des Prozesses, in dem
es zur Debatte steht. Die Kultur, zu der wir gehdren, schétzt die Unabhangigkeit der Vernunft
uber alles. An zwei Punkten setzt das Zeugnis der Schrift an, diese Kultur in Frage zu stellen.

Unsere Kultur reagiert empfindlich auf die Vorstellung, da das Absolute sich im Laufe ge-
schichtlicher Ereignisse zu erkennen gibt. Es war ja schon fast ein allgemein anerkannter
Grundsatz geworden, daB3 ,,die zufélligen Geschichtswahrheiten niemals zum Beweis fur die
notwendigen Vernunftwahrheiten werden konnen* (Lessing). Nach den derzeit herrschenden
Denkvoraussetzungen unserer Kultur hat die menschliche Vernunft in ihrer Unabhé&ngigkeit
direkten Zugang zur Wahrheit. Danach kénnen mehr oder weniger zufallige Ereignisse der
Geschichte die Wahrheit zwar veranschaulichen, aber sie kdnnen sie nicht beweisen. Wer aber
sagt ,,Gott war in Christus oder wer das Jesuswort zitiert ,,Ich bin der Weg*, der greift diese
Voraussetzungen an. Denn das sagt ja, dal3 die menschliche Vernunft fur den Zugang zu letz-
ter Wahrheit abhangig sei von einem bestimmten Ereignis innerhalb all der anderen zufalligen
geschichtlichen Ereignisse. Die Behauptung, dal das Transzendente nur erkannt werden kann
im Blick auf eine ganz bestimmte Reihe von Ereignissen mit all ihrer Gebundenheit an Zeit,
Ort, Rasse, Kultur und Sprache, ist ein direkter Angriff auf die Souveranitat der unabhangigen
Vernunft, die in unserer Kultur so hoch geschétzt wird.

Diese Herausforderung wird als besonders anst63ig empfunden, weil sie wie die Invasion

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 33 21.11.2022



einer fremden Macht erscheint, die die Freiheit des Forschens und die Freiheit des Gewissens
bedroht. Daran sind wir Christen leider mitschuldig, weil wir Gottes Offenbarung félschlich
so dargestellt haben, als sei sie eine Sammlung von ,,Wahrheiten®, die sich sduberlich abfiillen
lassen in eine Reihe von Lehren und Bekenntnissen, die dann durch die Kirche ihr Gitesiegel
erhalten. Die Aufklarung war mindestens zum Teil eine berechtigte und angemessene Aufleh-
nung gegen eine Autoritét, die sich zu Unrecht auf die Offenbarung berief. In dem Kampf,
den die Vertreter der Aufklarung und die Pioniere der modernen Wissenschaft fur die Freiheit
des Gewissens und die Freiheit der Forschung ausfochten, standen die Christen allzu oft auf
der falschen Seite. Das mul man zugeben. Aber wenn wir friihere Irrtiimer einsehen und zu-
gestehen, darf uns das doch nicht daran hindern, dal} wir jetzt das Zeugnis geben, das von uns
erwartet wird. Unsere Kultur beruht auf einer Illusion. Menschliche Vernunft und menschli-
ches Gewissen sind nicht autonome GroRen. Der menschliche Geist ist tber die sichtbare
Welt keineswegs absoluter Herrscher. Die moderne Wissenschaft hat es zwar glanzend ver-
standen, die Welt auf ihre Weise zu erkléren und zu nutzen, doch diese Weise ist keineswegs
die allein mogliche, fiir sich allein genommen, kann sie vielmehr nur zum Tode fuhren. In
weiten Bereichen kdnnen wir Erfahrungen nur dann machen, wenn wir unsere Herzen und
Sinne 6ffnen fir den Zauber der Schonheit, fur die tiefe Bedeutung unserer Einbindung in die
Schopfung und vor allem fiir die Ausstrahlungskraft der Liebe. Solche Erfahrung ist Erfah-
rung von Wirklichkeit. Aber wir kdnnen sie nur machen, wenn wir unser Wollen bewuft aus-
liefern an eine Wirklichkeit, die jenseits unseres eigenen Horizontes liegt. Weil wir aber Teil
des ganzen Zusammenspiels geschaffener Dinge sind, kann uns der Anruf von drauf3en auch
nur durch geschaffene Dinge und geschichtliche Ereignisse erreichen. Und er erreicht uns nur
als gedeutete Geschichte. In diesem Sinn haben unsere Vernunft und unser Gewissen eine
nicht tbertragbare Verantwortung fur die Wahrnehmung dieser Ereignisse. Aber es ist Teil
der menschlichen Tragddie, dal? die Verantwortung des sich selbst zugewandten Menschen als
Unabhangigkeit aufgefallt wird. In der Illusion dieser autonomen Unabhangigkeit nimmt der
Mensch den Anspruch der Offenbarung in bestimmten Ereignissen nur noch als Bedrohung
und als Invasion wahr. Aber das Zeugnis, das die Kirche zu geben hat, ist das Zeugnis einer
Offenbarung, die nicht als Invasion von aufRen die Freiheit des menschlichen Geistes bedroht,
sondern die als Ruf der Liebe den Geist des Menschen allein befreien kann.

g) Aber es bleibt ein Zeugnis, es ist kein zwingender Beweis. Es wird abgelegt (und das mul}
noch einmal gesagt werden) im Zusammenhang einer Gerichtsverhandlung, in der der Zeuge
oder die Zeugin sein oder ihr Leben an eine Wahrheit bindet, die nicht vor dem Ende erweis-
bar ist. Wenn die Kirche mutig genug ist, ihr Zeugnis flr den lebendigen Gott abzulegen, der
sich offenbart hat in bestimmten Ereignissen und in den Schriften als ersten Zeugnissen dieser
Ereignisse, dann wird sie unausweichlich mit unserer zeitgendssischen Kultur in Konflikt ge-
raten. Sie muf} den ganzen ,,Vertrauensrahmen* des sédkularen Denkmodells in Frage stellen,
in dem unsere Kultur lebt und wirkt. Sie muf klar und eindeutig nach einer radikalen Umkehr
rufen, einer Umkehr des Geistes zu einer anderen Sicht der Dinge und einer Umkehr des Wil-
lens zu einer anderen Art des Handelns. Sie mul? dem vergeblichen Versuch, die biblische
Sicht der Dinge durch Anpassung an die VVoraussetzungen unserer Kultur schmackhaft zu ma-
chen, ganz und gar entsagen.

h) Doch die Kirche kann dieses Zeugnis nicht abgeben, indem sie einfach die Worte der Bibel
zitiert. Wie in der Schrift selbst und wie in allen darauffolgenden Zeiten und Kulturen, diirfen
wir auch in unserer Zeit und Kultur die Mihe nicht scheuen, den Inhalt in der Sprache und im
Denken unserer Zeit weiterzusagen. Das ist immer ein riskantes Unternehmen, weil das ei-
gentliche Zeugnis auf dem Wege der Interpretation verlorengehen kann. Man kann leicht auf-
zeigen, wie die Gestalt Jesu in einer Kultur nach der anderen zum Spiegelbild ihrer eigenen
Ideale wurde. Die Gemaldegalerie mit Jesusportrats, wie sie in den verschiedenen Jahrhunder-
ten gemalt wurden, 183t uns mehr tber die Maler als Uber Jesus erfahren. Wie also kann die

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 34 21.11.2022



einmal ergangene Offenbarung in den einmaligen Ereignissen, von denen die Bibel spricht,
ohne Aufgabe ihres wesentlichen Kernes in die Begriffe einer Kultur so Gibertragen werden,
daf es dabei zu einer wirklichen Auseinandersetzung kommt?

Die Antwort darauf kann nur gegeben werden mit dem Hinweis auf das Wirken des Heiligen
Geistes, der der Kirche verheil3en ist, wenn sie fur die Sache ihres Zeugnisses zu leiden bereit
ist (vgl. Markus 13, 11). Nur das Zeugnis des Geistes macht das Zeugnis der Kirche moglich
(Johannes 15, 18-27). Der Geist ist der Ankléger, der die allgemein anerkannten Grundsétze
einer Kultur unter das Gericht stellt (Johannes 16, 7-11). Die Gegenwart des Geistes ist der
Kirche als Ganzes versprochen. Eine der Folgerungen daraus ist die, dal} wir unser Zeugnis
nur dann erfolgreich ablegen kdnnen, wenn wir es gemeinsam ablegen mit denen, deren Kul-
tur anders ist als die unsere.

i) Die VerheiBung des Heiligen Geistes fur die Kirche ist in den Evangelien immer verbunden
mit dem Hinweis auf einen Konflikt. Damit ist jener ProzeR gemeint, in dem es um den Er-
weis der Wahrheit geht. Die Verheiflung des Geistes ist der Kirche gegeben, die in diesem
Prozel standhaft bleibt. Die missionarische Auseinandersetzung mit unserer Kultur wird nicht
nur eine Auseinandersetzung mit Worten sein. Sie wird Aktionen einschliel3en, die zum Kon-
flikt und zum Leiden flhren. Es ware unrealistisch, etwas anderes zu erwarten. Der ,,Vertrau-
ensrahmen®, den die Kirche anzubieten hat anstelle dessen, der unsere Kultur bisher geformt
und beherrscht hat, hat (wie wir sahen) seine Mitte und Quelle in der werbenden Liebe, auf
die wir nur in Glaube, Liebe und Gehorsam antworten konnen. Es geht nicht nur darum, ,,das
Wesen der Dinge® in einem neuen Licht zu sehen; es geht auch darum, dall wir merken, was
in diesem Lichte zu tun ist. Die Art von ,,Verstdndnis®, die sich aus der Annahme des Zeug-
nisses ergibt, ist nicht nur ein Sehen; es ist auch ein Handeln und Erwarten. Es ist jene Art der
Erkenntnis, die aus Glaube, Hoffnung und Liebe besteht: Der Glaube riskiert alles flr ein
Zeugnis, dessen Wahrheitsgehalt erst am Ende erwiesen wird; die Hoffnung drangt im Ver-
trauen auf dieses Ende immer nach vorne; und die Liebe ist ein UberfluR an Leben, durch
Gottes Tat in Christus befreit von der Selbstsucht, und fihrt zu Taten, die das unverkennbare
Zeichen des Kreuzes tragen. Denn das Kreuz ist Mitte und Hohepunkt von Gottes Handeln.

V. Einladung zum Suchen neuer Wege

Meine Darlegungen in diesem Aufsatz sind fast Gberall offen fur kritische Rickfragen. Ich
versuche, eine Uberzeugung zum Ausdruck zu bringen, die jetzt der Priifung bedarf durch
Menschen der verschiedensten Wissenszweige, die mehr davon verstehen. Ich habe geschrie-
ben in der Hoffnung, daf3 jetzt Ruckfragen kommen und Nachprufungen erfolgen. Denn ich
glaube, dal meine Hauptthese wahr ist, selbst wenn ich sie unzulanglich vorgetragen habe.
Wenn sie aber wahr ist, dann missen die Kirchen wieder die Initiative ergreifen. Dann ist es
nicht mehr ausreichend, ,,christliche Losungen* fiir die Probleme unserer Gesellschaft anzu-
bieten. Denn der gesamte Rahmen, in dem diese ,,Probleme* sichtbar werden, ist in Frage zu
stellen . Die britischen Kirchen haben sich kirzlich darum bemuht, z.B. in der Dokumentation
,Britain today and tomorrow*. Sie haben Kritik erfahren besonders deshalb, weil ihre Anre-
gungen von zeitgendossischen liberalen Auffassungen starker bestimmt waren als von der Aus-
legung der Bibel und der christlichen Uberlieferung.

Wir brauchen offenbar einen Anstol3, der tiefer ansetzt und einige der VVoraussetzungen in
Frage stellt, die in unserer Kultur als ,,selbstverstindlich gelten. Natiirlich muf3 die Kirche
auch weiterhin ihre Botschaft und ihren Dienst anbieten als Antwort auf das Sehnen und Hof-
fen der Menschen. Aber es ist die Frage, ob solch ein Angebot tiberhaupt gemacht werden

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 35 21.11.2022



kann, ob nicht die Erwartungen der Menschen heute so weit gehen, daf sie gar nicht mehr er-
fiillt werden konnen. Es ist also die Frage zu stellen, ob die ,,Revolution der Erwartungen®,
die zu einem so herausstechenden Merkmal der modernen Welt geworden ist, nicht in Enttau-
schung enden muf3, weil sie auf Selbsttauschung aufgebaut ist.

Nun kann man, soviel ist klar, nicht einfach aus der Bibel ein paar Prinzipien entwickeln und
sie auf die moderne Gesellschaft anwenden. Das waére ein Riickfall in das alte Mil3verstandnis
von Offenbarung. Es kdme darauf an, mitten in unserer Gesellschaft ein Zeuge fiir das Han-
deln des lebendigen Gottes zu werden, den wir nach den Berichten und Deutungen der Bibel
in seinem Heilshandeln kennenlernen kdnnen. Es kdme darauf an, ein Leben zu fihren in der
Erwartung und Hoffnung, die Gottes Handeln heute mdglich macht. Wir kdnnen nicht davon
ausgehen, dal3 alle Christen in den vielschichtigen und wechselnden Situationen immer darin
ubereinstimmen, was denn nun zu tun sei. Aber wir konnen die Bereiche benennen, wo die
Voraussetzungen unserer Kultur entschieden in Frage zu stellen sind. Als Beispiele daftr
mdchte ich flnf Bereiche VVorschldgen. Dabei habe ich die Hoffnung, daR diejenigen, die sich
in diesen Bereichen auskennen, durch eine griindliche Untersuchung uns helfen kénnen bei
einer Bestimmung der Situation und der Schluf3folgerungen, die wir in unserem Reden und
Tun daraus zu ziehen haben.

a) Ein erster Bereich umfalit das Selbstverstandnis des Menschen. Die Aufklarung sah den
Menschen in seiner Selbstbestimmung als Mittelpunkt von Erkenntnis und Urteil, so dal? jede
Art von Fremdbestimmung zu verwerfen war. Aus dieser Sicht wird dann gefolgert, dal jeder
Mensch das Recht hat, seine eigenen Fahigkeiten bis zu einem Hochstmal? zu entwickeln, das
eingeschrankt wird nur durch die gleichen Rechte anderer Menschen. Das beherrschende Prin-
zip war deshalb das der Gleichheit, weil jeder Mensch gleiche Rechte hat. Gleichheit heil3t
also im Idealfall, dal? jeder das hat, was er fur die Entfaltung seiner Persdnlichkeit braucht,
und dal? jeder selbst beurteilen kann, was er dazu braucht. Aus dieser Sicht ist Abhéngigkeit
von anderen unvereinbar mit der Wiirde des Menschen.

Die biblische Sicht des Menschen ist hiervon in jeder Hinsicht verschieden. Da gibt es keine
wirkliche Menschlichkeit ohne Beziehungen. Das heilt, daR gegenseitige Abhangigkeit flr
wirkliche Menschlichkeit unabdingbar ist. Das Leitprinzip darf darum nicht Gleichheit sein,
sondern Gegenseitigkeit, wenn man Paulus ernst nimmt mit seinem standigen Hinweis auf die
Aufgaben, die wir einander schulden. Die Gottesebenbildlichkeit des Menschen liegt in diesen
gegenseitigen Beziehungen und wird besonders deutlich in der gegenseitigen Abhangigkeit
von Mann und Frau (Genesis 1,27). Mensch sein kann man nur in Beziehung zu anderen, und
die wirkliche Beziehung zwischen Menschen kommt in dem Satz zum Ausdruck ,,Seid einan-
der untertan®. So gesehen, finden die Menschen ihre Wirde da, wo sie ihre Selbstbestimmung
fureinander aufgeben, und verlieren sie da, wo sie ihre ,,Gleichberechtigung® in den Mittel-
punkt stellen. Der Mittelpunkt, der den ganzen ,,Rahmen‘ zusammenhalt, ist der Gott, der sich
mit seiner Bundestreue auf die Menschen einlédit. Denn er hat sie zu einem Spiegelbild gottli-
cher Treue geschaffen, damit sie sich gegenseitig Treue erweisen.

Man mufite nach den Folgen fragen, die diese Ansicht fiir unsere Wirtschaftssysteme hat. Die
beiden Hauptrichtungen konkurrierender Wirtschaftsphilosophien — in der Welt, die sich
selbst ,,frei” nennt, und der anderen, die sich selbst ,,sozialistisch* nennt — griinden sich auf
die Sicht, die die Aufklarung vom Menschen hatte. Beide stecken in tiefen Schwierigkeiten.
Beide versprechen viel, ohne es halten zu kénnen. Ob es wohl mdglich ist, eine vollig andere
Sicht zu skizzieren, wie ein Wirtschaftsleben aussehen konnte, das sich leiten 1a3t von der
biblischen Sicht des Menschen? Zwar hat es schon bemerkenswerte Ansétze in dieser Rich-
tung gegeben. Aber ist es nicht jetzt an der Zeit, sich mehr Miihe zu geben, um herauszufin-
den, wie das praktisch aussieht?

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 36 21.11.2022



b) Ein zweiter Fragenbereich wird sich mit dem Ziel menschlichen Lebens zu beschéftigen
haben. In unserem Kulturbereich ist es allgemein als selbstverstéandlich anerkannt, da3 das
,»Streben nach Gliick® das eigentliche Ziel jedes Menschen ist. Gegen diese Annahme haben
wir Zeugnis abzulegen von einem anderen Verstandnis von Glick. Glick ist in biblischer
Sicht eine Gabe Gottes, nicht etwas, was der Mensch selbst erreichen kann. Der bekannteste
biblische Abschnitt dazu sind die Seligpreisungen (Matthaus 5, 3-11). Sie verheifl3en denjeni-
gen Glick, die heute von den meisten Menschen zu den Elendesten gerechnet werden. Aller-
dings gibt es heute bei den ,,modernen‘ Menschen, besonders bei den jungen, eine wachsende
Einsicht, daf3 ,,Gliick in der Form, in der es in unserer Konsumgesellschaft durch die Medien
vorgegaukelt wird, keineswegs wirkliches Gluck ist; sie haben erkannt, dall Menschenwiirde
durch die Uberfiille an Giitern, die dank der modernen Technik zur Verfiigung stehen, nicht
unbedingt garantiert wird, sondern eher verlorengeht.

In einer Welt, in der nur eine kleine Minderheit Zugang zu diesem Wohlstand hat und in der
die Mehrheit immer noch einen verzweifelten Kampf ums Uberleben fiihrt, ist es schon mehr
als Heuchelei, wenn die NutznielRer westlichen Reichtums diesen standig in Frage stellen.
Aber schlimmer als Heuchelei ist die widersinnige Vorstellung, daf3 ,,Entwicklung® fiir die
ganze Menschheit darin bestehen sollte, den Rest der Welt auf den Lebensstandard der rei-
chen Minderheit zu bringen. Wenn eine Herde (ber einen tiefen Abhang in einen Abgrund
stirzt, dann sind doch wohl die langsameren zu beglickwiinschen!

Wir — Reiche und Arme zusammen — werden danach zu fragen haben, welche Modelle es ge-
ben kann fiir die Entwicklung der Welt. Solche Modelle héatten zu wurzeln in der gegenseiti-
gen Verantwortlichkeit aller. Sie wird wirkliche Menschenwiirde sicherstellen, denn sie kann
uns vollig befreien von der Illusion, daB3 ,,Gliick®, wie ,,moderne* Gesellschaften es suchten,
je das Ziel menschlichen Lebens und das Kennzeichen menschlicher Wiirde sein kann. Eine
so verstandene Entwicklung wird aber fir die Welt der Reichen zu einschneidenderen Veran-
derungen fiihren als flr die Armen.

c) Ein dritter Fragenbereich wird sich mit den Aufgaben und Rechten von Regierungen zu be-
fassen haben. Die Grundungsvater der Vereinigten Staaten von Amerika haben die sicher
schon sehr dunnen Bindungen zertrennt, die sie noch mit dem alten Konigtum verbunden hat-
ten. Danach hatten sie aber keine tbergreifende Autoritat mehr, die die von ihnen eingesetzte
Regierung legitimieren konnte. Deswegen suchten sie eine Art tibergreifender Legitimation in
,.selbstverstandlichen* Wahrheiten, die nicht mehr nur Ansichtssache sein konnten, sondern
fur alle verbindlich waren. (Hannah Arendt macht auf einen kleinen Denkfehler aufmerksam,
der den Grundern der USA unterlief, als sie die Wir-Form fir die Praambel der Verfassung
gebrauchten: ,,Wir halten es fiir selbstverstandliche Wahrheiten ...“Konsequent hétte es hei-
Ben miissen ,,diese Wahrheiten sind selbstverstidndlich®. Ein Rest von personlicher Ansicht
war also doch noch da.) Zu den Wahrheiten, die man fur selbstverstéandlich hielt, gehdrte auch
die Rolle der Regierungen als Garanten der Rechte jedes Menschen auf Leben, Freiheit und
Streben nach Gliick. Die franzosische Revolution hat (im Gegensatz zur amerikanischen)
keine iibergreifende Autoritdt, aber liberwéltigende Macht gefunden im ,,allgemeinen Willen
des Volkes*. Dieser Wille war allerdings weder eindeutig noch bestindig und wurde so
schlie3lich Beute eines einzelnen Diktators.

Die beiden vergangenen Jahrhunderte haben eine enorme Erweiterung der Rolle nationaler
Regierungen erlebt, mit der sie dem allgemeinen Verlangen nach Leben, Freiheit und Gliick
zu entsprechen suchten. Statt gegenseitiger Verpflichtungen wurden aber jetzt die gleichen
Menschenrechte betont. Die ,,selbstverstindliche® Auffassung, die Durchsetzung dieser
Rechte sei die Pflicht der Regierungen, hat die VVélker tberall dazu verfihrt, ihren Regierun-
gen Verantwortung fir menschliches Gluck aufzuerlegen, wie man sie in vorhergehenden

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 37 21.11.2022



Zeiten keiner Regierung je zugemutet hatte. Von den Regierungen wurde jetzt der Segen er-
wartet, ,,der dich erhélt, wie es dir selber gelallt”. Weil aber keine Regierung diese Erwartung
erfullen kann, war Zynismus die Folge.

Zynismus aber fuhrt allzu leicht zu einer Art Reaktion gegen staatliche Wohlfahrtseinrichtun-
gen, die — so kann man es z.B. jetzt in GroRbritannien sehen — eigentlich eine Reaktion zu-
gunsten der Reichen auf Kosten der Armen ist. Zynismus bringt nichts. Wir missen nach We-
gen suchen, in denen gegenseitige Verantwortung am Wohlergehen aller sich ausdriicken
kann. An dieser Verantwortung mussen alle beteiligt sein, und zwar in einer starker personli-
chen und unmittelbaren Weise, als sie in den unausweichlich biirokratischen Zwéangen des
staatlichen Sozialwesens mdglich ist. Fir die Suche nach neuen Wegen ist man hier auf die
fachménnische Begleitung derer angewiesen, die praktische Erfahrungen im Bereich des Sozi-
alwesens gesammelt haben. Weil sich die Aufgaben staatlicher und kommunaler Behérden
und freier Wohlfahrtsverbande oft Giberschneiden, liegen hier sehr vielschichtige Probleme.
Dann kann es nur nitzlich sein, wenn im Hintergrund nicht das aufklarerische, sondern das
biblische Bild von der Menschenwiirde steht. Darin ist menschliches Leben mehr von gegen-
seitiger Verantwortung bestimmt als vom Bestehen auf gleichen Rechten, und Gliick ist dann
nicht ein ,,Recht®, sondern eine Gabe, die vor allem dadurch gekennzeichnet ist, daB sie uns
gerade dann uberrascht, wenn wir gar nicht mit ihr gerechnet haben.

d) Auch auf einem vierten Gebiet wird unsere Sicht von der Zukunft zu untersuchen sein. Die
Aufklarung hat die Hoffnung auf ein irdisches Utopia hervorgebracht. Wenn man nur die Ver-
nunft und das Gewissen von den Fesseln des Dogmas befreien und mit Hilfe der naturwissen-
schaftlichen Methode sich die Schdpfung zunutze machen und die Gesellschaft ordnen kdénne,
sei ein solches Utopia zu erreichen. Die liberale Sicht eines stufenweisen Fortschritts, die sich
noch bis in die ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts hinein auswirkte, ist heute vollig ver-
schwunden. Die Hoffnung auf ein Utopia, das man durch eine gewaltsame Revolution errei-
chen konne, findet man nur noch bei einer kleinen Minderheit. Die Gberwiegende Mehrheit
hofft anscheinend Uberhaupt nicht mehr auf irgendeine irdische Zukunft. Aber ohne Hoffnung
gibt es kein Handeln, das Leben kdme zum Stillstand.

Lassen wir uns aber leiten von der Sicht der Bibel, dann wird unsere Zukunftshoffnung eben-
so fest wie realistisch sein. Die apokalyptischen Schriften des Neuen Testaments — so habe ich
ausgefihrt — zeichnen uns ein Bild von der Zukunft auf dem Hintergrund des Lebens, Ster-
bens und Auferstehens Jesu. (Zwischen den Leidensankiindigungen und den apokalyptischen
Abschnitten der synoptischen Evangelien gibt es eine aufféllige sprachliche Parallele: In bei-
den Fillen ,,muB dies alles geschehen®.) Hier sieht man nichts mehr von stufenweisem Fort-
schritt. Hier sieht man verscharfte Konflikte, Zusammenbruch dessen, was scheinbar so fest
gegrindet war, und schlie3lich den Sieg jenseits aller Finsternis.

Die Konflikte entstehen durch das Auftauchen von ,,falschen Messiassen®, also solchen, die
das ganze Heil versprechen, aber zu anderen Bedingungen als der Nachfolge Jesu auf dem
Wege zum Kreuz. ,,Das ganze Heil“, Freiheit von allem irdischen Ubel als einer innerweltli-
chen Mdglichkeit, ist eine Vorstellung, die nur im Rahmen einer Kultur wachsen konnte, die
die Ankiindigung des Evangeliums kennt, dal} der Tag des Heils nahe ist. Das Kommen des
wahren Messias ruft die falschen auf den Plan. Irdisches Heil, das man erlangen kann ohne die
Nachfolge auf dem Weg zum Kreuz, ist eine Verheillung, die nur in einer vom Evangelium
geprégten Gesellschaft offene Ohren finden konnte. Diese VerheiBung triigt und kann nur zur
Katastrophe fihren.

Christen hingegen kénnen von der Zukunftsvision des Neuen Testamentes her ebenso realis-
tisch wie hoffnungsvoll, ebenso gespannt wie geduldig sein. Dal? Jesus siegt, ist ausgemacht.

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 38 21.11.2022



Aber dieser Sieg liegt hinter dem Tod und hinter der Auflésung sowohl unserer Person als
auch unserer Gesellschaften. Alles, was wir tun, wird deshalb nicht mehr von Furcht be-
stimmt. Statt dessen wird es Zeichencharakter haben — etwa so wie Jeremia ein Stlick Land
kaufte in einem Gebiet, das noch von Feinden besetzt war. Es werden Zeichen der Hoffnung
sein. Diese Hoffnung richtet sich aber nicht auf das personliche Seelenheil; sie richtet sich auf
die Erfiillung des ganzen Willens Gottes in Natur und Geschichte. Deshalb wird solches Han-
deln sich nicht auf die Privatsphére beschranken, sondern auch im 6ffentlichen Leben wirk-
sam werden.

e) Und schlieBlich wird sich ein flinfter Fragenbereich mit den zeitgendssischen Vorstellungen
von dem, was Erkenntnis heil3t, zu beschéftigen haben. Das ist die grundlegendste Aufgabe,
weil die Methoden des Erkennens, wie sie seit dem 17. Jahrhundert durch die moderne Wis-
senschaft entwickelt wurden, grundlegend fur die gesamte westliche Kultur geworden sind.
Ein neuer Dialog mit der Wissenschaft ist die gréfite intellektuelle Aufgabe, vor der die Kir-
che steht. Fir diesen Dialog ist der Weg bereitet durch tiefgehende Veranderungen im Bereich
der Wissenschaft (besonders der Physik) im Laufe dieses Jahrhunderts. Mit einem Zitat von
Michael Polanyi habe ich in einem vorhergehenden Kapitel die Richtung angedeutet, in die
nach meiner Meinung der Dialog gehen muB3. Dabei stehen die unermeRlichen und unwider-
ruflichen Errungenschaften der modernen Wissenschaft auRer Frage. Genauso unmdglich
waére der Versuch, den gewaltigen Gewinn zu Ubersehen, den wir der Technik zu verdanken
haben. Das mul} ausdriicklich gesagt werden im Blick auf einige rein negative Elemente im
Denken der ,,griinen* Bewegungen.

Worum es geht, ist die Frage, was ,,Erkennen® sei. Es geht um die Art und Weise, in der Men-
schen die Wirklichkeiten, in denen sich menschliches Leben abspielt, verstehen und eine
praktische Beziehung zu ihnen herstellen kénnen. Die Wissenschaft kann und will auf diese
Frage gar keine vollstandige Antwort geben. Aber die wissenschaftlichen Leistungen der letz-
ten beiden Jahrhunderte sind so ehrfurchtgebietend, dall wir versucht waren zu meinen, die
wissenschaftlichen Methoden boten den passenden Schliissel, uns das Wissen in all seiner
Fulle zu erschlielen .Diese Versuchung hat uns an den Rand der Katastrophe geftihrt.

Lassen wir uns leiten von der Sicht der Bibel, dann werden wir erkennen, da Wissen im
tiefsten Sinn andere Einstellungen und Verpflichtungen erfordert als die, die seit der Zeit der
Aufklarung zu Idealen erhoben wurden. Im Mittelpunkt der biblischen Sicht steht die Bezie-
hung des Vertrauens zu einer persdnlichen Wirklichkeit, die viel groRer ist als wir selbst.
Ohne dieses Vertrauen wird uns das wahre Wissen vom Wesen der Dinge verborgen bleiben.
Wollen wir also aus dieser Sackgasse herauskommen, in der wir zur Zeit stecken, brauchen
wir eine Gleichgewichtsverschiebung von Glaube und Zweifel in dem Vorgang des Verste-
hens. Wir missen wieder neu erkennen, daR Kritikfahigkeit nicht an erster, sondern an zweiter
Stelle kommt, denn sie ist nur auf dem Hintergrund von Uberzeugungen sinnvoll, die sich im
Glauben grunden. Sonst kann uns Kritikfahigkeit nur in einen nihilistischen Skeptizismus fiih-
ren, in dem es kein Wissen mehr gibt, weil nichts mehr wissenswert ist. Mit dieser Fragestel-
lung betreten wir zusammen mit Wissenschaftlern, Lehrern und Philosophen weite Problem-
bereiche, in denen die Zukunft der Wissenschaft und das Wesen der Bildung zu behandeln
sind. Auch Naturwissenschaftler haben inzwischen klar erkannt, daf3 ihr Werk ethisch nicht
neutral ist. Sie sind sehr betroffen von dem ethischen Dilemma, das durch die Ergebnisse ihrer
Arbeit fir die Gesellschaft entstanden ist. Was wir also brauchen, ist ein Gedankengeb&ude, in
dem ethische Uberlegungen nicht nur die Rolle haben, Ergebnisse wissenschaftlicher For-
schung nach auBRen hin zu regeln. Die Wissenschaft ist ja selbst nur ein Teil eines Verstehens-
prozesses, von dem man die Ethik nicht ablsen kann. Denn alles Erkennen geschieht im Han-
deln von Menschen, die sich vor Gott und gegenseitig verantwortlich wissen. Lehrer und El-
tern sind beunruhigt Gber den geringen Stellenwert religiéser und moralischer Unterweisung

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 39 21.11.2022



in den Lehrpl&nen. Sie stecken in der Klemme zwischen unseren wissenschaftlich gepragten
Lebensvorstellungen einerseits und den aus der christlichen Vergangenheit tiberkommenen
Wertvorstellungen andererseits. Eltern bitten fir ihre Kinder um religidse Unterweisung, aber
es dauert nicht lange, bis die Kinder entdecken, daR die Eltern selber nicht glauben, was sie
ihren Kindern gerne beibringen lassen moéchten. Dazu kommt, daf jetzt viele Kinder aus Hin-
du-, Sikh- und Moslemfamilien westliche Schulen besuchen. Das macht das Problem auch
nicht leichter, und Lehrer sollen nun ,,Religion* lehren als einen Teil der Kultur und nicht, wie
es richtig ware, als Hinfhrung zur Wahrheit. Folgerichtig werden die Fragen nicht mehr zu-
gelassen, die die Religion an die ,,Kultur* richten konnte, wie sie in den anderen Unterrichts-
stunden vermittelt wird (natrlich nicht als Teil der ,,Kultur, sondern als ,,Wesen der Din-
ge*). Die moderne wissenschaftliche Weltanschauung wird gelehrt als die wahre Darstellung
des Wesens der Dinge, Religion hingegen wird gelehrt als Teilaspekt einer Kultur, der in ver-
schiedenen Modellen angeboten wird.

Zusammenfassung

Ich habe versucht, in den funf Abschnitten des vorhergehenden Kapitels auf einige der weit-
reichenden Fragen hinzuweisen, die man stellen muf3, wenn unsere moderne Kultur mit der
biblischen Sicht vom Wesen der Dinge konfrontiert wird. Die Antwort auf diese Fragen muf3
von sachkundigen Menschen gegeben werden, die in den verschiedenen Fachgebieten und den
betreffenden verschiedenen Aktionsbereichen zu Hause sind. Dieser kleine Aufsatz wurde ge-
schrieben als eine Einladung an die Kirchen, sich lber eine Reihe von Jahren dieser Miihe zu
unterziehen. Das fuihrt dann vielleicht schlieBlich zu einer gréReren Tagung, bei der die Er-
gebnisse der Gruppenarbeit zusammengetragen werden kénnen.

Mein Ausgangspunkt war die Einsicht, die ich fiir begriindet halte und mit der ich nicht allein
stehe, dal® wir uns dem Ende eines 250 Jahre dauernden Zeitabschnitts néhern, in dem unsere
moderne européische Kultur sich vertrauensvoll dem Rest der Welt als Fackeltrager fur
menschlichen Fortschritt angeboten hatte. Angeregt durch Polanyi habe ich darauf hingewie-
sen, dal} wir in einer Situation sind, vor der sich in einer ganz ahnlichen Weise schon Augusti-
nus gesehen hatte. Eine Kultur von einmaligem Glanz lag im Sterben. Sie hatte die Kraft zur
Selbsterneuerung verloren. Was Augustinus damals anbot, beruhte nicht auf ,,selbstverstiandli-
chen* Grundsitzen der klassischen Kultur. Es war ein neues Modell, ein neuer Rahmen fiir
Verstehen und Erfahrung. Er beruhte auf der Tat Gottes, der in Jesus Mensch geworden war
und dadurch Gottes Willen fur alle Geschichte und jedes menschliche Wesen kundgetan und
wirksam gemacht hat. Dieser neue Rahmen driickte sich aus in den beiden Dogmen von der
Inkarnation und der Dreieinigkeit. Er war ein Geschenk, das man im Glauben empfangen
konnte, und Ausgangspunkt fir einen neuen Aufbruch zum Verstehen. Wir stehen heute,
glaube ich, in einer vergleichbaren Situation. Sie ist naturlich nicht identisch mit damals. VVon
der Vergangenheit kénnen wir lernen, da wir niemals zu ihr zuriickkehren kénnen. Jede Art
von Heimweh nach einer christianisierten Welt oder nach der Unschuld einer vortechnischen
Zeit haben wir auszuschlieBen. Aber ich glaube, wir kdnnen dem Beispiel Augustins folgen,
wenn wir willens sind, wagemutig und ohne Befangenheit unserer sterbenden Kultur den Ver-
standnisrahmen anzubieten, der sich griindet auf das Werk Jesu, und unsere Zeitgenossen ein-
zuladen, gemeinsam mit uns energisch zu versuchen, unsere Erfahrung im Licht und in der
Kraft dieses Namens neu zu verstehen und zu verwerten.

Ubersetzt aus dem Englischen von Gerhard Koslowsky. Erschienen 1985 im Aussaat- und
Schriftenmissions-Verlag (Neukirchen-Vluyn).

Newbigin - Salz der Erde. Fragen an die Kirchen heute 40 21.11.2022



